Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 8

Artikel: Vom Wahn der Ideologien

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

iiberstieg kaum das Niveau des Hungerns. Kleider bekamen sie
wenig und aus schlechtem Material und hiBlich geschnitten.
Vergniigungen und Unterhaltung waren nicht gestattet, sondern
endlose Gebete und Andachtsiibungen. Die meisten Nonnen in
diesem Kloster waren Franzosinnen. Trotz all der vielen Re-
ligion in ihrem Leben waren die Nonnen seltsam unzugiinglich
und hatten keine Liebe fiir die Kinder, die ihrerseits auch
wenig Interesse aneinander nahmen. Der einzige Kontakt mit
der AuBlenwelt bestand in «Krokodil-Spaziergiingen» unter
strenger Aufsicht an Sonntagen. Alles andere war verboten.

Im Osten bekam eine Waise nicht etwa die Freiheit, wenn
sie erwachsen war, ja nicht einmal eine Stelle. Sie hatte nur
awei Moglichkeiten: entweder Nonne zu werden oder sich zu
verheiraten. Doch die zweite Moglichkeit war keineswegs etwa
die leichtere. Ein Katholik, der sieh verheiraten wollte, konnte
unter einer Anzahl 20jihriger Middchen auswihlen. Die Schwe-
ster pflegte eine wahrscheinliche Kandidatin in den Vorder-
grund zu schieben, und dann betrachteten die beiden einander
stumm. Dann wurde gefragt, ob sie einander heiraten wollten,
andernfalls wurden weitere Midchen vorgestellt.

Innerhalb der Klosterschule gab es verschiedene «Klassen».
AuBler den Waisen wurden Midchen biirgerlicher Herkunft
aufgenommen. In dem Kloster, in dem M. M. Usha war, gab es
etwa deren zehn. Davon galten drei, die der Oberin besonders
gut gefielen und aus wohlhabenden Familien stammten, als
ErstklaB-Pensioniirinnen: ihnen ging es recht gut. Die Lebens-
umstinde der anderen sieben waren von den iibrigen Waisen
nicht sehr verschieden, doch hatten sie etwas besseres Essen
und schonere Kleider, waren auch nicht in so iiberfiillten
Riumen untergebracht. Diese verschiedenen «Klassen» und die
Nonnen fiihrten ein absolut getrenntes Leben voneinander und
kamen nie zusammen.

Wihrend die Nonnen und die ErstklaB3-Pensionirinnen gutes
europédisches Essen, guten Reis und Curry bekamen, ging es
den armen Waisen viel weniger gut. Selbst in Fillen von Blut-
armut wurde das Essen nicht verbessert. War man krank, so er-
hielt man zwar Medizin, aber kein Essen. In der Kantine gab
es gutes, nahrhaftes Essen, aber nur fiir die Tagesschiiler.

Zeitungen oder Zeitschriften waren nicht zugelassen. Hygiene
war fast unbekannt, denn auf 60 bis 100 Pensionirinnen kam
ein Badezimmer. Sie alle badeten gemeinsam in Badeanziigen,
hatten am Boden ihre Kleider zu waschen und iibergossen sich
aus Eimern mit Wasser (wie in vielen Gegenden Asiens). An-
derseits war schon das Zeigen der Ellbogen unanstindig, und
die Nonnen nihten auf zu kurze Aermel einfach irgendwelche

Flicken. Die Verfasserin verweist auf ihr Buch «Staat im
Staate», das in England erschienen ist und in dem sie versucht,
eine bessere Losung des Waisenproblems in den Léindern Asiens
zu finden, wie sie einer Demokratie wiirdig wiire. Sparviere

Vom Wahn der Ideologien

Ideologien sind mehr oder weniger systematische Formu-
lierungen vorgegebener Mentalitdtsinhalte, das heilt wenig
iiberlegte Meinungs- und Vorstellungskomplexe. Sie entstehen
durch Verallgemeinerung aus der gewohnheitsmiBigen Orien-
tierung in einem begrenzten Erfahrungsbereich. Die Ideolo-
gien entsprechen nicht der Wirklichkeit, verbinden aber mit
ihrem Bild von der Wirklichkeit unmittelbar Stellungnahmen
und Bewertungen. Sie haben die Tendenz, weiter zu bestehen,
wo nicht die Situation oder sozial-kulturelle Einfliisse zu einer
Aenderung zwingen.

Der Stiitzung und Verbreitung von Ideologien dienen héu-
fig spezielle Institutionen wie Kirchen, Verbinde, Parteien,
Schulen. Die Entwicklung, Lehre und Verbreitung ist also
Aufgabe eines mehr oder minder spezialisierten Personenkrei-
ses, dessen eigene Mentalitit den Inhalt der Ideologien we-
sentlich beeinfluft. Alle Ideologien bedienen sich inhaltlich
fast entleerter Formeln, die je nach Gebrauch umgedeutet
werden konnen. Ideologien dienen zur Verschleierung und
Rechtfertigung einzelner Interessen und Wertungen. Insbeson-
dere dient die Dogmatisierung einer Ideologie (zum Beispiel
im Katholizismus) dazu, die Existenz der Priester und Hierar-
chie zu stiitzen und ihre Interessen vor den «Gldubigen» zu
verschleiern.

Die Volker, ob christlich oder kommunistisch, ob theistisch
oder atheistisch, vertragen sich, denn alle wollen im Prinzip
das gleiche: Frieden, Freiheit und Wohlfahrt fiir jeden ein-
zelnen. Wer sich jedoch nicht vertrigt, sind die herrschenden
Cliquen auf beiden Seiten, die die Vélker mit der christlichen
bzw. kommunistischen Ideologie berauschen, die Vélker zu
Kreuzziigen gegeneinander aufhetzen, um eine Ideologie zu
verbreiten oder zu vernichten, in deren Schatten sie ein Wohl-
leben auf Kosten der Vélker fithren kénnen. Die Ausbeuter
der Gesellschaft sind im christlichen wie im kommunistischen
Lager die jeweils die Macht innehabenden Cliquen (das heift
die untereinander auf Kosten der andern zusammenhaltende

Schar).

ren» nicht nur einige Provinzen, sondern den ganzen Erdball zu
entvolkern fahig sind.

In mildere Gefilde wird der Leser gefiihrt durch zwei Schriften
des Cicero, welche die Titel «Laelius: Ueber die Freundschaft»
und «De finjbus bonorum et malorum — Von den Grenzen des
Guten und Bésen» tragen. Auch diese beiden lateinisch-deutschen
Texte geben Einblick in das Geistesleben der Antike: der bedeu-
tende romische Populirphilosoph, der nicht so sehr durch Origina-
litit als durch Ueberlieferungstreue hervorragt, duBert sich hierin
iber die Freundschaft, die bei den antiken Philosophen im héch-
sten Rang stand; schon griechische Denker haben das Verhiltnis
des Freundes zum Freund als das Muster echten menschlichen Ver-
haltens gedeutet, und noch bei Michel de Montaigne, dem groflen
franzgsischen Skeptiker im 16. Jahrhundert, findet man einen le-
bendigen Nachhall davon in seinen Schilderungen iiber seinen ver-
storbenen Freund Etienne de la Boétie. In «De finibus» legt Cicero
eine Streitschrift zur Verteidigung der Philosophie vor; als be-
tihmter Anwalt des Alten Roms versteht er es vortrefflich, seine
Leser fiir das Philosophieren zu begeistern, wobei er in schénstem
Stil wertvolle und auch minder wertvolle Gedanken vortrigt: zu
letzteren gehort etwa seine Theologie, die er in Vorwegnahme der

christlichen Lehren auf einen «hochsten Gott» ausrichtet, den er
offensichtlich — wie die theologischen Schreiber und Abschreiber
der folgenden Jahrhunderte — dem Aristoteles abgeschrieben hat.

In den «Atticus-Briefen», ebenfalls in der Tusculum-Biicherei
erschienen, lernt man Cicero von der personlichsten Seite her ken-
nen: diese Briefe an seinen Verleger enthalten Nachrichten aus
seinem intimsten Lebenskreise und stellen ein Dokument des Le-
bens im Alten Rom dar, das fiir den Interessenten der Kultur-
geschichte wesentlich sein wird.

Eine weitere Kostbarkeit aus dem Heimeran-Verlag bedeutet das
schone Biichlein von Herta Snell «Aligriechische Liebes- und
Schelmengeschichten»: hier werden die Liebesabenteuer der grie-
chischen Helden und Gétter in schlichter und eindringlicher Spra-
che erzihlt und das ganze Wunderhorn der griechischen Mytholo-
gie ausgeschiittet: so entsteht ein amiisanter «Dekamerone», eben-
so sittenfrei und lebenslustig wie derjenige des Boccacio, aber viel-
leicht tiefsinniger und bedeutungsvoller, da in diesem Zusammen-
hang urtiimliche Mythen geschildert werden, in denen die ersten
und schicksalshaften Selbstdeutungen des Menschen im Friih-
lichte der griechischen Kultur Ereignis wurden. Polybios

61



«

Die Menschen werden daher so lange Opfer des Betruges
bleiben, als sie nicht lernen, hinter den verschiedenen Ideolo-
gien und Systemen die Interessen gewisser Gruppen zu er-
kennen. Spectator

In Erwartung des Jiingsten Gerichts

Vor einem Jahr, 1961, verdffentlichte Prof. Edmund Schlink
ein stattliches Werk von 276 Seiten mit dem Titel: «Der kom-
mende Christus und die kirchliche Tradition»; und folgendes
ist sein wesentliches, sein dringliches Anliegen:

Es geht dem Verfasser um die Einigung der beiden christ-
lichen GroBkirchen Katholizismus und Protestantismus. Diese
Einigung scheint ihm unmdglich ohne vorausgehende Buf3-
leistung der beiden Kirchen. Diese BuBleistung darf aber nicht
nur einseitig im historischen Riickblick auf die Entstehung der
Kirchenspaltung erfolgen; ebenso wichtig ist ihm der Voraus-
blick auf den erst noch kommenden Herrn, der dann im kom-
menden Gericht alle Kirchen richten und unter den Gliedern
einer jeden von ihnen seine endgiiltige Scheidung vornehmen
wird. Wir zitieren wortlich:

«Allen christlichen Gemeinschaften steht die Parusie Jesu
Christi bevor. Die apostolische Botschaft verkiindigt nicht nur
den gekommenen, sondern auch den kommenden Christus. Der
Herr wird kommen nicht nur als der Erl6ser, sondern auch als
der Richter, und zwar nicht nur als der Richter der Welt, son-
dern auch der Christenheit ... Die Kirche ist dlter geworden,
als die Apostel es erwartet hatten. Die Christenheit hat zwar
nicht aufgehért, die Wiederkunft des Herrn in ihrem Glaubens-
bekenntnis zu erwihnen. Aber der Geist der Erwartung und
das Eilen und Rennen ihrem Herrn entgegen hat vielerorts
nachgelassen. Hat sich die Christenheit nicht weithin fest-
gekrallt in diese Erde? Inwieweit versteht sie sich noch als das
wandernde Gottesvolk in einer zu Ende gehenden Welt? Oder
ist sie mit dem schweren Gepick ihrer langen Geschichte und
den Panzern ihrer Traditionen wieder zu einem Teil dieser
Welt geworden?>»

Das aber ist die grofle Ueberraschung fiir uns alle — da
nimmt also ein Universitiitsdozent heute noch das kommende
Jiingste Gericht blutig ernst! Und es ist eben nicht irgendwer
— Professor Schlink ist als Inhaber des Heidelberger Lehr-
stuhles fiir systematische Theologie eine sehr reprisentative
Figur in der Universititstheologie des deutschen Protestantis-
mus. Ferne liegt es uns, ihn um dieses blutigen Ernstes willen
zu tadeln; im Gegenteil, wir anerkennen seinen Mut zur Kon-
sequenz und sind dem Verfasser dankbar dafiir, daB er sich
nicht dazu hergeben will, die hartkantige Substanz des christ-
lichen Glaubens in einer lauwarmen Briihe von Sittlichkeit
und Liebesbereitschaft aufzulésen. Unsere Anerkennung ent-
hebt uns aber nicht der Pflicht, ganz dringlich auf den para-
doxalen Charakter dieser professoralen Enderwartung aufmerk-
sam zu machen. Das vom Autor als sicher aufgezeigte Jiingste
Gericht ist als reales Geschehen doch nur méglich auf dem
Grund folgender mindestens ebenso real gemeinter Voraus-
setzungen:

1. Vorausgesetzt wird der reale Bestand wenigstens zweier,
wahrscheinlich aber dreier von Grund aus verschiedener Wel-
ten. Christus kommt zum Gericht aus der Gotteswelt her, und
er nimmt die ihm Getreuen aus der realen Diesseitswelt heraus
in seine «reale» Gotteswelt; diejenigen aber, die von Christus
im Gericht ausgeschieden und bestraft werden, miissen doch,
schon um der von Gott verhingten Strafe willen, in einer Art
Holle als einer dritten Welt ihre Strafe verbiiflen.

2. Nicht nur die Christen, die ganze Welt, d.h. alle Men-
schen, ob sie vor dem Christentum lebten oder heute auBler-

62

halb des Christentums leben, miissen zum Gericht antreten.
Wir wissen aber heute, da3 wir fiir die Geschichte der Mensch-
heit mit einigen Millionen Jahren rechnen miissen, wir wissen
auch, daf3 die Christenheit heute knapp ein Drittel der jetzt
lebenden Menschheit ausmacht. Die Masse der zu Richtenden
geht also in die Milliarden. Wie Christus als Einzelrichter mit
der rechtlichen Priiffung und der gerechten Entscheidung iiber
diese Milliarden fertig werden soll, das entzieht sich aller ver.
niinftigen Vorstellung.

3. Haben die Milliarden, die vor Christus gelebt haben und
die heute auBlerhalb des Christentums leben, nicht das Recht,
den christlichen Richter als unzustindig und das christliche
Gerichtsverfahren als v6llig ungerecht abzulehnen? Wie ver-
trigt sich der Anspruch auf héchste christliche Gerechtigkeit
mit der unbestreitbaren Tatsache, da3 Milliarden der vor Ge-
richt Stehenden aus riumlichen und zeitlichen Griinden von
Christus und seiner Botschaft ja gar nichts haben wissen kon-
nen?

4. Das Gericht setzt voraus, da3 die Seelen aller Gestorbenen
irgendwie den Tod iiberlebt haben und nun, mit vollem Be-
wuBtsein, als Seelen der Menschen oder als bereits wieder auf-
erstandene Menschen vor Gericht erscheinen. Das aber wider-
spricht den besten biologischen, anthropologischen und philo-
sophischen Einsichten von der Einheit von Seele und Leib.

5. Nach welchen rechtlichen Grundsitzen wird von Christus
der Rechtsentscheid getroffen? Was wird da fiir bose, was fiir
gut gehalten? Wird da nicht die Ablehnung des Christenglau-
bens, auch wenn sie aus den besten Wahrheitsiiberzeugungen
heraus notwendig wird, und wird da nicht auch schon die Un-
kenntnis des Christenglaubens als das radikal Bose angesehen,
das nun unweigerlich zu den grausamsten und ewigen Strafen
fiilhren muB? Fillt da nicht der Begriff des Guten ganz ein-
fach in eins zusammen mit dem Bekenntnis zu Christus?

Fragen iiber Fragen, und der durchaus berechtigten Ein-
winde ist kein Ende! Man wird uns verstehen, wenn wir fest-
stellen: Was Professor Schlinks Lehre vom Jiingsten Gericht
an Voraussetzungen mit sich zieht, das alles steht im schirf-
sten sachlichen Gegensatz zu Sinn und Geist und Aufgabe aller
itbrigen Universititsarbeit. Mit Begriff und Wert der Wahr
heit wird hier ein Spiel getrieben, das vor dem akademischen
Gewissen kaum zu verantworten ist. Und man wird uns be-
greifen, wenn wir bekennen: Dal} ein reprisentativer Vertreter
einer modernen Universitit ohne irgend welchen Widerspruch
oder auch nur Einspruch von akademischer Seite her dieses
Spiel mit der Wahrheit treiben darf, das erfiillt uns mit schwe-
ren Sorgen um Schicksal und Zukunft unserer abendlindischen
Universitiit. Omikron

Fragen . . .

Wer gibt Auskunft, Jud oder Christ?

In welchem Verhiltnis steht der Christengott zum _]udengott?

Hat der Judengott die Konfession gewechselt und ist zum
Christengott geworden?

Oder gibt es nun einen Judengott und einen Christengott?

Oder hat der Christengott als Usurpator den Judengott von
seinem Himmelsthron verdringt?

Oder haben die beiden Gétter einen Koexistenzpakt mitein-

~ander abgeschlossen?

Wo residiert dann der eine, wo der andere?

Der Schépfer des Himmels und der Erde war der Gott des
Alten Testamentes, also der Judengott. Was berechtigt die
Christen, die Weltschopfung ihrem Gotte zuzuschreiben?

Geben sie damit nicht zu, daB ihr Gott der umgewandelte



	Vom Wahn der Ideologien

