
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 5

Buchbesprechung: Buchbesprechung

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rung der Religion, der Traditionen, der Sitten und lokalen
Legenden gründen. Damit lieferten die Missionen den künftigen
Revolutionären ihre Losungen von der wirtschaftlichen und
kulturellen Zurückeroberung. In den Kolonien waren die
Missionare vielfach direkt von der Kolonialmacht bezahlt oder
erhielten doch durch sie eine Natural-Entschädigung. Von den
Regierungen ermuntert, bemühten sie sich, die Seelen an das

neue politische System anzupassen, das sich aus der neuen
wirtschaftlichen Lage ergab. Sie waren die ersten Zerstörer
der Kultur der Kolonialvölker. Durch ihren Bekehrungseifer
vernichteten sie die Einheit der Familien, der Sippen, der
Stämme und der Völker und säten Haß. Wie viele erzwungene
oder geheuchelte Bekehrungen gab es, weil man nur durch sie
das Recht auf Schulung erlangen konnte. Das war das einzige
Mittel, sich einen, wenn auch noch so bescheidenen Platz an
der Sonne in der Kolonialgesellschaft zu erobern, denn diese
brauchte Beamte, untere eingeborene Kader, Polizisten und
später auch Marionetten Man kann — wenn man will —
darin eine Anspielung auf die kongolesische Armee, auf
Tschombe, Casavubu und Youlou sehen, die solche
Missionsprodukte sind.

Abgesehen von einer Umwandlung der Muttergottes in eine
Negerin oder Chinesin — zur Förderung der guten Sache —
machten die Missionare keine geistigen Zugeständnisse an die
Völker, die sie zu gewinnen trachteten. Zur Zerstörung der
bodenständigen Kulturen hinzu kam die Predigt von der
Demut und von der Unterwürfigkeit gegenüber der Macht der
goldgierigen und grausamen Eroberer. Damit verurteilten sie
sich seiher dazu, in einer und derselben Revolution mit den
Kolonialherren zu verschwinden.

Was uns als Freidenker interessiert, das ist weniger dieses

notwendig gewordene Verschwinden der Missionen, das ist
auch nicht in erster Linie die Gesellschaft, die aus der Revolution

hervorgehen wird, als vielmehr das neue kulturelle
System. Wenn die revolutionäre Notwendigkeit manche Führer
dazu veranlaßt, noch in den Volksmassen lebendige religiöse
Vorurteile auszunutzen als Mittel der Mobilisierung ihrer
Landsleute — besonders war dies im Mau-Mau-Aufstand der
Fall — so glauben wir doch nicht, daß die dereinst vollzogene
Revolution eine vollständige Rückkehr zur Vergangenheit
erlauben werde, auch wenn zum Beispiel Jomo Kenyatta in
seiner Schrift «Am Fuße des Kenya» eine andere Auffassung
vertritt. Die Kultur des schwarzen Afrika kann nichts gemein
haben mit den alten Religionen, höchstens kann sie aus ihrem
folkloristischen Reichtum schöpfen. Ich nehme an, daß mich
Jomo Kenyatta, der in nächster Zeit aus dem Gefängnis kommen

und auf der politischen Bühne seines Landes wieder
erscheinen wird, mich durch die Tatsachen nicht Lügen strafen
wird. Dazu ist er ein zu guter Taktiker und Revolutionär —
sonst stünde er heute nicht so nahe am Ziel.

Wir sind überzeugt, daß die Völker Afrikas einen Sprung
vorwärts machen werden, über den Kapitalismus hinweg, um
auf wirtschaftlichem Gebiet bei einer Form des Sozialismus
anzulangen, auf kulturellem Gebiet aber beim Atheismus. Der
beste Beweis dafür, daß es sich dabei um kein Hirngespinst
handelt, ist, daß der neue Führer der Union der Völker
Kameruns, M. Tschapchat, der Nachfolger des in Genf ermordeten

Felix Moumie, der vor kurzem aus Frankreich ausgewiesen
wurde, an der Eröffnungssitzung des Landeskongresses der
französischen Freidenker vom 15. August 1960 in Clermond-
Ferrand teilnahm, wo er die Studenten des schwarzen Afrika
vertrat. S. A. Delrue in «La Raison», April 1961.

Es liat lange rechtscliaffene Menschen gegeben, ehe Christen
waren, und es gibt auch da noch welche, wo keine Christen
sind. G. Chr. Lichtenberg

Buchbesprechungen

Arthur Koestler: Die Nachtwandler. Alfred Scherz Verlag, Bern-

Stuttgart-Wien 1959, 560 Seiten.

Der Verfasser bietet uns mit diesem Buch eine glänzend
geschriebene Geschichte der astronomischen Entdeckungen vom
Altertum bis zu Newton. Kopernikus, Keppler und Galilei stehen im

Mittelpunkt. Das Altertum bildet nur die Einleitung und Newton
den Ausklang. Man kann Koestler bestätigen, daß er sich
eingehend mit seinem Stoff beschäftigt hat, aber in einigen Fällen wird

man doch erhebliche Fragezeichen seiner Auffassung hinzufügen
müssen. So schreibt er auf Seite 49: Die Zeit des wissenschaftlichen

Materialismus hebe mit Galilei an und ende mit dem
totalitären Staat und der Wasserstoffbombe. Der Schluß des Buches

scheint anzudeuten, daß Koestler von der akausalen Physik ziemlich

beeindruckt ist und daraus sehr subjektive Folgerungen zieht.

Mit seiner Behandlung Galileis hat er die Kirche über Gebühr in

Schutz genommen. Dr. Becker

Max Bense: Ein Geräusch in der Straße, Descartes und die
Folgen II. Agis-Verlag, Baden-Baden und Krefeld, 1960, 48 Seiten mit

einem Anhang, Descartes und die Folgen I, zusammen 4.30 DM.
Es gibt nur wenige Bücher, die für das freie Denken in der Mitte

des zwanzigsten Jahrhunderts beispielhaft sind. Die neue
Broschüre von Max Bense gehört dazu. Er macht es freilich seinem

Leser sehr schwer, ihn zu verstehen. Nur gelegentlich sind seine

Aussagen ohne weiteres verständlich. So, wenn er erklärt, daß
unsere Gesellschaft das nicht ist, was sie zu sein vorgibt, nämlich eine

christliche Gesellschaft; daß die christliche Politik nur ein
Geräusch in der Straße sei «doch verfänglich wie jede Spekulation
auf das Niveau derer, die keine Entscheidung fällen und keine

Schlüsse ziehen». «Liberalismus und Christentum sind heute
diejenigen politischen Tendenzen, die am wenigsten den Einzelnen zu

einer Entscheidung zwingen .» «Jeder Hirtenbrief, jede
Grundsatzänderung, jeder Kompagniebefehl kann angesichts der
Möglichkeiten, die menschliche Intelligenz heute wirklich besitzt, schon

als unverkennbares Zeichen eines Niveauverlustes des Geistes gelesen

werden und wird so gelesen.» «. man muß die Regression

verfremden, zum Widerstand aufreizen, den unmenschlichen
Unsinn der Dogmen, den Antihumanismus und die Geistfeindschaft
des Glaubens darin angreifen .»

Den Christen gilt Bense als sehr gefährlich. Mit den anläßlich
«Descartes und die Folgen I» gegen ihn gerichteten Angriffen
setzt er sich in seiner neuen Broschüre glänzend auseinander. Auch

der zweite Teil hat schon überaus gehässige Besprechungen
gefunden, die hoffentlich zu einer vermehrten Verbreitung der
Arbeit beitragen. Ein Dr. Binkowski schrieb am 5. 8. 1960 im
«Kocherboten», die Broschüre sei nicht der Beachtung wert, wenn sie

nicht das Musterbeispiel eines intellektuellen Gaukelspieles wäre,

gefährlich wie alle Halbwahrheiten. Was an Bense also doch wahr

ist, wird uns leider nicht verraten. Das Elaborat sei in einem zum

Teil sogar widerwärtigen Ton geschrieben, der Brechreiz errege.
Dieser nihilistische Wirrkopf sei weder für die Philosophen noch

für die TH Stuttgart eine Zierde. — Solche Besprechungen zeugen

nicht gerade für eine Ueberlegenheit des Kritikers. Dr. Becker

Jean Paul Sartre: Der Leib. Verlag Ferd. Enke, Stuttgart.
Die vorliegende Abhandlung ist ein Teilstück aus Sartres Hauptwerk

«Das Sein und das Nichts». Sie umfaßt die Anschauungen des

großen Existentialisten über die Rolle des Körpers in bezug auf

die mitmenschlichen Beziehungen, wobei Sartre aufschlußreiche

Gedankengänge über die Zusammenhänge zwischen «Leib» und

«Seele» äußert. Im Rahmen dieser Darlegungen ergeben sich auch

tiefsinnige Betrachtungen über die menschliche Freiheit, die für

die Existenzphilosophie der Mittelpunkt der menschlichen ExistenJ

ist. Körperfunktion, Sinnlichkeit, Angst und Schmerz, aber auch

Charakterhaltungen wie Sadismus und Masochismus spielen in i'e'

sen Themenkreisen hinein, der durch Sartre mit der bei ihm ge'

wohnten Souveränität behandelt wird.

Ernst von Xylander: Vom Umgang mit sich selbst. Verlag Ernst

Reinhardt, München/Basel.
Dies ist eine Anleitung zur praktischen Lebensweisheit, verbunden

mit Hinweisen und Regeln zur Selbsterziehung. Der Verfasset

38



»ill zur Selbstbesinnung anleiten, indem er die verschiedenen
Formen der Selbsttäuschung und irrtümlichen Lebensgestaltung
aufzeigt — seinen Anweisungen, die leichtverständlich formuliert
jind, darf man ohne weiteres folgen, da sie auf die gesunde
Selbstbejahung des Menschen hinzielen und die in jedem Menschen
vorhandenen produktiven Kräfte zur Entfaltung zu bringen versuchen.

Ernst Jünger: Essays I — Betrachtungen der Zeit. Verlag Ernst
Klett, Stuttgart.

Mit gemischten Gefühlen nimmt man diesen Band aus den neu
lüfgelegten «Gesammelten Werken» zur Hand — man weiß, wel-
rhe problematische Rolle Jüngers Schriften in der deutschen
Vergangenheit gespielt haben. Damit ist nichts gegen Jüngers Sprachkunst

und die eigentümliche Landschaft seiner Dichtung ausge-
iagt; aber ob dieses Werk in seiner künstlichen «Stahl-Mentalität»
Bestand haben kann, ist eine Frage, die man nicht so leichherzig
beantworten kann — u. E. darf die Kunst dem Ethos nicht so ferne
liehen, daß sie schließlich, aus Mangel an menschlicher Anteilnahme,

zur Schönheit der Eisblumen erstarrt, gar nicht zu reden
ron Jüngers frühen Eskapaden, die eine billige und bornierte
Verherrlichung von Krieg und Kampf waren. J. R.

Jonas Frankel: J. V. Widmann.

Ursprünglich Theologe, hatte Josef Viktor Widmann (1842 bis
1911) eine freidenkerische Entwicklung durchgemacht, war Lehrer
ind später Direktor an der Mädchenschule in Bern geworden. Er
rerlor diesen Posten, da er den Frommen ein Aergernis war, und
»urde literarischer Redaktor am Berner «Bund». Er war der gebotene

Journalist, weltoffen und human. Als Rezensent hat er
beispielsweise die Bedeutung Ibsens früh erkannt und wohl als einer
ier ersten Nietzsches «Jenseits von Gut und Böse» besprochen. In
len 30 Jahren seiner Redaktorentätigkeit war er das öffentliche,
inbestechliche Gewissen des schweizerischen Kulturlebens. Die
rastlose Tagesschrif tstellerei ließ den Dichter nicht immer die
Sammlung finden, die für das Reifen eines Kunstwerks unerläßlich

ist; aber sein Epos «Der Heilige und die Tiere», seine
liebenswürdigen Wanderbücher und vor allem seine «Maikäfer-Komödie»
iaben der Zeit getrotzt. — Das wichtigste Ereignis in Widmanns
Leben war gewiß sein Freundschaftsbund mit Carl Spitleler. Selbst
ichon ein erfolgreicher Schriftsteller, hat er sich neidlos und
unermüdlich für seinen Freund eingesetzt. Denn höher als sein eigenes
lichterisches Schaffen galt ihm ein anderes Verdienst: «Wenn mir
in Spittelers Lebensgeschichte eine kleine Seitenkapelle errichtet
wird, so wird das der schönste Lohn meines Lebens sein!»

Jonas Frankel, der hervorragende und unbestechliche Philologe.
hat mit diesem schönen Werk einem der liebenswertesten Geister
anserer Literatur — er kannte Widmann persönlich — ein
bleibendes Denkmal gesetzt; und niemand war dazu berufener. Hatte
w doch schon in jungen Jahren die Aufmerksamkeit Spittelers
erweckt und bald dessen rückhaltloses Vertrauen gewonnen. Seither
'erband ihn eine Freundschaft mit Spitteier, für die es in der
Literaturgeschichte kaum ein Beispiel gibt. Ueber den Tod hinaus
hat Fränkel — hierin ein würdiger Nachfolger J. V. Widmanns —
Carl Spitteier Treue gehalten, indem er selbstlos und heroisch um
die Respektierung des letzten Willens seines Freundes gekämpft
hat. — Auch der wagemutige Tschudy -Verlag, St. Gallen, der das
Buch als schmucken Pappband (mit einem Bild Widmanns und in
"euer, umgearbeiteter Auflage) herausgegeben hat, verdient uniern

Dank. H. C.

nun sie oaioa?

Freidenkertum und Politik
Gemäß Statuten der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz haben

S|ch die Mitglieder innerhalb der Vereinigung jeder parteipolitischen

Tätigkeit zu enthalten. Im Art. 2 heißt es wörtlich: «Die FVS
befaßt sich nicht mit Parteipolitik und erklärt sich als
parteipolitisch unabhängig; sie erstrebt jedoch die Zusammenarbeit mit
'l'en fortschrittlichen Organisationen, soweit dies zur Erfüllung
'hrcr Aufgaben und zur Erreichung ihrer Ziele notwendig ist.

Was hier im Zweckartikel der Statuten klar umschrieben ist,
wird — meines Erachtens — viel zu wenig praktisch angestrebt.
Man wird sich kaum erinnern können, von der FVS einmal eine
aktive Stellungnahme in eidgenössischen politischen Auseinandersetzungen

vernommen zu haben. Warum?
Unsere FVS steht, parteipolitisch betrachtet, auf breiter Basis,

welche von der aufgeklärten Mitte bis ganz nach links reicht. Es
scheint mir wichtig, wieder einmal darauf hinzuweisen, daß unsere
FVS kein freisinniger Verein, aber auch keine kommunistische
Organisation, keine sozialdemokratische Gruppe und schon gar nicht
ein anarchistischer Zirkel ist. Die FVS hat den besonderen Zweck,
die Freidenker aus den verschiedenen Lagern zusammenzufassen.
Die Mitglieder sind sich wenigstens in den im Art. 3 der Statuten
aufgezählten Programmpunkten einig. Schaffung einer einheitlichen

Weltanschauung in politischer Hinsicht kann nicht das Ziel
der FVS sein. Aber gerade deshalb sollte das wenige, das
unternommen werden kann, unbedingt getan werden.

Warum sollte sich die FVS vor Wahlen und Abstimmungen nicht
mit einem kurzkommentierten Vorschlag an die Stimmbürger
wenden? Warum sollten den Zehntausenden dahindösenden Halb- und
Nichtmehr-Christen in einem kurzgefaßten, jedoch eindringlichen
Appell nicht gewisse Gefahren des gegenwärtigen politischen Kurses
unserer sich so christlich gebenden Regierung aufgezeigt werden?
Sollen wir weiterhin nur in unserem kleinen Kreise aufbegehren
und uns Empfehlungen herumbieten, obwohl wir uns ja weitgehend
einig sind? Es mag in unserer so stillen FVS ein ketzerischer
Gedanke sein, sich zum Beispiel mittels Plakaten an die Wähler zu
wenden mit der Empfehlung, keinem Kandidaten einer konfessionellen

Partei und keinem religiös allzu gebundenen Mann der
«Opposition» die Stimme zu geben!

Unsere belgischen Gesinnungsfreunde standen aktiv im
Wahlkampf drin, obwohl sie von ihrer christlich-sozialen Regierung alle3
andere als bevorzugt behandelt wurden. Die März-Nummer ihres
Organs «La Pensee» enthielt den flammenden Aufruf, der
christlich-sozialen Reaktion den Weg zu versperren und die für den
unrühmlichen Schulpakt verantwortlichen Leute der Opposition
den laizistischen Volkswillen spüren zu lassen. Die letzte Seite des

großformatigen Organs war als Plakat aufgemacht und wurde, vor
allem im wallonischen Industriegebiet, recht oft öffentlich
angeschlagen. Es lautete, in blauer Schrift auf weißem Papier, ungefähr
so:

Wahlen vom 26. März 1961

Wählerinnen! Wähler!

Errettung Belgiens aus dem politico-religösen Durcheinander

gegen die weitere Verschwendung von Millionen durch den
Staat, die Provinzen und Gemeinden zu Gunsten des

Klerus, der Klöster und Kirchen, konfessionellen Schulen

und religiösen Kampforganisationen aller Art
für Respektierung der Gewissensfreiheit vor allem in Justiz

und Armee

gegen jede Volksverdummung

für klare Trennung der Kirchen vom Staat

Verhindern xvir den Einzug des Klerikalismus ins Parlament!

Der Generalrat der Freidenker

Ich bin überzeugt davon, daß diese Plakate und die ganze übrige
aktive Tätigkeit unserer belgischen Gesinnungsfreunde mit zu dem
erfreulichen Resultat der Wahlen beigetragen haben. Die katholische

Reaktion hat ihre drückenden Mehrheiten verloren, und damit
werden sich die fortschrittlichen Organisationen wohl wieder etwas
freier betätigen können.

Auch die französischen Freidenker wenden sich in ihren
Zeitschriften und selbst in Radioansprachen immer wieder an alle
fortschrittlichen, der Kirche abholden Organisationen, um zu
verhindern, daß immer mehr Rom-, Caux- und andere Hörige die
Parlamente verseuchen. Immer wieder stoßen wir in Frankreich
auf das Schlagwort: «Radicaux, socialistes, communistes, anar-
chistes! Barrons la route au clericalisme!»

Und wir? Sollten wir nicht auch etwas energischer vors
Gebüsch treten? Zeil zur Vorbereitung auf die nächsten
Nationalratswahlen stünde noch genügend zur Verfügung!

Was halten Sie davon? Jean

39


	Buchbesprechung

