
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 5

Artikel: Freie Fahrt für den Atheismus in Afrika

Autor: Delrue, S.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschen, genauer: in den Geist des Menschen. Das führt zu
einer Ueberschätzung und Verabsolutierung des Menschengeistes,

die wir nicht mitmachen können. Hier trennen sich
unsere Wege von den Wegen Steiners.

Für uns ist wohl — darin wissen wir uns einig mit einem
Großteil der gegenwärtigen Philosophie — der Geist die
oberste der Seinsschichten. Aber diese Geistesschicht ruht auf
den unteren Schichten der Seele, des Organischen, des Anorganischen,

der Realität überhaupt und läßt sich von diesen
Schichten nicht abtrennen: der Geist wird von ihnen getragen.

Seele und Geist sind uns Funktionen, sind funktionales
Geschehen des lebenden Organismus, sie lassen sich von diesem

Organismus unter keinen Umständen abtrennen und
verabsolutieren. Hier wissen wir uns einig mit den besten
Einsichten auch der modernen Wissenschaft, daß der Leib mit
Seele und Geist zusammen eine unzerreißbare Einheit bildet.
Die Schöpfermächte, die wir dem Christengott aus der Hand
nehmen müssen, legen wir nicht, wie Steiner das tut, in den
Geist des Menschen, sondern in die Realität selbst. Die Realität
ist die große geheimnisvolle Schöpferin, sie hat aus sich
herausgebildet die Organismen, und mit den Organismen auch
Seele und Geist des Menschen. Dieses schöpferische Geschehen

ist auch uns wundersam, aber es ist ein irdisch-diesseitiges
ind nicht jenseitig-christliches oder anthroposophisches Wunler.

Aus diesen Grundeinsichten heraus müssen wir alle Einzellehren

Steiners, die er aus der Abtrennbarkeit und Verabsolutierung

des Menschengeistes ableitet, mit ruhiger Entschiedenst
ablehnen. Wir lehnen ab das Karma und die Re-in-

iarnation; wir lehnen ab die Schau, die nur durch besondere
mthroposophische Geistesschulung erworben wird, und ebenfalls

die Fähigkeit, mit dieser höheren Schau Wissen, Ein-
)lick und Zutritt zu höheren, rein geistigen und übersinnlichen
Selten uns zu verschaffen. Wir lehnen ab die Lehre von den
i ineinander gefügten Leibern und von den 7 Regionen des
:ben genannten Geistes- oder Geisterreichs. In alledem sehen
vir genau so reine Spekulation, Phantastik und Wunschdenken

wie in den himmlischen und höllischen Topographien der
christlichen Dogmatik.
In den Erinnerungsfeiern ist wiederholt gerade dieser Zulang

zu einer jenseitigen Geisteswelt als die zentrale Position

der Anthroposophie hingestellt und dringend empfohlen worden,

sich im gegenstandslosen Denken zu üben, um in dieses

Geistesreich zu gelangen. Und just in diesem gegenstandsfreien
Denken — Eugen Bleuler spricht hier mit Recht von einem
de-reierenden Denken — sehen wir die große Gefahr und
Versuchung, sich der Phantasie und dem Wunschdenken
hinzugeben, ohne jede Kontrolle durch die Realität sich auszuleben.
Es ist unser Realismus, der uns zu einer runden und sauberen

Ablehnung aller jener anthroposophischen Phantasien nötigt.
V. Die Anthroposophie eine Erlösung für Mensch und Welt?

Niemals! Wir sehen in ihr eine der vielen Zersetzungserscheinungen

des Christenglaubens, eine der vielen Bewegungen, die
heute außerhalb der christlichen Kirchen die Sehnsucht des

bedrängten Menschen nach einer Flucht aus der Realität in
ein phantastisches Nebel- oder Wolkenkuckucksheim zu befriedigen

suchen. Dieser anthroposophischen Sehnsucht nach einer
Erlösung von der Realität stellen wir die Ueberzeugung
entgegen, daß es von dieser Realität überhaupt keine Erlösung
geben kann. Auf dem Grund und Boden der Realität haben
wir unser Leben so einzurichten, daß wir einer solchen Erlösung

auch gar nicht mehr bedürfen, gar sehr aber der Erlösung

von allen jenen aufdringlich-phantastischen Erlösungslehren.

Omikron

Freie Fahrt für den Atheismus in Afrika

Bei den nationalen Befreiungsbewegungen der Kolonialvölker

in Asien und Afrika, ja sogar in Lateinamerika ist es

immer wieder vorgekommen, daß bei Aufständen katholische
und reformierte Geistliche oder Ordensschwestern in den
Missionen die ersten Opfer waren. Daß diese Erscheinung, die sich
in China, Indochina, Aegypten, Kenya, im Kongo wie in Kuba
feststellen läßt, so allgemein ist, beweist, daß es eine spontane
Reaktion ist. Man kann sie als natürlichen Reflex der
Ausgebeuteten auslegen, welche in den Missionaren die getreuesten
Verbündeten der imperialistischen Kolonialherren sahen.

Wie sich die wirtschaftlichen Interessen der Kolonialherren
zum Schaden der bestehenden Eigentumsverhältnisse auswirkten,

so konnte sich die Missionstätigkeit nur auf der Zerstö-

Statut enthält das Gesetz der Organisation. Es muß klar und
eindeutig, unmißverständlich zur Kenntnis bringen, was ein
Freidenker ist, welche Personen wir als Freidenker betrachten, an wel-
thes Prinzip der Freidenker gebunden und wozu er verpflichtet ist.
Vir sind eine Weltanschauungsgemeinschaft und sind deshalb
verpflichtet, wenn wir öffentlich auftreten, eindeutig mitzuteilen, was
unsere Weltanschauung ist. In unserer Propagandaliteratur steht
sehr Verschiedenartiges, zum Teil Gegensätzliches, teils Richtiges,
'eils aber auch Falsches. Es ist eine Tatsache, daß wir über kein
jrundlegendes, uns alle verbindendes und deshalb verbindliches
Dokument verfügen, ausgenommen das Statut, das in seinem Zweck-
'rtikel unsere ideologische Grundlage zu formulieren versucht.
Die Art und Weise wie das geschieht, ist für die bisherige Frei-
denkerei bezeichnend und beweist die oben gegebene Charakteristik.

Die Formulierungen sind derart allgemein und unbestimmt,
daß sie praktisch nichts Bestimmtes und Konkretes aussagen und
infolgedessen leer und inhaltlos bleiben. Der erste und entscheidende
Satz ist negativ gefaßt. Das ist typisch. «Die freigeistige Welt- und
lebensanschauung ist nicht an unveränderliche Lehr- und Glau-
tanssätze (Dogmen) gebunden.» Diese negative Beziehung ist
unwesentlich. Wesentlich ist allein die positive Beziehung, woran der
Freidenker gebunden ist, was seine notwendige, allgemeine,
unveränderliche und beharrende Qualität als Freidenker ausmacht.
Das muß gesagt werden. Auch der anschließende Hinweis auf die
sich verändernde und entwickelnde wissenschaftliche Forschung
"t unwesentlich. Wesentlich aber ist das hinter der wissenschaft¬

lichen Tätigkeit vorausgesetzte und sie begründende unveränderliche
wissenschaftliche Prinzip, die beharrende wissenschaftliche
Grundbeziehung und Haltung des Menschen zur Wirklichkeit. Diese
primäre, unveränderliche und beharrende, methodische,
wissenschaftlich-freidenkerische positive Grundlage, die als Gesetz den
Charakter der wissenschaftlichen und freidenkerischen Haltung
bestimmt, muß im Statut ausgedrückt werden. Man muß sagen, daß
die freigeistige Welt- und Lebensanschauung unveränderlich
wissenschaftlich ist, und daß die Wissenschaft die Aufgabe hat, die
Probleme der Menschen auf Grund des durch die fortgehende äußere
und innere Erfahrung vermittelten Wissens im allgemeinmenschlichen

Sinn und Interesse zu lösen. Das unveränderliche Wesen
des Menschen und der Wissenschaft ist das unveränderliche Prinzip

und Gesetz des Freidenkers. Der allgemeine wissenschaftliche
Begriff des Menschen ist unsere ideologische und methodische
Grundlage. Haben wir über diesen Begriff einmal Klarheit gewonnen,

so lassen sich alle weiteren, unsere theoretische und praktischpolitische

Haltung zur Kulturentwicklung betreffenden Fragen
verhältnismäßig leicht aus jener prinzipiellen Voraussetzung ableiten
und positiv beantworten.

Es ist erfreulich, daß die FVS beschlossen hat, diese Fragen an
einer Arbeitstagung zu diskutieren. Wenn sie anschließend bereit
ist, die richtigen Beschlüsse zu fassen, dann ist die Voraussetzung
geschaffen, die zerstreuten Kräfte des Freidenkertums in der
Schweiz zu einer starken, im öffentlichen Leben erfolgreich
wirkenden Macht zusammenzuschließen. Walter Nelz

37



rung der Religion, der Traditionen, der Sitten und lokalen
Legenden gründen. Damit lieferten die Missionen den künftigen
Revolutionären ihre Losungen von der wirtschaftlichen und
kulturellen Zurückeroberung. In den Kolonien waren die
Missionare vielfach direkt von der Kolonialmacht bezahlt oder
erhielten doch durch sie eine Natural-Entschädigung. Von den
Regierungen ermuntert, bemühten sie sich, die Seelen an das

neue politische System anzupassen, das sich aus der neuen
wirtschaftlichen Lage ergab. Sie waren die ersten Zerstörer
der Kultur der Kolonialvölker. Durch ihren Bekehrungseifer
vernichteten sie die Einheit der Familien, der Sippen, der
Stämme und der Völker und säten Haß. Wie viele erzwungene
oder geheuchelte Bekehrungen gab es, weil man nur durch sie
das Recht auf Schulung erlangen konnte. Das war das einzige
Mittel, sich einen, wenn auch noch so bescheidenen Platz an
der Sonne in der Kolonialgesellschaft zu erobern, denn diese
brauchte Beamte, untere eingeborene Kader, Polizisten und
später auch Marionetten Man kann — wenn man will —
darin eine Anspielung auf die kongolesische Armee, auf
Tschombe, Casavubu und Youlou sehen, die solche
Missionsprodukte sind.

Abgesehen von einer Umwandlung der Muttergottes in eine
Negerin oder Chinesin — zur Förderung der guten Sache —
machten die Missionare keine geistigen Zugeständnisse an die
Völker, die sie zu gewinnen trachteten. Zur Zerstörung der
bodenständigen Kulturen hinzu kam die Predigt von der
Demut und von der Unterwürfigkeit gegenüber der Macht der
goldgierigen und grausamen Eroberer. Damit verurteilten sie
sich seiher dazu, in einer und derselben Revolution mit den
Kolonialherren zu verschwinden.

Was uns als Freidenker interessiert, das ist weniger dieses

notwendig gewordene Verschwinden der Missionen, das ist
auch nicht in erster Linie die Gesellschaft, die aus der Revolution

hervorgehen wird, als vielmehr das neue kulturelle
System. Wenn die revolutionäre Notwendigkeit manche Führer
dazu veranlaßt, noch in den Volksmassen lebendige religiöse
Vorurteile auszunutzen als Mittel der Mobilisierung ihrer
Landsleute — besonders war dies im Mau-Mau-Aufstand der
Fall — so glauben wir doch nicht, daß die dereinst vollzogene
Revolution eine vollständige Rückkehr zur Vergangenheit
erlauben werde, auch wenn zum Beispiel Jomo Kenyatta in
seiner Schrift «Am Fuße des Kenya» eine andere Auffassung
vertritt. Die Kultur des schwarzen Afrika kann nichts gemein
haben mit den alten Religionen, höchstens kann sie aus ihrem
folkloristischen Reichtum schöpfen. Ich nehme an, daß mich
Jomo Kenyatta, der in nächster Zeit aus dem Gefängnis kommen

und auf der politischen Bühne seines Landes wieder
erscheinen wird, mich durch die Tatsachen nicht Lügen strafen
wird. Dazu ist er ein zu guter Taktiker und Revolutionär —
sonst stünde er heute nicht so nahe am Ziel.

Wir sind überzeugt, daß die Völker Afrikas einen Sprung
vorwärts machen werden, über den Kapitalismus hinweg, um
auf wirtschaftlichem Gebiet bei einer Form des Sozialismus
anzulangen, auf kulturellem Gebiet aber beim Atheismus. Der
beste Beweis dafür, daß es sich dabei um kein Hirngespinst
handelt, ist, daß der neue Führer der Union der Völker
Kameruns, M. Tschapchat, der Nachfolger des in Genf ermordeten

Felix Moumie, der vor kurzem aus Frankreich ausgewiesen
wurde, an der Eröffnungssitzung des Landeskongresses der
französischen Freidenker vom 15. August 1960 in Clermond-
Ferrand teilnahm, wo er die Studenten des schwarzen Afrika
vertrat. S. A. Delrue in «La Raison», April 1961.

Es liat lange rechtscliaffene Menschen gegeben, ehe Christen
waren, und es gibt auch da noch welche, wo keine Christen
sind. G. Chr. Lichtenberg

Buchbesprechungen

Arthur Koestler: Die Nachtwandler. Alfred Scherz Verlag, Bern-

Stuttgart-Wien 1959, 560 Seiten.

Der Verfasser bietet uns mit diesem Buch eine glänzend
geschriebene Geschichte der astronomischen Entdeckungen vom
Altertum bis zu Newton. Kopernikus, Keppler und Galilei stehen im

Mittelpunkt. Das Altertum bildet nur die Einleitung und Newton
den Ausklang. Man kann Koestler bestätigen, daß er sich
eingehend mit seinem Stoff beschäftigt hat, aber in einigen Fällen wird

man doch erhebliche Fragezeichen seiner Auffassung hinzufügen
müssen. So schreibt er auf Seite 49: Die Zeit des wissenschaftlichen

Materialismus hebe mit Galilei an und ende mit dem
totalitären Staat und der Wasserstoffbombe. Der Schluß des Buches

scheint anzudeuten, daß Koestler von der akausalen Physik ziemlich

beeindruckt ist und daraus sehr subjektive Folgerungen zieht.

Mit seiner Behandlung Galileis hat er die Kirche über Gebühr in

Schutz genommen. Dr. Becker

Max Bense: Ein Geräusch in der Straße, Descartes und die
Folgen II. Agis-Verlag, Baden-Baden und Krefeld, 1960, 48 Seiten mit

einem Anhang, Descartes und die Folgen I, zusammen 4.30 DM.
Es gibt nur wenige Bücher, die für das freie Denken in der Mitte

des zwanzigsten Jahrhunderts beispielhaft sind. Die neue
Broschüre von Max Bense gehört dazu. Er macht es freilich seinem

Leser sehr schwer, ihn zu verstehen. Nur gelegentlich sind seine

Aussagen ohne weiteres verständlich. So, wenn er erklärt, daß
unsere Gesellschaft das nicht ist, was sie zu sein vorgibt, nämlich eine

christliche Gesellschaft; daß die christliche Politik nur ein
Geräusch in der Straße sei «doch verfänglich wie jede Spekulation
auf das Niveau derer, die keine Entscheidung fällen und keine

Schlüsse ziehen». «Liberalismus und Christentum sind heute
diejenigen politischen Tendenzen, die am wenigsten den Einzelnen zu

einer Entscheidung zwingen .» «Jeder Hirtenbrief, jede
Grundsatzänderung, jeder Kompagniebefehl kann angesichts der
Möglichkeiten, die menschliche Intelligenz heute wirklich besitzt, schon

als unverkennbares Zeichen eines Niveauverlustes des Geistes gelesen

werden und wird so gelesen.» «. man muß die Regression

verfremden, zum Widerstand aufreizen, den unmenschlichen
Unsinn der Dogmen, den Antihumanismus und die Geistfeindschaft
des Glaubens darin angreifen .»

Den Christen gilt Bense als sehr gefährlich. Mit den anläßlich
«Descartes und die Folgen I» gegen ihn gerichteten Angriffen
setzt er sich in seiner neuen Broschüre glänzend auseinander. Auch

der zweite Teil hat schon überaus gehässige Besprechungen
gefunden, die hoffentlich zu einer vermehrten Verbreitung der
Arbeit beitragen. Ein Dr. Binkowski schrieb am 5. 8. 1960 im
«Kocherboten», die Broschüre sei nicht der Beachtung wert, wenn sie

nicht das Musterbeispiel eines intellektuellen Gaukelspieles wäre,

gefährlich wie alle Halbwahrheiten. Was an Bense also doch wahr

ist, wird uns leider nicht verraten. Das Elaborat sei in einem zum

Teil sogar widerwärtigen Ton geschrieben, der Brechreiz errege.
Dieser nihilistische Wirrkopf sei weder für die Philosophen noch

für die TH Stuttgart eine Zierde. — Solche Besprechungen zeugen

nicht gerade für eine Ueberlegenheit des Kritikers. Dr. Becker

Jean Paul Sartre: Der Leib. Verlag Ferd. Enke, Stuttgart.
Die vorliegende Abhandlung ist ein Teilstück aus Sartres Hauptwerk

«Das Sein und das Nichts». Sie umfaßt die Anschauungen des

großen Existentialisten über die Rolle des Körpers in bezug auf

die mitmenschlichen Beziehungen, wobei Sartre aufschlußreiche

Gedankengänge über die Zusammenhänge zwischen «Leib» und

«Seele» äußert. Im Rahmen dieser Darlegungen ergeben sich auch

tiefsinnige Betrachtungen über die menschliche Freiheit, die für

die Existenzphilosophie der Mittelpunkt der menschlichen ExistenJ

ist. Körperfunktion, Sinnlichkeit, Angst und Schmerz, aber auch

Charakterhaltungen wie Sadismus und Masochismus spielen in i'e'

sen Themenkreisen hinein, der durch Sartre mit der bei ihm ge'

wohnten Souveränität behandelt wird.

Ernst von Xylander: Vom Umgang mit sich selbst. Verlag Ernst

Reinhardt, München/Basel.
Dies ist eine Anleitung zur praktischen Lebensweisheit, verbunden

mit Hinweisen und Regeln zur Selbsterziehung. Der Verfasset

38


	Freie Fahrt für den Atheismus in Afrika

