
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 5

Rubrik: Zur Arbeitstagung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lieh das Gegenteil des Beabsichtigten erreicht wird. Der Ueber-
sättigung steht auf unserer Seite eher ein Mangel an Belehrung
gegenüber. Uns fehlt ein systematischer Unterricht, in welchem
das, was die Kinder in der elterlichen Erziehung stückweise
aufgenommen haben, in geordnetem Aufbau und vervollständigt

dargeboten wird. Auch der Abschluß der Kindheit in
einer eindrucksvollen Feier fehlt. Der Mensch hat nun einmal
solche Heraushebungen aus dem Alltag für sein Gemütsleben,
solche Momente der Besinnung an Marksteinen des Lebens

nötig, welcher Weltanschauung er auch angehöre.
Es ließe sich zwischenhinein die Frage aufwerfen, ob wir

nicht auch einen Zwang auf unsere Kinder ausüben, wenn wir
versuchen, sie auf die Linie unserer Weltanschauung zu bringen.

— Die Frage muß entschieden verneint werden. Denn
erstens ist es natürlich, daß Eltern ihr eigenes Geistesgut auf
die Kinder übertragen; man kann nur geben, was man selber
hat. Zweitens gliedern wir die Kinder nicht einem Verband
ein, wie es durch die Taufe geschieht. Sie sollen später, wenn
sie den Verstand dazu haben, selber über ihre Zugehörigkeit
hier oder dort entscheiden. Drittens fordern wir von ihnen
keinen Glauben, der unbesehen hinzunehmen hat, was man
ihm zumutet, und benützen keine Druckmittel; wir versuchen
die Kinder nach Maßgabe ihrer Auffassungskraft in die Natur
und ins Menschenleben einzuführen. Viertens schrecken wir
sie nicht mit einem allgegenwärtigen Aufpasser, der sie für
jede kleine Sünde bestraft. Wir leiten die moralischen
Verpflichtungen aus den Notwendigkeiten des menschlichen
Zusammenlebens ab.

Zum Vorhergehenden zurück: Der ethische Unterricht, der
ja als solcher nötig und wertvoll ist, gewinnt durch eine
Nebenfunktion seine größte Bedeutung, nämlich dadurch, daß er
die Kinder freigeistiger Eltern zusammenführt, die sich sonst
kaum kennenlernen würden. Und dies kann in der Situation,
in der wir Freidenker als die wenigen uns noch immer
befinden, nicht hoch genug angeschlagen werden. Unsere Kinder
stehen inmitten einer geistig andersgearteten Umwelt und sind
ihren Einflüssen ausgesetzt.

Zwar spielt in der Schulkameradschaft das konfessionelle
Moment glücklicherweise kaum eine Rolle, von Einzelfällen
abgesehen. Doch macht sich im Lauf der Schuljahre das
Trennende durch die Nichtteilnahme unserer Kinder an den reli¬

giösen Unterrichten und Feiern bemerkbar. Von den
Protestanten, Katholiken und Juden weiß jedes Kind, daß sie

außerhalb der Schule ihre besonderen Stunden haben. Daran
ist nichts Auffälliges und tut der Kameradschaft keinen
Abbruch. Aber gar nirgendshin zu gehören, ist für die, die es

angeht, bedrückend, und für die andern auffällig. Wenn das

Freidenkerkind auf die Frage «Wohin gehst du in den
Unterricht?» antworten könnte «Ins Ethische», so läge die Sache

auf beiden Seiten ganz anders, auch wenn die Frager das Wort
«Ethische» nicht verstünden. Sie wüßten, daß der Vereinzelte
kein Eigenbrötler ist, und der Befragte brauchte sich nicht
vereinsamt und ausgeschlossen zu fühlen, und es fiele ihm
nicht ein, über den Hag zu spähen, was die andern Besonderes
haben, woran er nicht teilnehmen darf. Es geht ihm ja nicht
um das, was dort gelehrt und gelernt wird, sondern um das

Erfühlen und Erleben einer tiefer begründeten
Zusammengehörigkeit mit Kameraden.

Wenn wir unsern Kindern solches Erleben verschaffen
können, so braucht uns um die Zukunft nicht bange zu sein. Wir
treten nicht mit autoritativen Glaubensforderungen an sie heran;

wir versuchen ihre Geisteskräfte zu bilden und ihr
Gemütsleben zu vertiefen, indem wir sie zur Erkenntnis der
Realitäten in der Natur, in der Geschichte, im Zusammenleben
der Menschen führen. Die geistige und gemüthafte Erfassung
all der Zusammenhänge ist dauerndes Gut und kann nicht, wie
der Glaube an Götter und Ueberwelten, eines Tages in nichts
zerfallen. Darum ist die Hoffnung berechtigt, unsere Jugend
werde, wenn wir sie in diesem Sinne gemeinsam erziehen,
unsere Ideen und Ideale in die Zukunft hineintragen.

An Einsicht in das Notwendige fehlt es also nicht; es ist der

Enge unserer Verhältnisse zuzuschreiben, wenn wir bislang
auf diesem Wege nicht weitergekommen sind. Die Ortsgruppe
Zürich ist gegenwärtig wieder daran, einen Vorstoß in dieser

Richtung zu unternehmen. Möge er von Erfolg begleitet sein.

Voraussetzung zur wirkungsvollen Tätigkeit ist das Wachstum

unserer Vereinigung. Wir werden von Zaudernden oft
danach gefragt, was wir «bieten». Wir antworten: Es kommt darauf

an, wieviele sich uns bieten, das heißt, sich uns zugesellen.
Demi jedes neue Mitglied ist ein Stücklein neue Kraft, ein Ver-
ursacher größerer Wirkung. Wenn ihr also wollt, daß wir zu

einer wirkenden Kraft werden und das bieten, was wir nach

Zur Arbeitstagung 1961

Die Delegiertenversammlung der FVS hat beschlossen, im Herbst 1961

eine Arbeitstagung durchzuführen, an welcher über die weltanschauliche
Grundlage des Freidenkertums und deren Festlegung im Zwcckartikel der
Statuten (Art. II) diskutiert werden soll. Unter dem Obertitel «Zur
Arbeitstagung 1961» veröffentlichen wir in der Folge Diskussionsartikel zu
dieser Aussprache. Redaktion

Bedarf es einer philosophischen Plattform?

Die Kritik, die von außen und von innen her der freidenkerischen

Bewegung gegenüber stets von neuem geäußert wird, und in
der Feststellung gipfelt, das Gemeinsame, das die Freidenker binde,
sei vorwiegend ein Negativum, nämlich die Abkehr vom
Gottesglauben, besteht in der Hauptsache zu Recht. Unbegründet ist sie

lediglich insofern, als jede Verneinung bereits schon die Bejahung
in sich trägt. Doch fehlt es — um in der Hegeischen Sprache zu
sprechen — an der Negation der Negation, an der Verbindung von
These und Antithese, fehlt es an der Synthese.

Ein Beispiel: Die bloße Verneinung der christlichen Ethik kann
nicht genügen. Man wird einwenden, die atheistische Moral sei das

Ergebnis wissenschaftlicher Erkenntnis. Aber welcher Erkenntnis?
Und haben sich die Freidenker auf dieses Ergebnis geeinigt? Offenbar

nicht: so werden die einen das Privateigentum als «heilig»

halten, während andere dasselbe als «Diebstahl» bezeichnen, und

schließlich wird es Freidenker geben, die zwischen Privateigentum
an Produktionsmitteln und solchem an Konsumgütern unterscheiden,

welche zwei Formen sie verschieden beurteilen mögen.
Aber hier geht es nicht um die Lösung dieser Einzelfrage,

vielmehr darum aufzuzeigen, daß es eine gemeinsame ethische Basis in
der Freidenkerbewegung nicht gibt, eben weil die gemeinsame
philosophische Basis fehlt.

Es könnte der Einwand erhoben werden, zwar sei es richtig, daß

keine gemeinsame philosophische Basis bestehe, jedoch bedürfe es

einer solchen gar nicht. Wer so argumentiert, verneint offensichtlich

die Existenz einer philosophischen Wahrheit; denn es verträgt
sich nicht, eine philosophische Wahrheit anerkennen und sie nicht

zur Bichtschnur des Handelns machen. Wer indessen die Existenz
einer philosophischen Wahrheit verneint, negiert gleichzeitig die

Erkennbarkeit der Welt, die Erkennbarkeit der Gesetze der Natur
und der menschlichen Gesellschaft. Die Verneinung solcher
Erkennbarkeit führt jedoch in jedem Fall auf die Positionen des

philosophischen Agnostizismus, derjenigen Lehre eben, welche die

Erkennbarkeit der objektiven Welt bestreitet. Der Agnostiker
erklärt: ich weiß nicht, ob es eine objektive Realität gibt, die durch

meine Empfindungen widergespiegelt, abgebildet wird; ich bin der

Meinung, daß man dies nicht wissen kann.
Der Agnostizismus ist im Grunde genommen eine Form des

philosophischen Idealismus und dient der Motivierung wissenschaftsfeindlicher

und religiöser Ideen. Es stellt sich die Frage, ob ein

34



unserer Einsicht und eurem Wunsche bieten sollten, zum
Beispiel unseren und eueren Kindern ethischen Unterricht, so

schließt euch uns an!
E. Brauchlin

Ueberlegungen zum
Rudolf-Steiner-Zentenarium

I. Vor kurzem haben die Anthroposophen und mit ihnen das

geistig interessierte Abendland den 100. Geburtstag Rudolf
Steiners in würdigen Formen gefeiert. In Gedenk- und
Weihestunden, in Vorträgen und Schriften haben sie nicht nur den
Menschen Steiner, sondern auch dessen Schöpfung, die
Anthroposophie, unserer Gegenwart deutlich wieder vor Augen
gestellt, haben dem so rasch dahinlebenden und rasch wieder
vergessenden Gegenwartsmenschen die Grundlinien dieser Lehre
wieder in Erinnerung gerufen und eingeprägt.

Das soll uns ein willkommener Anlaß sein, erneut unsere
Einstellung zu Steiner und zu seiner Anthroposophie zu
überdenken. Unsere erste Einstellung war ja wohl vorwiegend
Ablehnung. Nun, seit dem ersten Auftreten der Anthroposophie
sind Jahrzehnte über diese ersten Eindrücke dahingegangen.
Vielleicht, daß wir heute aus weiterer Distanz heraus dies oder
jenes besser verstehen und gerechter zu beurteilen vermögen.

Dabei weiß ich mich mit unserem Leser einig in dem Vorsatz,

mich auf die Grundlinien, auf das, was an unsere heute
noch lebendige Substanz der Auseinandersetzung rührt, zu
beschränken. Gerade die Erinnerungsfeiem haben uns ja wiederum

klargemacht, wie weit hinaus heute die Anthroposophie
reicht, wie umfangreich das Lebenswerk Steiners vor den
erschrockenen Augen des Gegenwartsmenschen dasteht. Rechnet
doch die heute in Vorbereitung stehende Gesamtausgabe der
Werke Steiners mit rund 350 Bänden, von denen bis heute
erst 100 gedruckt vorliegen; und hat doch Steiner seine Lehre
in rund 6000 Vorträgen seiner staunenden Mitwelt verkündet.

II. Was die Erinnerungsfeiern über den Menschen Steiner
ans Tageslicht herausgestellt haben, vermag uns immer noch
zu interessieren, kann aber hier nicht wiederholt werden.
Immer wieder fühlen wir uns stark angesprochen durch die
geradezu überdimensionierte geistige Schöpferkraft Steiners, un-

konsequenter Atheist auf den Positionen des Agnostizismus stehen
kann. Die Antwort muß nach dem Gesagten eindeutig negativ
ausfallen.

Es ist in Kreisen unserer Vereinigung mit Recht erklärt worden,
daß wir die Ersetzung des christlichen Dogmas durch ein anderes
Dogma, gleichgültig unter welchem «-ismus» dieses auch erscheinen
möge, ablehnen. An Stelle christlicher oder anderer religiöser
Glaubenssätze wünschen wir keineswegs Glaubenssätze philosophischer

Natur. Doch bedeutet die Bejahung der Erkennbarkeit der
objektiven Welt gar nicht eine Verpflichtung auf philosophische
Dogmen. Erkannt wird die objektive Wahrheit nicht mit dem Glauben,

sondern vermittelst wissenschaftlicher Praxis. Wenn wir
beispielsweise erklären, es herrsche im Raum das Gesetz der Schwerkraft,

so drücken wir damit eine objektive Wahrheit aus, und
objektiv ist diese Wahrheit deshalb, weil sie millionenfach durch die
Praxis erprobt worden ist.

Halten wir mithin fest, daß der Freidenker die Erkennbarkeit
der objektiven Welt und die Existenz einer objektiven Wahrheit
nicht in Zweifel ziehen kann.

Aber nun zurück zu unserer Frage, ob es einer philosophischen
Plattform in unserer Bewegung überhaupt bedürfe! Es gibt auf
diese Frage nicht nur eine logische, sondern auch eine geschichtliche

Antwort. Seit bewußt-denkende Wesen existieren, leben unter
ihnen auch freidenkende, das heißt atheistische Menschen. Die
Geschichte der Philosophie zeigt, daß die konsequenten Vertreter des
Atheismus stets auch die Vertreter des materialistischen Monismus

ter deren Last der reale Mensch Steiner mit seinen mehr und
weniger sympathischen Zügen nur mühsam noch festgehalten
werden kann.

Zur Zeit der Gründung seines Goetheanums in Dornach ist
er uns auch in der Schweiz herum durch seine Vorträge
persönlich nahegetreten. Als aufnahmefreudige Studenten haben
wir damals Steiner wiederholt und aufmerksam zugehört. Der
kleine Mann hinter dem Vortragspult, der seine knisternde
Geistesdynamik auf uns hinüberstrahlte; die tiefe, sympathische

und weittragende Stimme; die bis zum äußerst
Möglichen gepflegte und geschliffene Kunst der Diktion; das von
schwerer Denkarbeit zerfurchte Gesicht unter der dichten
schwarzen Haarmähne — das alles machte uns Eindruck. Wir
haben Steiner unsere Sympathien nicht versagen können,
zumal er eben damals im schweren Konflikt mit beiden Landeskirchen

stand und schweren Angriffen von dort her standhalten

mußte. Später haben wir natürlich auch sehr kritische
Stimmen über ihn gehört. Man warf ihm vor, er mißbrauche
seine Herrschaft über die Menschenseelen zu selbstischen
Zwecken; er sei durchdrungen von der überheblichen
Ueberzeugung, daß einzig und allein seine Anthroposophie Menschheit

und Welt erlösen könne: er halte sich allen Ernstes für
den Gründer einer neuen Religion und verfüge auch über das

hiezu nötige Sendungsbewußtsein, über den hiezu unerläßlichen

Erlösungsanspruch und missionarischen Bekehrungs-
eifer; darum dulde er um sich herum weder Kritik noch
Widerspruch. Und schbeßlich ist der reale Mensch Steiner mit
allen seinen inneren Eigenarten und Widersprüchen in die
goldene Glorie der Steiner-Legende, eines richtiggehenden Steiner-
Mythos, eingegangen ; seine Lehre aber erstarrte in einer ortho-
dox-anthroposophischen Dogmatik.

III. Das Werk Steiners ist kaum auf einen einzigen Nenner
zu bringen. Grundverschiedene Zeitereignisse haben ihn von
außen her angefallen, haben sich in ihm durchgesetzt; sie
ließen sich nicht zu einer homogenen Lehre zusammenschmelzen.

Daher auch seine inneren Wandlungen, die sicher nicht
ohne starke Erschütterungen vor sich gegangen sind. Nach
jeder Umwandlung verwarf Steiner das, was er vorher mit Feuereifer

verkündet hatte. Immer wieder erhob er sich als neu
geborener Phönix aus der Asche der verbrannten frühern
Ideale und stieß vor zu neuen Horizonten und neuen Idealen.

waren. Die Geschichte des Atheismus ist die Geschichte des

philosophischen Materialismus. Einen Atheismus, der sich auf den
philosophischen Idealismus oder Agnostizismus begründen ließe, gibt es

nicht und kann es nicht geben. Materialismus bedeutet Atheismus
— das gilt für die gesamte Geschichte der Philosophie.

Es müßte den Rahmen dieser Arbeit sprengen, wenn versucht
würde, einen kurzen Abriß der Geschichte des Materialismus zu
geben. In diesem Zusammenhang wollen wir uns lediglich an die
großen antiken Materialisten Demokrit und Epikur erinnern. Von
Demokrit stammt die erste uns bekannte Theorie über den

Ursprung der Religion, die der Philosoph in der Furcht und mangelnden

Erkenntnis der Natur entdeckte. In Rom war es Lucretius
Carus, der die Ideen Epikurs weiterentwickelte. Nach den antiken
Philosophen nahmen sich als erste die englischen Materialisten des

17. Jahrhunderts des Problems über die Entstehung religiöser
Glaubensvorstellungen an. Wir denken an Hobbes und Locke, an Toland
und Joseph Priestley. Die Linie der Religionskritik wurde sodann

von Spinoza fortgesetzt. Im 18. Jahrhundert sind es die französischen

Materialisten Holbach, De Brosses, Helvetius, welche der
Wissenschaft den Weg bahnten. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts
steht Ludwig Feuerbachs Atheismus im Vordergrunde. Unter den
vormarxschen Materialisten Rußlands nennen wir Belinski, Herzen.
Dobriljubow, Tschernyschewski und Pissarew, welche das Werk des

Atheismus erfolgreich fortgesetzt haben. Schließlich ist der
marxistische Atheismus, der auf dem dialektischen Materialismus
beruht, zu erwähnen.

35



Als geborener Ungar kam Steiner aus dem katholischen
Glauben, dessen Magie ihn in seiner Jugend sicher stark
beeindruckt hat. Später, als Mitarbeiter am Goethe-Schiller-Ar-
chiv in Weimar, mit guten Beziehungen auch zum Nietzsche-
Archiv daselbst, und noch später in Berlin geriet er völlig in
den Bann der Goetheschen Naturphilosophie, aber auch der
modernen Naturwissenschaft. Er wurde sogar ein eifriger
Verfechter des Monismus eines Ernst Haeckel, und energisch trat
er allen christlich-jenseitigen Lösungen entgegen. Doch finden
wir ihn bald darauf in den Geheimzirkeln der indisch-englischen

Theosophie. Dem dunklen Zauber dieser Lehre ist er
völlig erlegen. Er wurde aber später aus dieser Gesellschaft
wieder ausgeschlossen und gründete nun 1913 die selbständige
Anthroposophische Gesellschaft, baute in Dornach das Goethe-
anum als eine «Freie Hochschule für Geisteswissenschaften».

IV. Was nun sagen wir heute zu Steiners Anthroposophie?
Sie ist, wie wir eben gesehen haben, von verschiedenen
Erlebnisschichten her aus verschiedenen Elementen zusammengebraut.

Es gibt darin Elemente, denen wir freudig zustimmen
dürfen; aber auch Elemente, die wir bestimmt ablehnen müssen.

Zustimmung:
Am stärksten spricht uns natürlich Steiner da an, wo er im

Dienst der Goetheschen Naturphilosophie und der modernen
Naturwissenschaft sich betätigt. Es ist möglich, daß Steiner
Goethe nie ganz gerecht worden ist, da er ihn nur durch die
Brille seiner Anthroposophie zu betrachten vermochte. Trotzdem

— es liegen aus jener Zeit Aussagen und Bekenntnisse

vor, für die wir Steiner dankbar sind. Wir zitieren aus den
damaligen Schriften:

«Wir wollen Kämpfer sein für unser Evangelium, auf daß
im kommenden Jahrhundert ein neues Geschlecht entstellt,
das zu leben weiß, befriedigt, heiter und stolz, ohne Christentum,

ohne Ausblick auf das Jenseits.» «Das menschliche Handeln

ist ein spezieller Fall des allgemeinen Weltgeschehens.
Seine Erklärungsprinzipien dürfen daher gleichfalls nur innerhalb

der uns gegebenen Welt gerecht werden. Der Dualismus,
der die Grundkräfte der uns vorliegenden Wirklichkeit in
einem uns unzugänglichen Reiche sucht, versetzt dahin auch
die Gebote und Normen unseres Handelns. Auch Kant ist in
diesem Irrtum befangen Einem solchen von außen der

menschlichen Natur aufgedrungenen Imperativ setzt der
Monismus die aus der Menschenseele selbst geborenen sittlichen
Motive entgegen. Es ist eine Täuschung, wenn man glaubt, der
Mensch könne nach anderen als selbstgemachten Geboten
handeln. Der Monismus sucht den Grund unserer Handlungen im
strengsten Sinne innerhalb der Natur; der Mensch hat keine
andere Norm als die aus den Naturgesetzen sich ergebenden
Notwendigkeiten. Er setzt die Wirkungen der Natur im
Gebiete des sittlichen Handelns fort.»

«Je feiger die Philosophie ist, desto kühner ist die Theologie.»

«Das Jenseits beruht auf einem Mißverständnis derer, die

glauben, daß das Diesseits den Grund seines Bestandes nicht
in sich habe; sie sehen nicht ein, daß sie durch das Denken
das finden, was sie zur Erklärung der Wahrnehmung verlangen.»

«Man erkannte richtig, daß eine Vorstellung fallen muß,
die zu den geschätztesten in der Sammlung älterer menschlicher

Vorurteile gehört: diejenige, daß die Seele des
Menschen ein besonderes Wesen für sich sein soll, das einen ganz
anderen höheren Ursprung habe als alle andern Naturdinge.»

«Wir sollten endlich zugeben, daß der Gott, den eine
abgelebte Menschheit in den Wolken wähnte, in unseren Herzen,

in unserem Geiste wohnt. Er hat sich in voller
Selbstentäußerung ganz in die Menschheit ausgegossen Er ist in der
Welt aufgegangen. Der Menschen Wille ist sein Wille, der
Menschen Ziele seine Ziele. Wir haben die höchste Potenz des

Daseins in uns aufgenommen, deswegen kann uns keine äußere
Macht, können uns nur unsere eigenen Schöpfungen Befriedigung

geben. Brächte ein außerweltlicher Gott uns alle
Himmelsfreuden und wir sollten sie so hinnehmen, wie er sie, ohne

unser Zutun, bereitete, wir müßten sie zurückweisen; denn sie

wären die Freuden der Unfreiheit.»

Ablehnung:
Mit dem Uebergang zur Theosophie und zur Anthroposophie

verschwinden natürlich diese Bindungen an Goethe und
an die Naturwissenschaft. Der Uebergang führt aber nicht zu
einer Rückkehr in den katholischen Glauben seiner Jugend,
sondern zu eigenartigen, der Theosophie entnommenen Lehren.

Alle Gewalt und alle Schöpfermächte, die Steiner dem

Christengott aus der Hand genommen hat, legt er nun in den

Schon diese skizzenhafte Andeutung vermag den Zusammenhang
von Materialismus und Atheismus aufzuzeigen. Wir werden jedoch
später noch nachweisen, daß ohne materialistische Weltanschauung
ein konsequenter Atheismus überhaupt nicht denkbar ist. Die
Geschichte der Philosophie beantwortet nicht nur —¦ und zwar in
positivem Sinne — unsere Frage, ob eine philosophische Plattform
notwendig sei oder nicht, vielmehr auch die Frage nach der
grundsätzlichen Beschaffenheit dieser Plattform. Wir haben uns demnach

mit dem Wesen des philosophischen Materialismus
auseinanderzusetzen, was in einem späteren Artikel versuchsweise erfolgen
soll. Lucretius

Der Ziveckartikel (Artikel II) des Statuts der FVS muß besser

formuliert werden

Die Vorgänge, die sich seit einigen Jahren im Kreise der Schweizer

Freidenker vollziehen, sind ein Ausdruck der ideologischen
Krise der Freidenkerbewegung. Das traditionelle Freidenkertum,
das noch in der Zeit vor 1914 entstanden ist, hat sich in den letzten

Jahrzehnten mehr und mehr als mangelhaft und unfruchtbar
erwiesen. Heute ist eine ideologische Erneuerung der Freidenkerbewegung

notwendig, die sowohl die theoretisch-wissenschaftlichen
Erkenntnisse als auch die weltgeschichtlichen und andern praktischen

Erfahrungen der letzten Jahrzehnte berücksichtigt. Die alte
Freidenkerbewegung hat ihr Schwergewicht auf die Negation
gelegt. Ihre Anhänger waren einig im Verneinen. Sobald es aber

darum ging, sich im Denken und Tun für etwas Neues positiv
auszusprechen, zerfielen sie in zahllose Ansichten und Bichtungen
und waren damit praktisch zu Ohnmacht verurteilt. Heute geht es

deshalb darum, unser Freidenkertum positiv zu formulieren. Dies
ist möglich, wenn wir uns vom Gattungswesen des Menschen, von
seinem allgemeinen Begriff, das heißt von der allgemeinmenschlichen

Gegebenheit und Aufgabe leiten lassen. Die spezifische Qualität

des Menschen im Unterschied zum Tier ist diejenige Realität,
die mit den Worten Geist, Denken, Erkennen, Wissen, Verstand,
Vernunft, Wahrheit und Freiheit bezeichnet wird. Die spezifische
Aufgabe des Menschen besteht in der Schaffung einer in diesem
Sinne wahrhaft menschlichen Ordnung auf der ganzen Erde. Die

Welt- und Lebensanschauung der Freidenker ist deshalb
wissenschaftlich und humanistisch. Wir müssen die Menschen lehren,
richtig und wahr zu denken und zu erkennen, um eine wirklich
menschliche, vernünftige Gesellschaftsordnung aufbauen zu
können. Wir müssen das Wesentliche dieser Weltanschauung in einem

manifestartigen, programmatischen Dokument formulieren, das als

Grundlage unserer Sammlung, Organisation und Tätigkeit dienen
kann. Auf dieser Grundlage sollte es möglich sein, «die zerstreuten
Kräfte des Freidenkertums im Gebiete der Schweiz zu einer
starken, im öffentlichen Leben im Sinne des Kampfes für obengenannte
Bestrebungen wirkenden Macht zusammenzuschließen», wie Art. II
des Statuts der FVS richtig fordert.

In seinen übrigen Teilen muß nun gerade dieser Artikel wesentlich

verbessert werden, wenn wir unser Ziel erreichen wollen. Das

36



Menschen, genauer: in den Geist des Menschen. Das führt zu
einer Ueberschätzung und Verabsolutierung des Menschengeistes,

die wir nicht mitmachen können. Hier trennen sich
unsere Wege von den Wegen Steiners.

Für uns ist wohl — darin wissen wir uns einig mit einem
Großteil der gegenwärtigen Philosophie — der Geist die
oberste der Seinsschichten. Aber diese Geistesschicht ruht auf
den unteren Schichten der Seele, des Organischen, des Anorganischen,

der Realität überhaupt und läßt sich von diesen
Schichten nicht abtrennen: der Geist wird von ihnen getragen.

Seele und Geist sind uns Funktionen, sind funktionales
Geschehen des lebenden Organismus, sie lassen sich von diesem

Organismus unter keinen Umständen abtrennen und
verabsolutieren. Hier wissen wir uns einig mit den besten
Einsichten auch der modernen Wissenschaft, daß der Leib mit
Seele und Geist zusammen eine unzerreißbare Einheit bildet.
Die Schöpfermächte, die wir dem Christengott aus der Hand
nehmen müssen, legen wir nicht, wie Steiner das tut, in den
Geist des Menschen, sondern in die Realität selbst. Die Realität
ist die große geheimnisvolle Schöpferin, sie hat aus sich
herausgebildet die Organismen, und mit den Organismen auch
Seele und Geist des Menschen. Dieses schöpferische Geschehen

ist auch uns wundersam, aber es ist ein irdisch-diesseitiges
ind nicht jenseitig-christliches oder anthroposophisches Wunler.

Aus diesen Grundeinsichten heraus müssen wir alle Einzellehren

Steiners, die er aus der Abtrennbarkeit und Verabsolutierung

des Menschengeistes ableitet, mit ruhiger Entschiedenst
ablehnen. Wir lehnen ab das Karma und die Re-in-

iarnation; wir lehnen ab die Schau, die nur durch besondere
mthroposophische Geistesschulung erworben wird, und ebenfalls

die Fähigkeit, mit dieser höheren Schau Wissen, Ein-
)lick und Zutritt zu höheren, rein geistigen und übersinnlichen
Selten uns zu verschaffen. Wir lehnen ab die Lehre von den
i ineinander gefügten Leibern und von den 7 Regionen des
:ben genannten Geistes- oder Geisterreichs. In alledem sehen
vir genau so reine Spekulation, Phantastik und Wunschdenken

wie in den himmlischen und höllischen Topographien der
christlichen Dogmatik.
In den Erinnerungsfeiern ist wiederholt gerade dieser Zulang

zu einer jenseitigen Geisteswelt als die zentrale Position

der Anthroposophie hingestellt und dringend empfohlen worden,

sich im gegenstandslosen Denken zu üben, um in dieses

Geistesreich zu gelangen. Und just in diesem gegenstandsfreien
Denken — Eugen Bleuler spricht hier mit Recht von einem
de-reierenden Denken — sehen wir die große Gefahr und
Versuchung, sich der Phantasie und dem Wunschdenken
hinzugeben, ohne jede Kontrolle durch die Realität sich auszuleben.
Es ist unser Realismus, der uns zu einer runden und sauberen

Ablehnung aller jener anthroposophischen Phantasien nötigt.
V. Die Anthroposophie eine Erlösung für Mensch und Welt?

Niemals! Wir sehen in ihr eine der vielen Zersetzungserscheinungen

des Christenglaubens, eine der vielen Bewegungen, die
heute außerhalb der christlichen Kirchen die Sehnsucht des

bedrängten Menschen nach einer Flucht aus der Realität in
ein phantastisches Nebel- oder Wolkenkuckucksheim zu befriedigen

suchen. Dieser anthroposophischen Sehnsucht nach einer
Erlösung von der Realität stellen wir die Ueberzeugung
entgegen, daß es von dieser Realität überhaupt keine Erlösung
geben kann. Auf dem Grund und Boden der Realität haben
wir unser Leben so einzurichten, daß wir einer solchen Erlösung

auch gar nicht mehr bedürfen, gar sehr aber der Erlösung

von allen jenen aufdringlich-phantastischen Erlösungslehren.

Omikron

Freie Fahrt für den Atheismus in Afrika

Bei den nationalen Befreiungsbewegungen der Kolonialvölker

in Asien und Afrika, ja sogar in Lateinamerika ist es

immer wieder vorgekommen, daß bei Aufständen katholische
und reformierte Geistliche oder Ordensschwestern in den
Missionen die ersten Opfer waren. Daß diese Erscheinung, die sich
in China, Indochina, Aegypten, Kenya, im Kongo wie in Kuba
feststellen läßt, so allgemein ist, beweist, daß es eine spontane
Reaktion ist. Man kann sie als natürlichen Reflex der
Ausgebeuteten auslegen, welche in den Missionaren die getreuesten
Verbündeten der imperialistischen Kolonialherren sahen.

Wie sich die wirtschaftlichen Interessen der Kolonialherren
zum Schaden der bestehenden Eigentumsverhältnisse auswirkten,

so konnte sich die Missionstätigkeit nur auf der Zerstö-

Statut enthält das Gesetz der Organisation. Es muß klar und
eindeutig, unmißverständlich zur Kenntnis bringen, was ein
Freidenker ist, welche Personen wir als Freidenker betrachten, an wel-
thes Prinzip der Freidenker gebunden und wozu er verpflichtet ist.
Vir sind eine Weltanschauungsgemeinschaft und sind deshalb
verpflichtet, wenn wir öffentlich auftreten, eindeutig mitzuteilen, was
unsere Weltanschauung ist. In unserer Propagandaliteratur steht
sehr Verschiedenartiges, zum Teil Gegensätzliches, teils Richtiges,
'eils aber auch Falsches. Es ist eine Tatsache, daß wir über kein
jrundlegendes, uns alle verbindendes und deshalb verbindliches
Dokument verfügen, ausgenommen das Statut, das in seinem Zweck-
'rtikel unsere ideologische Grundlage zu formulieren versucht.
Die Art und Weise wie das geschieht, ist für die bisherige Frei-
denkerei bezeichnend und beweist die oben gegebene Charakteristik.

Die Formulierungen sind derart allgemein und unbestimmt,
daß sie praktisch nichts Bestimmtes und Konkretes aussagen und
infolgedessen leer und inhaltlos bleiben. Der erste und entscheidende
Satz ist negativ gefaßt. Das ist typisch. «Die freigeistige Welt- und
lebensanschauung ist nicht an unveränderliche Lehr- und Glau-
tanssätze (Dogmen) gebunden.» Diese negative Beziehung ist
unwesentlich. Wesentlich ist allein die positive Beziehung, woran der
Freidenker gebunden ist, was seine notwendige, allgemeine,
unveränderliche und beharrende Qualität als Freidenker ausmacht.
Das muß gesagt werden. Auch der anschließende Hinweis auf die
sich verändernde und entwickelnde wissenschaftliche Forschung
"t unwesentlich. Wesentlich aber ist das hinter der wissenschaft¬

lichen Tätigkeit vorausgesetzte und sie begründende unveränderliche
wissenschaftliche Prinzip, die beharrende wissenschaftliche
Grundbeziehung und Haltung des Menschen zur Wirklichkeit. Diese
primäre, unveränderliche und beharrende, methodische,
wissenschaftlich-freidenkerische positive Grundlage, die als Gesetz den
Charakter der wissenschaftlichen und freidenkerischen Haltung
bestimmt, muß im Statut ausgedrückt werden. Man muß sagen, daß
die freigeistige Welt- und Lebensanschauung unveränderlich
wissenschaftlich ist, und daß die Wissenschaft die Aufgabe hat, die
Probleme der Menschen auf Grund des durch die fortgehende äußere
und innere Erfahrung vermittelten Wissens im allgemeinmenschlichen

Sinn und Interesse zu lösen. Das unveränderliche Wesen
des Menschen und der Wissenschaft ist das unveränderliche Prinzip

und Gesetz des Freidenkers. Der allgemeine wissenschaftliche
Begriff des Menschen ist unsere ideologische und methodische
Grundlage. Haben wir über diesen Begriff einmal Klarheit gewonnen,

so lassen sich alle weiteren, unsere theoretische und praktischpolitische

Haltung zur Kulturentwicklung betreffenden Fragen
verhältnismäßig leicht aus jener prinzipiellen Voraussetzung ableiten
und positiv beantworten.

Es ist erfreulich, daß die FVS beschlossen hat, diese Fragen an
einer Arbeitstagung zu diskutieren. Wenn sie anschließend bereit
ist, die richtigen Beschlüsse zu fassen, dann ist die Voraussetzung
geschaffen, die zerstreuten Kräfte des Freidenkertums in der
Schweiz zu einer starken, im öffentlichen Leben erfolgreich
wirkenden Macht zusammenzuschließen. Walter Nelz

37


	Zur Arbeitstagung

