Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)
Heft: 5
Rubrik: Zur Arbeitstagung

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lich das Gegenteil des Beabsichtigten erreicht wird. Der Ueber-
sattigung steht auf unserer Seite eher ein Mangel an Belehrung
gegeniiber. Uns fehlt ein systematischer Unterricht, in welchem
das, was die Kinder in der elterlichen Erziehung stiickweise
aufgenommen haben, in geordnetem Aufbau und vervollstin-
digt dargeboten wird. Auch der Abschluf3 der Kindheit in
einer eindrucksvollen Feier fehlt. Der Mensch hat nun einmal
solche Heraushebungen aus dem Alltag fiir sein Gemiitsleben,
solche Momente der Besinnung an Marksteinen des Lebens
notig, welcher Weltanschauung er auch angehére.

Es lieBle sich zwischenhinein die Frage aufwerfen, ob wir
nicht auch einen Zwang auf unsere Kinder ausiiben, wenn wir
versuchen, sie auf die Linie unserer Weltanschauung zu brin-
gen. — Die Frage mufl entschieden verneint werden. Denn
erstens ist es natiirlich, da3 Eltern ihr eigenes Geistesgut auf
die Kinder iibertragen; man kann nur geben, was man selber
hat. Zweitens gliedern wir die Kinder nicht einem Verband
ein, wie es durch die Taufe geschieht. Sie sollen spiter, wenn
sie den Verstand dazu haben, selber iiber ihre Zugehorigkeit
hier oder dort entscheiden. Drittens fordern wir von ihnen
keinen Glauben, der unbesehen hinzunehmen hat, was man
ihm zumutet, und beniitzen keine Druckmittel; wir versuchen
die Kinder nach Maf3gabe ihrer Auffassungskraft in die Natur
und ins Menschenleben einzufithren. Viertens schrecken wir
sie nicht mit einem allgegenwirtigen Aufpasser, der sie fiir
jede kleine Siinde bestraft. Wir leiten die moralischen Ver-
pflichtungen aus den Notwendigkeiten des menschlichen Zu-
sammenlebens ab.

Zum Vorhergehenden zuriick: Der ethische Unterricht, der
ja als solcher notig und wertvoll ist, gewinnt durch eine Ne-
benfunktion seine grofite Bedeutung, ndmlich dadurch, daB3 er
die Kinder freigeistiger Eltern zusammenfiihrt, die sich sonst
kaum kennenlernen wiirden. Und dies kann in der Situation,
in der wir Freidenker als die wenigen uns noch immer be-
finden, nicht hoch genug angeschlagen werden. Unsere Kinder
stehen inmitten einer geistig andersgearteten Umwelt und sind
ihren Einfliissen ausgesetzt.

Zwar spielt in der Schulkameradschaft das konfessionelle
Moment gliicklicherweise kaum eine Rolle, von Einzelfillen
abgesehen. Doch macht sich im Lauf der Schuljahre das Tren-
nende durch die Nichtteilnahme unserer Kinder an den reli-

giosen Unterrichten und Feiern bemerkbar. Von den Prote-
stanten, Katholiken und Juden wei3 jedes Kind, daB sie
aulerhalb der Schule ihre besonderen Stunden haben. Daran
ist nichts Auffélliges und tut der Kameradschaft keinen Ab.
bruch. Aber gar nirgendshin zu gehoren, ist fiir die, die es an-
geht, bedriickend, und fiir die andern auffilliz. Wenn das
Freidenkerkind auf die Frage «Wohin gehst du in den Unter-
richt?» antworten konnte «Ins Ethische», so lige die Sache
auf beiden Seiten ganz anders, auch wenn die Frager das Wort
«Ethische» nicht verstiinden. Sie wiiBBten, daf3 der Vereinzelte
kein Eigenbrétler ist, und der Befragte brauchte sich nicht
vereinsamt und ausgeschlossen zu fiithlen, und es fiele ihm
nicht ein, ither den Hag zu spihen, was die andern Besonderes
haben, woran er nicht teilnehmen darf. Es geht ihm ja nicht
um das, was dort gelehrt und gelernt wird, sondern um das
Erfithlen und Erleben einer tiefer begriindeten Zusammen-
gehorigkeit mit Kameraden.

Wenn wir unsern Kindern solches Erleben verschaffen kon-
nen, so braucht uns um die Zukunft nicht bange zu sein. Wir
treten nicht mit autoritativen Glaubensforderungen an sie her-
an; wir versuchen ihre Geisteskrifte zu bilden und ihr Ge-
miitsleben zu vertiefen, indem wir sie zur Erkenntnis der Rea-
lititen in der Natur, in der Geschichte, im Zusammenleben
der Menschen fiihren. Die geistige und gemiithafte Erfassung
all der Zusammenhinge ist dauerndes Gut und kann nicht, wie
der Glaube an Gotter und Ueberwelten, eines Tages in nichts
zerfallen. Darum ist die Hoffnung berechtigt, unsere Jugend
werde, wenn wir sie in diesem Sinne gemeinsam erziehen, un-
sere Ideen und Ideale in die Zukunft hineintragen.

An Einsicht in das Notwendige fehlt es also nicht; es ist der
Enge unserer Verhiltnisse zuzuschreiben, wenn wir bislang
auf diesem Wege nicht weitergekommen sind. Die Ortsgruppe
Ziirich ist gegenwirtig wieder daran, einen Vorstof} in dieser
Richtung zu unternehmen. Moge er von Erfolg begleitet sein.

Voraussetzung zur wirkungsvollen Titigkeit ist das Wachs-
tum unserer Vereinigung. Wir werden von Zaudernden oft da-
nach gefragt, was wir «bieten». Wir antworten: Es kommt dar-
auf an, wieviele sich uns bieten, das heil3t, sich uns zugesellen.
Denn jedes neue Mitglied ist ein Stiicklein neue Kraft, ein Ver-
ursacher groBerer Wirkung. Wenn ihr also wollt, dal wir zu
einer wirkenden Kraft werden und das bieten, was wir nach

Zur Arbeitstagung 1961

Die Delegiertenversammlung der FVS hat beschlossen, im Herbst 1961
eine Arbeitstagung durchzufiihren, an welcher iiber die weltanschauliche
Grundlage des Freidenkertums und deren Festlegung im Zweckartikel der
Statuten (Art. II) diskutiert werden soll. Unter dem Obertitel «Zur Ar-
beitstagung 1961» veroffentlichen wir in der Folge Diskussionsartikel zu
dieser Aussprache. Redaktion

Bedarf es einer philosophischen Plattform?

Die Kritik, die von auBen und von innen her der freidenkeri-
schen Bewegung gegeniiber stets von neuem geduBlert wird, und in
der Feststellung gipfelt, das Gemeinsame, das die Freidenker binde,
sei vorwiegend ein Negativum, ndmlich die Abkehr vom Gottes-
glauben, besteht in der Hauptsache zu Recht. Unbegriindet ist sie
lediglich insofern, als jede Verneinung bereits schon die Bejahung
in sich trigt. Doch fehlt es — um in der Hegelschen Sprache zu
sprechen — an der Negation der Negation, an der Verbindung von
These und Antithese, fehlt es an der Synthese.

Ein Beispiel: Die bloBe Verneinung der christlichen Ethik kann
nicht geniigen. Man wird einwenden, die atheistische Moral sei das
Ergebnis wissenschaftlicher Erkenntnis. Aber welcher Erkenntnis?
Und haben sich die Freidenker auf dieses Ergebnis geeinigt? Offen-
bar nicht: so werden die einen das Privateigentum als «heilig»

34

halten, wihrend andere dasselbe als «Diebstahl» bezeichnen, und
schlieBlich wird es Freidenker geben. die zwischen Privateigentum
an Produktionsmitteln und solchem an Konsumgiitern unterschei-
den, welche zwei Formen sie verschieden beurteilen mogen.

Aber hier geht es nicht um die Losung dieser Einzelfrage, viel-
mehr darum aufzuzeigen, dal} es eine gemeinsame ethische Basis in
der Freidenkerbewegung nicht gibt, eben weil die gemeinsame phi-
losophische Basis fehlt.

Es konnte der Einwand erhoben werden, zwar sei es richtig, daB
keine gemeinsame philosophische Basis bestehe, jedoch bediirfe es
einer solchen gar nicht. Wer so argumentiert, verneint offensicht-
lich die Existenz einer philosophischen Wahrheit; denn es vertrigt
sich nicht, eine philosophische Wahrheit anerkennen und sie nicht
zur Richtschnur des Handelns machen. Wer indessen die Existenz
einer philosophischen Wahrheit verneint, negiert gleichzeitig die
Erkennbarkeit der Welt, die Erkennbarkeit der Gesetze der Natur
und der menschlichen Gesellschaft. Die Verneinung solcher Er-
kennbarkeit fiihrt jedoch in jedem Fall auf die Positionen des
philosophischen Agnostizismus, derjenigen Lehre eben, welche die
Erkennbarkeit der objektiven Welt bestreitet. Der Agnostiker er-
klirt: ich weiB nicht, ob es eine objektive Realitit gibt, die durch
meine Empfindungen widergespiegelt, abgebildet wird; ich bin der
Meinung, daBl man dies nicht wissen kann.

Der Agnostizismus ist im Grunde genommen eine Form des philo-
sophischen Idealismus und dient der Motivierung wissenschafts-
feindlicher und religioser Ideen. Es stellt sich die Frage, ob ein



unserer Einsicht und eurem Wunsche bieten sollten, zum Bei-
spiel unseren und eueren Kindern ethischen Unterricht, so

schlieBt euch uns an!

E. Brauchlin

Ueberlegungen zum
Rudolf-Steiner-Zentenarium

I. Vor kurzem haben die Anthroposophen und mit ihnen das
geistig interessierte Abendland den 100. Geburtstag Rudolf
Steiners in wiirdigen Formen gefeiert. In Gedenk- und Weihe-
stunden, in Vortrigen und Schriften haben sie nicht nur den
Menschen Steiner, sondern auch dessen Schépfung, die Anthro-
posophie, unserer Gegenwart deutlich wieder vor Augen ge-
stellt, haben dem so rasch dahinlebenden und rasch wieder
vergessenden Gegenwartsmenschen die Grundlinien dieser Lehre
wieder in Erinnerung gerufen und eingeprigt.

Das soll uns ein willkommener Anlafl sein, erneut unsere
Einstellung zu Steiner und zu seiner Anthroposophie zu iiber-
denken. Unsere erste Einstellung war ja wohl vorwiegend Ab-
lehnung. Nun, seit dem ersten Auftreten der Anthroposophie
sind Jahrzehnte iiber diese ersten Eindriicke dahingegangen.
Vielleicht, daf3 wir heute aus weiterer Distanz heraus dies oder
jenes besser verstehen und gerechter zu beurteilen vermégen.

Dabei wei3 ich mich mit unserem Leser einig in dem Vor-
satz, mich auf die Grundlinien, auf das, was an unsere heute
noch lebendige Substanz der Auseinandersetzung riihrt, zu be-
schrinken. Gerade die Erinnerungsfeiern haben uns ja wieder-
um klargemacht, wie weit hinaus heute die Anthroposophie
reicht, wie umfangreich das Lebenswerk Steiners vor den er-
schrockenen Augen des Gegenwartsmenschen dasteht. Rechnet
doch die heute in Vorbereitung stehende Gesamtausgabe der
Werke Steiners mit rund 350 Binden, von denen bis heute
erst 100 gedruckt vorliegen; und hat doch Steiner seine Lehre
in rund 6000 Vortrigen seiner staunenden Mitwelt verkiindet.

II. Was die Erinnerungsfeiern iiber den Menschen Steiner
ans Tageslicht herausgestellt haben, vermag uns immer noch
zu interessieren, kann aber hier nicht wiederholt werden. Im-
mer wieder fithlen wir uns stark angesprochen durch die ge-
radezu iiberdimensionierte geistige Schopferkraft Steiners, un-

ter deren Last der reale Mensch Steiner mit seinen mehr und
weniger sympathischen Ziigen nur miihsam noch festgehalten
werden kann.

Zur Zeit der Griindung seines Goetheanums in Dornach ist
er uns auch in der Schweiz herum durch seine Vortrige per-
sonlich nahegetreten. Als aufnahmefreudige Studenten haben

.wir damals Steiner wiederholt und aufmerksam zugehort. Der

kleine Mann hinter dem Vortragspult, der seine knisternde
Geistesdynamik auf uns hiniiberstrahlte; die tiefe, sympathi-
sche und weittragende Stimme; die bis zum #duBlerst Mog-
lichen gepflegte und geschliffene Kunst der Diktion; das von
schwerer Denkarbeit zerfurchte Gesicht unter der dichten
schwarzen Haarmihne — das alles machte uns Eindruck. Wir
haben Steiner unsere Sympathien nicht versagen konnen, zu-
mal er eben damals im schweren Konflikt mit beiden Landes-
kirchen stand und schweren Angriffen von dort her standhal-
ten muBte. Spiter haben wir natiirlich auch sehr kritische
Stimmen iiber ihn gehort. Man warf ihm vor, er milbrauche
seine Herrschaft iiber die Menschenseelen zu selbstischen
Zwecken; er sei durchdrungen von der iiberheblichen Ueber-
zeugung, daB} einzig und allein seine Anthroposophie Mensch-
heit und Welt erlésen konne; er halte sich allen Ernstes fiir
den Griinder einer neuen Religion und verfiige auch iiber das
hiezu nétige SendungsbewuBltsein, itber den hiezu unerldf3-
lichen Erlosungsanspruch und missionarischen Bekehrungs-,
eifer; darum dulde er um sich herum weder Kritik noch Wi-
derspruch. Und schlieflich ist der reale Mensch Steiner mit
allen seinen inneren Eigenarten und Widerspriichen in die gol-
dene Glorie der Steiner-Legende, eines richtiggehenden Steiner-
Mythos, eingegangen; seine Lehre aber erstarrte in einer ortho-
dox-anthroposophischen Dogmatik.

III. Das Werk Steiners ist kaum auf einen einzigen Nenner
zu bringen. Grundverschiedene Zeitereignisse haben ihn von
auflen her angefallen, haben sich in ihm durchgesetzt; sie
lielen sich nicht zu einer homogenen Lehre zusammenschmel-
zen. Daher auch seine inneren Wandlungen, die sicher nicht
ohne starke Erschiitterungen vor sich gegangen sind. Nach je-
der Umwandlung verwarf Steiner das, was er vorher mit Feuer-
eifer verkiindet hatte. Immer wieder erhob er sich als neu ge-
borener Phonix aus der Asche der verbrannten (frithern
Ideale und stief3 vor zu neuen Horizonten und neuen Idealen.

konsequenter Atheist auf den Positionen des Agnostizismus stehen
kann. Die Antwort muBl nach dem Gesagten eindeutig negativ aus-
fallen.

Es ist in Kreisen unserer Vereinigung mit Recht erklirt worden,
daB8 wir die Ersetzung des christlichen Dogmas durch ein anderes
Dogma, gleichgiiltig unter welchem «-ismus» dieses auch erscheinen
moge, ablehnen. An Stelle christlicher oder anderer religioser
Glaubenssiitze wiinschen wir keineswegs Glaubenssitze philosophi-
scher Natur. Doch bedeutet die Bejahung der Erkennbarkeit der
objektiven Welt gar nicht eine Verpflichtung auf philosophische
Dogmen. Erkannt wird die objektive Wahrheit nicht mit dem Glau-
ben, sondern vermittelst wissenschaftlicher Praxis. Wenn wir bei-
spielsweise erkliren. es herrsche im Raum das Gesetz der Schwer-
kraft, so driicken wir damit eine objektive Wahrheit aus. und ob-
jektiv ist diese Wahrheit deshalb, weil sie millionenfach durch die
Praxis erprobt worden ist.

Halten wir mithin fest, daB der Freidenker die Erkennbarkeit
der objektiven Welt und die Existenz einer objektiven Wahrheit
nicht in Zweifel ziehen kann.

Aber nun zuriick zu unserer Frage, ob es einer philosophischen
Plattform in unserer Bewegung iiberhaupt bediirfe! Es gibt auf
diese Frage nicht nur eine logische. sondern auch eine geschicht-
liche Antwort. Seit bewuBt-denkende Wesen existieren, leben unter
ihnen auch freidenkende, das heiBBt atheistische Menschen. Die Ge-
schichte der Philosophie zeigt, daB8 die konsequenten Vertreter des
Atheismus stets auch die Vertreter des materialistischen Monismus

waren. Die Geschichte des Atheismus ist die Geschichte des philo-
sophischen Materialismus. Einen Atheismus, der sich auf den philo-
sophischen Idealismus oder Agnostizismus begriinden liele, gibt es
nicht und kann es nicht geben. Materialismus bedeutet Atheismus
— das gilt fiir die gesamte Geschichte der Philosophie.

Es miiflte den Rahmen dieser Arbeit sprengen, wenn versucht
wiirde, einen kurzen Abril der Geschichte des Materialismus zu
geben. In diesem Zusammenhang wollen wir uns lediglich an die
groBen antiken Materialisten Demokrit und Epikur erinnern. Von
Demokrit stammt die erste uns bekannte Theorie iiber den Ur-
sprung der Religion, die der Philosoph in der Furcht und mangeln-
den Erkenntnis der Natur entdeckte. In Rom war es Lucretius
Carus, der die Ideen Epikurs weiterentwickelte. Nach den antiken
Philosophen nahmen sich als erste die englischen Materialisten des
17. Jahrhunderts des Problems iiber die Entstehung religiéser Glau-
bensvorstellungen an. Wir denken an Hobbes und Locke, an Toland
und Joseph Priestley. Die Linie der Religionskritik wurde sodann
von Spinoza fortgesetzt. Im 18. Jahrhundert sind es die franzosi-
schen Materialisten Holbach, De Brosses, Helvetius, welche der
Wissenschaft den Weg bahnten. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts
steht Ludwig Feuerbachs Atheismus im Vordergrunde. Unter den
vormarxschen Materialisten RuBllands nennen wir Belinski, Herzen.
Dobriljubow, Tschernyschewski und Pissarew, welche das Werk des
Atheismus erfolgreich fortgesetzt haben. SchlieBlich ist der mar-
xistische Atheismus, der auf dem dialektischen Materialismus be-
ruht, zu erwihnen.



Als geborener Ungar kam Steiner aus dem katholischen
Glauben, dessen Magie ihn in seiner Jugend sicher stark be-
eindruckt hat. Spiter, als Mitarbeiter am Goethe-Schiller-Ar-
chiv in Weimar, mit guten Beziehungen auch zum Nietzsche-
Archiv daselbst, und noch spiter in Berlin geriet er véllig in
den Bann der Goetheschen Naturphilosophie, aber auch der
modernen Naturwissenschaft. Er wurde sogar ein eifriger Ver-
fechter des Monismus eines Ernst Haeckel, und energisch trat
er allen christlich-jenseitigen Losungen entgegen. Doch finden
wir ihn bald darauf in den Geheimzirkeln der indisch-engli-
schen Theosophie. Dem dunklen Zauber dieser Lehre ist er
vollig erlegen. Er wurde aber spiter aus dieser Gesellschaft
wieder ausgeschlossen und griindete nun 1913 die selbstindige
Anthroposophische Gesellschaft, baute in Dornach das Goethe-
anum als eine «Freie Hochschule fiir Geisteswissenschaftens.

IV. Was nun sagen wir heute zu Steiners Anthroposophie?
Sie ist, wie wir eben gesehen haben, von verschiedenen Erleb-
nisschichten her aus verschiedenen Elementen zusammenge-
braut. Es gibt darin Elemente, denen wir freudig zustimmen
diirfen; aber auch Elemente, die wir bestimmt ablehnen miis-
sen.

Zustimmung:

Am stirksten spricht uns natiirlich Steiner da an, wo er im
Dienst der Goetheschen Naturphilosophie und der modernen
Naturwissenschaft sich betitigt. Es ist moglich, dal Steiner
Goethe nie ganz gerecht worden ist, da er ihn nur durch die
Brille seiner Anthroposophie zu betrachten vermochte. Trotz-
dem — es liegen aus jener Zeit Aussagen und Bekenntnisse
vor, fiir die wir Steiner dankbar sind. Wir zitieren aus den da-
maligen Schriften:

«Wir wollen Kimpfer sein fiir unser Evangelium, auf dal3
im kommenden Jahrhundert ein neues Geschlecht entsteht,
das zu leben weil, befriedigt, heiter und stolz, ohne Christen-
tum, ohne Ausblick auf das Jenseits.» «Das menschliche Han-
deln ist ein spezieller Fall des allgemeinen Weltgeschehens.
Seine Erklirungsprinzipien diirfen daher gleichfalls nur inner-
halb der uns gegebenen Welt gerecht werden. Der Dualismus,
der die Grundkrifte der uns vorliegenden Wirklichkeit in
einem uns unzuginglichen Reiche sucht, versetzt dahin auch
die Gebote und Normen unseres Handelns. Auch Kant ist in
diesem Irrtum befangen... Einem solchen von auflen der

menschlichen Natur aufgedrungenen Imperativ setzt der Mo-
nismus die aus der Menschenseele selbst geborenen sittlichen
Motive entgegen. Es ist eine Tduschung, wenn man glaubt, der
Mensch kénne nach anderen als selbstgemachten Geboten han-
deln. Der Monismus sucht den Grund unserer Handlungen im
strengsten Sinne innerhalb der Natur; der Mensch hat keine
andere Norm als die aus den Naturgesetzen sich ergebenden
Notwendigkeiten. Er setzt die Wirkungen der Natur im Ge-
biete des sittlichen Handelns fort.»

«Je feiger die Philosophie ist, desto kiihner ist die Theolo-
gie.»

«Das Jenseits beruht auf einem MifBverstindnis derer, die
glauben, dal das Diesseits den Grund seines Bestandes nicht
in sich habe; sie sehen nicht ein, daB sie durch das Denken
das finden, was sie zur Erklirung der Wahrnehmung verlan-
gen.»

«Man erkannte richtig, daf3 ... eine Vorstellung fallen muB,
die zu den geschitztesten in der Sammlung iilterer mensch-
licher Vorurteile gehort: diejenige, daB3 die Seele des Men-
schen ein besonderes Wesen fiir sich sein soll, das einen ganz
anderen hoheren Ursprung habe als alle andern Naturdinge.»

«Wir sollten endlich zugeben, daBl der Gott, den eine ab-
gelebte Menschheit in den Wolken wiihnte, in unseren Her-
zen, in unserem Geiste wohnt. Er hat sich in voller Selbst-
entduflerung ganz in die Menschheit ausgegossen... Er ist in der
Welt aufgegangen. Der Menschen Wille ist sein Wille, der
Menschen Ziele seine Ziele. Wir haben die hochste Potenz des
Daseins in uns aufgenommen, deswegen kann uns keine diuf3ere
Macht, kénnen uns nur unsere eigenen Schépfungen Befriedi-
gung geben. Brichte ein auBerweltlicher Gott uns alle Him-
melsfreuden und wir sollten sie so hinnehmen, wie er sie, ohne
unser Zutun, bereitete, wir miilten sie zuriickweisen; denn sie
wiiren die Freuden der Unfreiheit.»

Ablehnung:

Mit dem Uebergang zur Theosophie und zur Anthroposo-
phie verschwinden natiirlich diese Bindungen an Goethe und
an die Naturwissenschaft. Der Uebergang fiihrt aber nicht zu
einer Riickkehr in den katholischen Glauben seiner Jugend,
sondern zu eigenartigen, der Theosophie entnommenen Leh-
ren. Alle Gewalt und alle Schépfermichte, die Steiner dem
Christengott aus der Hand genommen hat, legt er nun in den

Schon diese skizzenhafte Andeutung vermag den Zusammenhang
von Materialismus und Atheismus aufzuzeigen. Wir werden jedoch
spiter noch nachweisen, dafl ohne materialistische Weltanschauung
ein konsequenter Atheismus iiberhaupt nicht denkbar ist. Die Ge-
schichte der Philosophie beantwortet nicht nur — und zwar in
positivem Sinne — unsere Frage, ob eine philosophische Plattform
notwendig sei oder nicht, vielmehr auch die Frage nach der grund-
sitzlichen Beschaffenheit dieser Plattform. Wir haben uns dem-
nach mit dem Wesen des philosophischen Materialismus auseinan-
derzusetzen, was in einem spiteren Artikel versuchsweise erfolgen
soll. Lucretius

Der Zweckartikel (Artikel 11) des Statuts der FVS muB besser
formuliert werden

Die Vorginge, die sich seit einigen Jahren im Kreise der Schwei-
zer Freidenker vollziehen, sind ein Ausdruck der ideologischen
Krise der Freidenkerbewegung. Das traditionelle Freidenkertum,
das noch in der Zeit vor 1914 entstanden ist, hat sich in den letz-
ten Jahrzehnten mehr und mehr als mangelhaft und unfruchtbar
erwiesen. Heute ist eine ideologische Erneuerung der Freidenker-
bewegung notwendig, die sowohl die theoretisch-wissenschaftlichen
Erkenntnisse als auch die weltgeschichtlichen und andern prakti-
schen Erfahrungen der letzten Jahrzehnte beriicksichtigt. Die alte
Freidenkerbewegung hat ihr Schwergewicht auf die Negation ge-
legt. Thre Anhinger waren einig im Verneinen. Sobald es aber

36

darum ging, sich im Denken und Tun fiir etwas Neues positiv aus-
zusprechen, zerfielen sie in zahllose Ansichten und Richtungen
und waren damit praktisch zu Ohnmacht verurteilt. Heute geht es
deshalb darum, unser Freidenkertum positiv zu formulieren. Dies
ist moglich, wenn wir uns vom Gattungswesen des Menschen, von
seinem allgemeinen Begriff, das heilt von der allgemeinmenschli-
chen Gegebenheit und Aufgabe leiten lassen. Die spezifische Quali-
tit des Menschen im Unterschied zum Tier ist diejenige Realitat,
die mit den Worten Geist, Denken, Erkennen, Wissen, Verstand,
Vernunft, Wahrheit und Freiheit bezeichnet wird. Die spezifische
Aufgabe des Menschen besteht in der Schaffung einer in diesem
Sinne wahrhaft menschlichen Ordnung auf der ganzen Erde. Die
Welt- und Lebensanschauung der Freidenker ist deshalb wissen-
schaftlich und humanistisch. Wir miissen die Menschen lehren,
richtig und wahr zu denken und zu erkennen, um eine wirklich
menschliche, verniinftige Gesellschaftsordnung aufbauen zu kon-
nen. Wir miissen das Wesentliche dieser Weltanschauung in einem
manifestartigen, programmatischen Dokument formulieren, das als
Grundlage unserer Sammlung, Organisation und Titigkeit dienen
kann. Auf dieser Grundlage sollte es moglich sein, «die zerstreuten
Krifte des Freidenkertums im Gebiete der Schweiz zu einer star-
ken, im 6ffentlichen Leben im Sinne des Kampfes fiir obengenannte
Bestrebungen wirkenden Macht zusammenzuschlieBen», wie Art. Il
des Statuts der FVS richtig fordert.

In seinen iibrigen Teilen muBl nun gerade dieser Artikel wesent-
lich verbessert werden, wenn wir unser Ziel erreichen wollen. Das



Menschen, genauer: in den Geist des Menschen. Das fiihrt zu
¢iner Ueberschitzung und Verabsolutierung des Menschen-
geistes, die wir nicht mitmachen konnen. Hier trennen sich
msere Wege von den Wegen Steiners.

Fiir uns ist wohl — darin wissen wir uns einig mit einem
GroBteil der gegenwiirtigen Philosophie — der Geist die
oberste der Seinsschichten. Aber diese Geistesschicht ruht auf
den unteren Schichten der Seele, des Organischen, des Anorga-
nischen, der Realitdt iiberhaupt und ldBt sich von diesen
Schichten nicht abtrennen: der Geist wird von ihnen getra-
gen. Seele und Geist sind uns Funktionen, sind funktionales
Geschehen des lebenden Organismus, sie lassen sich von die-
em Organismus unter keinen Umstinden abtrennen und ver-
ibsolutieren. Hier wissen wir uns einig mit den besten Ein-
sichten auch der modernen Wissenschaft, da3 der Leib mit
Seele und Geist zusammen eine unzerreilbare Einheit bildet.
Die Schopfermiichte, die wir dem Christengott aus der Hand
sechmen miissen, legen wir nicht, wie Steiner das tut, in den
Geist des Menschen, sondern in die Realitit selbst. Die Realitiit
it die grofle geheimnisvolle Schopferin, sie hat aus sich her-
wsgebildet die Organismen, und mit den Organismen auch
Seele und Geist des Menschen. Dieses schopferische Gesche-
hen ist auch uns wundersam, aber es ist ein irdisch-diesseitiges
ind nicht jenseitig-christliches oder anthroposophisches Wun-
ler.

Aus diesen Grundeinsichten heraus miissen wir alle Einzel-
lhren Steiners, die er aus der Abtrennbarkeit und Verabsolu-
lierung des Menschengeistes ableitet, mit ruhiger Entschieden-
it ablehnen. Wir lehnen ab das Karma und die Re-in-
arnation; wir lehnen ab die Schau, die nur durch besondere
mthroposophische Geistesschulung erworben wird, und eben-
flls die Fihigkeit, mit dieser hoheren Schau Wissen, Ein-
llick und Zutritt zu hoheren, rein geistigen und iibersinnlichen
Velten uns zu verschaffen. Wir lehnen ab die Lehre von den
I ineinander gefiigten Leibern und von den 7 Regionen des
hen genannten Geistes- oder Geisterreichs. In alledem sehen
vir genau so reine Spekulation, Phantastik und Wunschden-
ien wie in den himmlischen und héllischen Topographien der
‘hristlichen Dogmatik.

In den Erinnerungsfeiern ist wiederholt gerade dieser Zu-
ung zu einer jenseitigen Geisteswelt als die zentrale Position

der Anthroposophie hingestellt und dringend empfohlen wor-
den, sich im gegenstandslosen Denken zu iiben, um in dieses
Geistesreich zu gelangen. Und just in diesem gegenstandsfreien
Denken — Eugen Bleuler spricht hier mit Recht von einem
de-reierenden Denken — sehen wir die grofle Gefahr und Ver-
suchung, sich der Phantasie und dem Wunschdenken hinzu-
geben, ohne jede Kontrolle durch die Realitit sich auszuleben.
Es ist unser Realismus, der uns zu einer runden und sauberen
Ablehnung aller jener anthroposophischen Phantasien nétigt.

V. Die Anthroposophie eine Erlosung fiir Mensch und Welt?
Niemals! Wir sehen in ihr eine der vielen Zersetzungserschei-
nungen des Christenglaubens, eine der vielen Bewegungen, die
heute auBlerhalb der christlichen Kirchen die Sehnsucht des
bedringten Menschen nach einer Flucht aus der Realitit in
ein phantastisches Nebel- oder Wolkenkuckucksheim zu befrie-
digen suchen. Dieser anthroposophischen Sehnsucht nach einer
Erlésung von der Realitiit stellen wir die Ueberzeugung ent-
gegen, daBl es von dieser Realitiit iiberhaupt keine Erlsung
geben kann. Auf dem Grund und Boden der Realitit haben
wir unser Leben so einzurichten, da3 wir einer solchen Erlo-
sung auch gar nicht mehr bediirfen, gar sehr aber der Erlo-
sung von allen jenen aufdringlich-phantastischen Erlosungs-
lehren. Omikron

Freie Fahrt fiir den Atheismus in Afrika

Bei den nationalen Befreiungshewegungen der Kolonialvél-
ker in Asien und Afrika, ja sogar in Lateinamerika ist es im-
mer wieder vorgekommen, dal3 bei Aufstinden katholische
und reformierte Geistliche oder Ordensschwestern in den Mis-
sionen die ersten Opfer waren. Dal3 diese Erscheinung, die sich
in China, Indochina, Aegypten, Kenya, im Kongo wie in Kuba
feststellen 1dBt, so allgemein ist, beweist, daf3 es eine spontane
Reaktion ist. Man kann sie als natiirlichen Reflex der Ausge-
beuteten auslegen, welche in den Missionaren die getreuesten
Verbiindeten der imperialistischen Kolonialherren sahen.

Wie sich die wirtschaftlichen Interessen der Kolonialherren
zum Schaden der bestehenden Eigentumsverhiltnisse auswirk-
ten, so konnte sich die Missionstitigkeit nur auf der Zersto-

Statut enthilt das Gesetz der Organisation. Es muB klar und ein-
leutig, unmiBverstindlich zur Kenntnis bringen, was ein Frei-
lenker ist, welche Personen wir als Freidenker betrachten, an wel-
thes Prinzip der Freidenker gebunden und wozu er verpflichtet ist.
Vir sind eine Weltanschauungsgemeinschaft und sind deshalb ver-
dlichtet, wenn wir 6ffentlich auftreten, eindeutig mitzuteilen, was
msere Weltanschauung ist. In unserer Propagandaliteratur steht
hr Verschiedenartiges, zum Teil Gegensitzliches, teils Richtiges,
teils aber auch Falsches. Es ist eine Tatsache, daB wir iiber kein
ftundlegendes, uns alle verbindendes und deshalb verbindliches
Dokument verfiigen, ausgenommen das Statut, das in seinem Zweck-
itikel unsere ideologische Grundlage zu formulieren versucht.
Die Art und Weise wie das geschieht, ist fiir die bisherige Frei-
denkerei bezeichnend und beweist die oben gegebene Charakteri-
tik, Die Formulierungen sind derart allgemein und unbestimmt,
faB sie praktisch nichts Bestimmtes und Konkretes aussagen und
ifolgedessen leer und inhaltlos bleiben. Der erste und entscheidende
Stz ist negativ gefaBt. Das ist typisch. «Die freigeistige Welt- und
l-!:bensanschauung ist nicht an unverinderliche Lehr- und Glau-
benssiitze (Dogmen) gebunden.» Diese negative Beziehung ist un-
vesentlich. Wesentlich ist allein die positive Beziehung, woran der
Freidenker gebunden ist, was seine notwendige, allgemeine, un-
terinderliche und beharrende Qualitit als Freidenker ausmacht.
Das muB gesagt werden. Auch der anschlieBende Hinweis auf die
§i°h verindernde und entwickelnde wissenschaftliche Forschung
% unwesentlich. Wesentlich aber ist das hinter der wissenschaft-

lichen Tatigkeit vorausgesetzte und sie begriindende unverinderliche
wissenschaftliche Prinzip. die beharrende wissenschaftliche Grund-
beziehung und Haltung des Menschen zur Wirklichkeit. Diese pri-
mire, unverdnderliche und beharrende, methodische, wissenschaft-
lich-freidenkerische positive Grundlage, die als Gesetz den Cha-
rakter der wissenschaftlichen und freidenkerischen Haltung be-
stimmt, muf} im Statut ausgedriickt werden. Man mul} sagen, dal
die freigeistige Welt- und Lebensanschauung unverdinderlich wissen-
schaftlich ist, und daB3 die Wissenschaft die Aufgabe hat, die Pro-
bleme der Menschen auf Grund des durch die fortgehende &dullere
und innere Erfahrung vermittelten Wissens im allgemeinmensch-
lichen Sinn und Interesse zu lésen. Das unverinderliche Wesen
des Menschen und der Wissenschaft ist das unverdnderliche Prin-
zip und Gesetz des Freidenkers. Der allgemeine wissenschaftliche
Begriff des Menschen ist unsere ideologische und methodische
Grundlage. Haben wir iiber diesen Begriff einmal Klarheit gewon-
nen, so lassen sich alle weiteren, unsere theoretische und praktisch-
politische Haltung zur Kulturentwicklung betreffenden Fragen ver-
hiltnismiBig leicht aus jener prinzipiellen Voraussetzung ableiten
und positiv beantworten.

Es ist erfreulich, daB8 die FVS beschlossen hat, diese Fragen an
einer Arbeitstagung zu diskutieren. Wenn sie anschlieBend bereit
ist, die richtigen Beschliisse zu fassen, dann ist die Voraussetzung
geschaffen, die zerstreuten Krifte des Freidenkertums in der
Schweiz zu einer starken, im 6ffentlichen Leben erfolgreich wir-
kenden Macht zusammenzuschlieBen. Walter Nelz

37



	Zur Arbeitstagung

