
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 5

Artikel: Ueberlegungen, die mit einem Aufruf endigen

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
ONÄTSSCHRIFTDERFREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHVVEIZ
au, Mai 1961 Nr. 5 44. Jahrgang

Ueberlegungen, die mit einem Aufruf endigen
Nicht nur das ist eine Ausstrahlung des Selbsterhaltungstriebes,

daß sich der Mensch Vorstellungen von einem ewigen
Leben nach dem Abschluß des irdischen macht, sondern auch
das Bedürfnis, seinem Wesen, seinen Anschauungen und
Bestrebungen, seinem geistigen tind materiellen Gut Fortbestand
in der Zukunft zu sichern. Das Mittel hiezu ist natürlicherweise
das in die Zukunft hineinwachsende junge Geschlecht. Wir
haben am Leben gebaut, jeder nach seiner Art, und es fällt uns
schwer, zu denken, daß unser Werk, auch wenn es sehr klein
und nur in engstem Umkreis sichtbar ist, bei unserem Tode
abbruchreif sein und spurlos verschwinden soll. Wir versuchen
demnach, unser Denken und Trachten auf unsere Kinder zu
übertragen, hoffend, daß sie es nicht nur bewahren, sondern
pflegen, veredeln und wirksam machen werden für ihre und
für die spätere Zeit. Diese Hoffnung hat das geflügelte Wort
geprägt: «Wer die Jugend für sich hat, dem gehört die
Zukunft.» Es wird besonders gerne auch für das Gebiet der Welt-
und Lebensanschauung angewendet, weshalb es vielleicht nicht
unnützlich ist, es wenigstens in einem Punkte auf seinen
Wahrheitsgehalt zu untersuchen.

Auf der religiösen Seite scheint es sich zu bestätigen, denn
seit bald zweitausend Jahren geht das christliche Glaubensgut
vom elterlichen Geschlecht auf das nachfolgende über. Und
doch dürfen wir diese Tatsache nicht gleich als ein «Für sich
haben» fassen, denn es kommt darauf an, ob diese Nachfolge
einfach ein Gehen in den Fußstapfen der ältern Geschlechter
oder tiefer begründet sei, und durch welche Mittel man sie
zustande gebracht habe und aufrechtzuerhalten vermöge.

Das Wort «Es erben sich Gesetz und Rechte wie eine ew'ge
Krankheit fort» trifft zu für die Sklaven und für die Hörigen
unter dem Feudalsystem, deren Kinder und Kindeskinder als

Inhalt
Ueberlegungen, die mit einem Aufruf
endigen
Zur Arbeitstagung 1961

Ueberlegungen
zum Rudolf-Steiner-Zentenarium
Freie Fahrt
für den Atheismus in Afrika
Buchbesprechungen
Was halten Sie davon?

Splitter und Späne
Totentafel
Aus der Bewegung

CJ

• TZ

u o
ü M
i: &
O Sl ¦ ¦

U n
• r J

-* (1
l-l X, f

Sklaven oder Hörige geboren wurden. Die Herren hatten die
Sklaven oder Hörigen «für sich». Aber niemand wird behaupten

wollen, daß es ein «Für sich haben» im Sinne des
angeführten geflügelten Wortes gewesen sei. Es fehlte die Freiheit
des Entschlusses zum «Dazugehören»; dieses geschah unter
Zwang.

Einst war auch die Zugehörigkeit zur Kirche keine Sache
der freien Wahl. Es gab keine andere Möglichkeit. Heute ist
dieser Zwang durch die Verfassungsbestimmungen über die
Glaubens- und Gewissensfreiheit aufgehoben. Doch dem
entspricht das praktische Leben in keiner Weise. Der Staat steht
auf der Seite der Kirche; er unterstützt sie moralisch und
materiell. Die Zugehörigkeit zur Kirche gilt als der Normalzustand,

der Austritt beinahe als ein Verstoß gegen die gute Sitte.
Oft zieht er gesellschaftliche, wirtschaftliche, berufliche Nachteile

nach sich. In engen ländlichen Verhältnissen ist er
unmöglich, wenn man sich nicht der Aechtung und dem Boykott
aussetzen will.

Aus diesen Gründen, aber auch aus Nützlichkeitserwägungen
geringeren Grades bleiben Tausende bei der Kirche, die

ihr innerlich fremd geworden sind. Sehr oft zerreißt die
Bindung schon gleich nach der Konfirmation, wenn nicht schon
vorher; das heranwachsende Geschlecht hat in den sechzehn

Kindheitsjahren Religion in Ueberfülle genossen, es ist
übersättigt. Und so erweist es sich, daß die Kirche mit ihren
rührenden biblischen Geschichten, den Vorstellungen von Schutz-
und andern Engeln, vom lieben Gott im Himmel und dergleichen

wohl die Kinder für sich zu gewiimen vermochte, daß ihr
aber die Jugend, die an der Schwelle des Erwachsenenalters
steht, entgleitet. Das vernimmt man auch aus den beweglichen
Klagen über schlechten Besuch der Gottesdienste und Rückgang

des religiösen Geistes. Wenn diese sogenannten Christen
dennoch bei der Kirche bleiben, so aus den oben angeführten
Gründen und weil sechzehn Jahre lang «von der Gewohnheit
Eisenfaust in Schritt und Tritt gelenkt».

Das ist eine Feststellung. Es folgt eine andere: Auch wir
Freidenker könnten nicht mit Recht behaupten, daß wir die
Jugend für uns haben.

Es ist ein abgedroschenes, aber darum nicht weniger wahres
Lied, daß sehr viele junge Menschen dem Lärm, der Hetze,
dem Vergnügungstaumel unserer Zeit erliegen, aus welchem
Lager oder aus welcher Bevölkerungsschicht sie auch stammen
mögen. Sie sind für Probleme, die stille Besinnung und den
Einsatz der geistigen Persönlichkeit erfordern, unzugänglich.
Von dieser Allgemeinerscheinung ist hier weiter nicht zu
sprechen. Wir wollen vielmehr den Gründen für das Versagen eines
Teiles unserer Jugend nachgehen.

Es sind nicht dieselben wie auf der religiösen Seite, also
weder Uebersättigung noch Gewissenszwang, womit bekannt-

33



lieh das Gegenteil des Beabsichtigten erreicht wird. Der Ueber-
sättigung steht auf unserer Seite eher ein Mangel an Belehrung
gegenüber. Uns fehlt ein systematischer Unterricht, in welchem
das, was die Kinder in der elterlichen Erziehung stückweise
aufgenommen haben, in geordnetem Aufbau und vervollständigt

dargeboten wird. Auch der Abschluß der Kindheit in
einer eindrucksvollen Feier fehlt. Der Mensch hat nun einmal
solche Heraushebungen aus dem Alltag für sein Gemütsleben,
solche Momente der Besinnung an Marksteinen des Lebens

nötig, welcher Weltanschauung er auch angehöre.
Es ließe sich zwischenhinein die Frage aufwerfen, ob wir

nicht auch einen Zwang auf unsere Kinder ausüben, wenn wir
versuchen, sie auf die Linie unserer Weltanschauung zu bringen.

— Die Frage muß entschieden verneint werden. Denn
erstens ist es natürlich, daß Eltern ihr eigenes Geistesgut auf
die Kinder übertragen; man kann nur geben, was man selber
hat. Zweitens gliedern wir die Kinder nicht einem Verband
ein, wie es durch die Taufe geschieht. Sie sollen später, wenn
sie den Verstand dazu haben, selber über ihre Zugehörigkeit
hier oder dort entscheiden. Drittens fordern wir von ihnen
keinen Glauben, der unbesehen hinzunehmen hat, was man
ihm zumutet, und benützen keine Druckmittel; wir versuchen
die Kinder nach Maßgabe ihrer Auffassungskraft in die Natur
und ins Menschenleben einzuführen. Viertens schrecken wir
sie nicht mit einem allgegenwärtigen Aufpasser, der sie für
jede kleine Sünde bestraft. Wir leiten die moralischen
Verpflichtungen aus den Notwendigkeiten des menschlichen
Zusammenlebens ab.

Zum Vorhergehenden zurück: Der ethische Unterricht, der
ja als solcher nötig und wertvoll ist, gewinnt durch eine
Nebenfunktion seine größte Bedeutung, nämlich dadurch, daß er
die Kinder freigeistiger Eltern zusammenführt, die sich sonst
kaum kennenlernen würden. Und dies kann in der Situation,
in der wir Freidenker als die wenigen uns noch immer
befinden, nicht hoch genug angeschlagen werden. Unsere Kinder
stehen inmitten einer geistig andersgearteten Umwelt und sind
ihren Einflüssen ausgesetzt.

Zwar spielt in der Schulkameradschaft das konfessionelle
Moment glücklicherweise kaum eine Rolle, von Einzelfällen
abgesehen. Doch macht sich im Lauf der Schuljahre das
Trennende durch die Nichtteilnahme unserer Kinder an den reli¬

giösen Unterrichten und Feiern bemerkbar. Von den
Protestanten, Katholiken und Juden weiß jedes Kind, daß sie

außerhalb der Schule ihre besonderen Stunden haben. Daran
ist nichts Auffälliges und tut der Kameradschaft keinen
Abbruch. Aber gar nirgendshin zu gehören, ist für die, die es

angeht, bedrückend, und für die andern auffällig. Wenn das

Freidenkerkind auf die Frage «Wohin gehst du in den
Unterricht?» antworten könnte «Ins Ethische», so läge die Sache

auf beiden Seiten ganz anders, auch wenn die Frager das Wort
«Ethische» nicht verstünden. Sie wüßten, daß der Vereinzelte
kein Eigenbrötler ist, und der Befragte brauchte sich nicht
vereinsamt und ausgeschlossen zu fühlen, und es fiele ihm
nicht ein, über den Hag zu spähen, was die andern Besonderes
haben, woran er nicht teilnehmen darf. Es geht ihm ja nicht
um das, was dort gelehrt und gelernt wird, sondern um das

Erfühlen und Erleben einer tiefer begründeten
Zusammengehörigkeit mit Kameraden.

Wenn wir unsern Kindern solches Erleben verschaffen
können, so braucht uns um die Zukunft nicht bange zu sein. Wir
treten nicht mit autoritativen Glaubensforderungen an sie heran;

wir versuchen ihre Geisteskräfte zu bilden und ihr
Gemütsleben zu vertiefen, indem wir sie zur Erkenntnis der
Realitäten in der Natur, in der Geschichte, im Zusammenleben
der Menschen führen. Die geistige und gemüthafte Erfassung
all der Zusammenhänge ist dauerndes Gut und kann nicht, wie
der Glaube an Götter und Ueberwelten, eines Tages in nichts
zerfallen. Darum ist die Hoffnung berechtigt, unsere Jugend
werde, wenn wir sie in diesem Sinne gemeinsam erziehen,
unsere Ideen und Ideale in die Zukunft hineintragen.

An Einsicht in das Notwendige fehlt es also nicht; es ist der

Enge unserer Verhältnisse zuzuschreiben, wenn wir bislang
auf diesem Wege nicht weitergekommen sind. Die Ortsgruppe
Zürich ist gegenwärtig wieder daran, einen Vorstoß in dieser

Richtung zu unternehmen. Möge er von Erfolg begleitet sein.

Voraussetzung zur wirkungsvollen Tätigkeit ist das Wachstum

unserer Vereinigung. Wir werden von Zaudernden oft
danach gefragt, was wir «bieten». Wir antworten: Es kommt darauf

an, wieviele sich uns bieten, das heißt, sich uns zugesellen.
Demi jedes neue Mitglied ist ein Stücklein neue Kraft, ein Ver-
ursacher größerer Wirkung. Wenn ihr also wollt, daß wir zu

einer wirkenden Kraft werden und das bieten, was wir nach

Zur Arbeitstagung 1961

Die Delegiertenversammlung der FVS hat beschlossen, im Herbst 1961

eine Arbeitstagung durchzuführen, an welcher über die weltanschauliche
Grundlage des Freidenkertums und deren Festlegung im Zwcckartikel der
Statuten (Art. II) diskutiert werden soll. Unter dem Obertitel «Zur
Arbeitstagung 1961» veröffentlichen wir in der Folge Diskussionsartikel zu
dieser Aussprache. Redaktion

Bedarf es einer philosophischen Plattform?

Die Kritik, die von außen und von innen her der freidenkerischen

Bewegung gegenüber stets von neuem geäußert wird, und in
der Feststellung gipfelt, das Gemeinsame, das die Freidenker binde,
sei vorwiegend ein Negativum, nämlich die Abkehr vom
Gottesglauben, besteht in der Hauptsache zu Recht. Unbegründet ist sie

lediglich insofern, als jede Verneinung bereits schon die Bejahung
in sich trägt. Doch fehlt es — um in der Hegeischen Sprache zu
sprechen — an der Negation der Negation, an der Verbindung von
These und Antithese, fehlt es an der Synthese.

Ein Beispiel: Die bloße Verneinung der christlichen Ethik kann
nicht genügen. Man wird einwenden, die atheistische Moral sei das

Ergebnis wissenschaftlicher Erkenntnis. Aber welcher Erkenntnis?
Und haben sich die Freidenker auf dieses Ergebnis geeinigt? Offenbar

nicht: so werden die einen das Privateigentum als «heilig»

halten, während andere dasselbe als «Diebstahl» bezeichnen, und

schließlich wird es Freidenker geben, die zwischen Privateigentum
an Produktionsmitteln und solchem an Konsumgütern unterscheiden,

welche zwei Formen sie verschieden beurteilen mögen.
Aber hier geht es nicht um die Lösung dieser Einzelfrage,

vielmehr darum aufzuzeigen, daß es eine gemeinsame ethische Basis in
der Freidenkerbewegung nicht gibt, eben weil die gemeinsame
philosophische Basis fehlt.

Es könnte der Einwand erhoben werden, zwar sei es richtig, daß

keine gemeinsame philosophische Basis bestehe, jedoch bedürfe es

einer solchen gar nicht. Wer so argumentiert, verneint offensichtlich

die Existenz einer philosophischen Wahrheit; denn es verträgt
sich nicht, eine philosophische Wahrheit anerkennen und sie nicht

zur Bichtschnur des Handelns machen. Wer indessen die Existenz
einer philosophischen Wahrheit verneint, negiert gleichzeitig die

Erkennbarkeit der Welt, die Erkennbarkeit der Gesetze der Natur
und der menschlichen Gesellschaft. Die Verneinung solcher
Erkennbarkeit führt jedoch in jedem Fall auf die Positionen des

philosophischen Agnostizismus, derjenigen Lehre eben, welche die

Erkennbarkeit der objektiven Welt bestreitet. Der Agnostiker
erklärt: ich weiß nicht, ob es eine objektive Realität gibt, die durch

meine Empfindungen widergespiegelt, abgebildet wird; ich bin der

Meinung, daß man dies nicht wissen kann.
Der Agnostizismus ist im Grunde genommen eine Form des

philosophischen Idealismus und dient der Motivierung wissenschaftsfeindlicher

und religiöser Ideen. Es stellt sich die Frage, ob ein

34



unserer Einsicht und eurem Wunsche bieten sollten, zum
Beispiel unseren und eueren Kindern ethischen Unterricht, so

schließt euch uns an!
E. Brauchlin

Ueberlegungen zum
Rudolf-Steiner-Zentenarium

I. Vor kurzem haben die Anthroposophen und mit ihnen das

geistig interessierte Abendland den 100. Geburtstag Rudolf
Steiners in würdigen Formen gefeiert. In Gedenk- und
Weihestunden, in Vorträgen und Schriften haben sie nicht nur den
Menschen Steiner, sondern auch dessen Schöpfung, die
Anthroposophie, unserer Gegenwart deutlich wieder vor Augen
gestellt, haben dem so rasch dahinlebenden und rasch wieder
vergessenden Gegenwartsmenschen die Grundlinien dieser Lehre
wieder in Erinnerung gerufen und eingeprägt.

Das soll uns ein willkommener Anlaß sein, erneut unsere
Einstellung zu Steiner und zu seiner Anthroposophie zu
überdenken. Unsere erste Einstellung war ja wohl vorwiegend
Ablehnung. Nun, seit dem ersten Auftreten der Anthroposophie
sind Jahrzehnte über diese ersten Eindrücke dahingegangen.
Vielleicht, daß wir heute aus weiterer Distanz heraus dies oder
jenes besser verstehen und gerechter zu beurteilen vermögen.

Dabei weiß ich mich mit unserem Leser einig in dem Vorsatz,

mich auf die Grundlinien, auf das, was an unsere heute
noch lebendige Substanz der Auseinandersetzung rührt, zu
beschränken. Gerade die Erinnerungsfeiem haben uns ja wiederum

klargemacht, wie weit hinaus heute die Anthroposophie
reicht, wie umfangreich das Lebenswerk Steiners vor den
erschrockenen Augen des Gegenwartsmenschen dasteht. Rechnet
doch die heute in Vorbereitung stehende Gesamtausgabe der
Werke Steiners mit rund 350 Bänden, von denen bis heute
erst 100 gedruckt vorliegen; und hat doch Steiner seine Lehre
in rund 6000 Vorträgen seiner staunenden Mitwelt verkündet.

II. Was die Erinnerungsfeiern über den Menschen Steiner
ans Tageslicht herausgestellt haben, vermag uns immer noch
zu interessieren, kann aber hier nicht wiederholt werden.
Immer wieder fühlen wir uns stark angesprochen durch die
geradezu überdimensionierte geistige Schöpferkraft Steiners, un-

konsequenter Atheist auf den Positionen des Agnostizismus stehen
kann. Die Antwort muß nach dem Gesagten eindeutig negativ
ausfallen.

Es ist in Kreisen unserer Vereinigung mit Recht erklärt worden,
daß wir die Ersetzung des christlichen Dogmas durch ein anderes
Dogma, gleichgültig unter welchem «-ismus» dieses auch erscheinen
möge, ablehnen. An Stelle christlicher oder anderer religiöser
Glaubenssätze wünschen wir keineswegs Glaubenssätze philosophischer

Natur. Doch bedeutet die Bejahung der Erkennbarkeit der
objektiven Welt gar nicht eine Verpflichtung auf philosophische
Dogmen. Erkannt wird die objektive Wahrheit nicht mit dem Glauben,

sondern vermittelst wissenschaftlicher Praxis. Wenn wir
beispielsweise erklären, es herrsche im Raum das Gesetz der Schwerkraft,

so drücken wir damit eine objektive Wahrheit aus, und
objektiv ist diese Wahrheit deshalb, weil sie millionenfach durch die
Praxis erprobt worden ist.

Halten wir mithin fest, daß der Freidenker die Erkennbarkeit
der objektiven Welt und die Existenz einer objektiven Wahrheit
nicht in Zweifel ziehen kann.

Aber nun zurück zu unserer Frage, ob es einer philosophischen
Plattform in unserer Bewegung überhaupt bedürfe! Es gibt auf
diese Frage nicht nur eine logische, sondern auch eine geschichtliche

Antwort. Seit bewußt-denkende Wesen existieren, leben unter
ihnen auch freidenkende, das heißt atheistische Menschen. Die
Geschichte der Philosophie zeigt, daß die konsequenten Vertreter des
Atheismus stets auch die Vertreter des materialistischen Monismus

ter deren Last der reale Mensch Steiner mit seinen mehr und
weniger sympathischen Zügen nur mühsam noch festgehalten
werden kann.

Zur Zeit der Gründung seines Goetheanums in Dornach ist
er uns auch in der Schweiz herum durch seine Vorträge
persönlich nahegetreten. Als aufnahmefreudige Studenten haben
wir damals Steiner wiederholt und aufmerksam zugehört. Der
kleine Mann hinter dem Vortragspult, der seine knisternde
Geistesdynamik auf uns hinüberstrahlte; die tiefe, sympathische

und weittragende Stimme; die bis zum äußerst
Möglichen gepflegte und geschliffene Kunst der Diktion; das von
schwerer Denkarbeit zerfurchte Gesicht unter der dichten
schwarzen Haarmähne — das alles machte uns Eindruck. Wir
haben Steiner unsere Sympathien nicht versagen können,
zumal er eben damals im schweren Konflikt mit beiden Landeskirchen

stand und schweren Angriffen von dort her standhalten

mußte. Später haben wir natürlich auch sehr kritische
Stimmen über ihn gehört. Man warf ihm vor, er mißbrauche
seine Herrschaft über die Menschenseelen zu selbstischen
Zwecken; er sei durchdrungen von der überheblichen
Ueberzeugung, daß einzig und allein seine Anthroposophie Menschheit

und Welt erlösen könne: er halte sich allen Ernstes für
den Gründer einer neuen Religion und verfüge auch über das

hiezu nötige Sendungsbewußtsein, über den hiezu unerläßlichen

Erlösungsanspruch und missionarischen Bekehrungs-
eifer; darum dulde er um sich herum weder Kritik noch
Widerspruch. Und schbeßlich ist der reale Mensch Steiner mit
allen seinen inneren Eigenarten und Widersprüchen in die
goldene Glorie der Steiner-Legende, eines richtiggehenden Steiner-
Mythos, eingegangen ; seine Lehre aber erstarrte in einer ortho-
dox-anthroposophischen Dogmatik.

III. Das Werk Steiners ist kaum auf einen einzigen Nenner
zu bringen. Grundverschiedene Zeitereignisse haben ihn von
außen her angefallen, haben sich in ihm durchgesetzt; sie
ließen sich nicht zu einer homogenen Lehre zusammenschmelzen.

Daher auch seine inneren Wandlungen, die sicher nicht
ohne starke Erschütterungen vor sich gegangen sind. Nach
jeder Umwandlung verwarf Steiner das, was er vorher mit Feuereifer

verkündet hatte. Immer wieder erhob er sich als neu
geborener Phönix aus der Asche der verbrannten frühern
Ideale und stieß vor zu neuen Horizonten und neuen Idealen.

waren. Die Geschichte des Atheismus ist die Geschichte des

philosophischen Materialismus. Einen Atheismus, der sich auf den
philosophischen Idealismus oder Agnostizismus begründen ließe, gibt es

nicht und kann es nicht geben. Materialismus bedeutet Atheismus
— das gilt für die gesamte Geschichte der Philosophie.

Es müßte den Rahmen dieser Arbeit sprengen, wenn versucht
würde, einen kurzen Abriß der Geschichte des Materialismus zu
geben. In diesem Zusammenhang wollen wir uns lediglich an die
großen antiken Materialisten Demokrit und Epikur erinnern. Von
Demokrit stammt die erste uns bekannte Theorie über den

Ursprung der Religion, die der Philosoph in der Furcht und mangelnden

Erkenntnis der Natur entdeckte. In Rom war es Lucretius
Carus, der die Ideen Epikurs weiterentwickelte. Nach den antiken
Philosophen nahmen sich als erste die englischen Materialisten des

17. Jahrhunderts des Problems über die Entstehung religiöser
Glaubensvorstellungen an. Wir denken an Hobbes und Locke, an Toland
und Joseph Priestley. Die Linie der Religionskritik wurde sodann

von Spinoza fortgesetzt. Im 18. Jahrhundert sind es die französischen

Materialisten Holbach, De Brosses, Helvetius, welche der
Wissenschaft den Weg bahnten. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts
steht Ludwig Feuerbachs Atheismus im Vordergrunde. Unter den
vormarxschen Materialisten Rußlands nennen wir Belinski, Herzen.
Dobriljubow, Tschernyschewski und Pissarew, welche das Werk des

Atheismus erfolgreich fortgesetzt haben. Schließlich ist der
marxistische Atheismus, der auf dem dialektischen Materialismus
beruht, zu erwähnen.

35


	Ueberlegungen, die mit einem Aufruf endigen

