
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 4

Werbung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spazier vertritt in diesem Zusammenhang die Ansicht, daß
sowohl der Selbstmord als auch die Todesstrafe verpönt wären,

wenn die Menschheit sich bewußt wäre, daß man nur ein
Leben zu verlieren und nicht mit einem Fortleben der Seele
nach dem Tode zu rechnen hat. So kommt er zu dem Schluß,
«daß erst durch das volle Bewußtsein des Wertes unseres un-
wiederholbaren Lebens eine neue Aera in der Menschheitsgeschichte»

einsetzen wird.
Wenn auch Spazier durch äußere, wahrscheinlich finanzielle

Umstände und unter dem Druck existentieller Sorgen veranlaßt

wurde, seine im Antiphädon vertretenen Ansichten
abzuschwächen, ja sich bisweilen von ihnen zu distanzieren, was
z. B. in einer Bemerkung zum Ausdruck kommt, es gebe
Rezensionen, «die weit mehr wert sind als die beurteilten
Bücher»*, so müssen wir dennoch trotz der grundsätzlichen
Abkehr von seinen freidenkerischen Ideen und der gelegentlichen
Verleugnung seiner atheistischen Einstellung Spazier nach seiner

1791 erschienenen Schrift «Der neue Origenes oder
Geschichte seltsamer Verirrung eines religiösen Schwärmers» als
einen freimütigen, imbeugsamen Gegner eines religiösen
Fanatismus anerkennen, der in der Darstellung der Wahnsinnstat
eines dem Handwerkerstand angehörenden Schwärmers, der
sich wie Origenes selbst entmannt — schon Reinhold Lenz hat
in seinem Schauspiel «Der Hofmeister» (1774) eine ähnliche
Szene als literarisches Motiv verwendet — wahrscheinlich
symbolisch die politische SeRistentmachtung des deutschen
Bürgertums aus dem Ausgang des 18. Jahrhunderts andeuten
will.

Gewiß, Karl Spazier war kein Märtyrer seiner Ueberzeugung,
kein nackensteifer Verfechter der von ihm einmal übernommenen

Ideen wie Savonarola, Hus, Giordano Bruno, Vanini,
Tomaso Campanella und andere Renaissancephilosophen, die
ihr Leben für ihre Gesinnungstreue hingaben Dazu war er
nicht bereit, da ihn diese Vorbilder und die früher von mir
genannten Denker der deutschen und französischen Aufklärung

zu erhöhter Vorsicht und größerer Wachsamkeit mahnten.

Er konnte aber immerhin von sich mit dem gleichen
Rechte das sagen, was Conrad Ferdinand Meyer in seiner Dichtung

«Huttens letzte Tage» seinen Helden aussprechen läßt:

» Ich bin kein ausgeklügelt Buch,
ich bin ein Mensch mit seinem Widerspruch.»

Es ist von literaturhistorischem Interesse, daß auch Goethe
Karl Spaziers Werke gekannt hat. Denn in einem launigen
Gedicht hat er ihn neben Merkel und Kotzehue erwähnt :

«Wollt', ich lebte noch hundert Jahr
gesund und froh, wie ich meistens war,
Merkel, Spazier und Kotzebue
hätten auch so lange keine Ruh.
Müßten's kollegialisch treiben,
täglich ein Pasquill auf mich schreiben .»

Diese Verse stammen aus den «Invektiven», einer
Gedichtsammlung, die zu den späteren Dichtungen Goethes gehören
und um 1817 entstanden sind.

Das Gedicht findet man im 4. Band der Cottaschen
Jubiläumsausgabe, S. 144. Friedrich Tramer

* In den «Wanderungen durch die Schweiz», Gotha 1790, wird dieser
Satz ausdrücklich auf den «Anti-Phaidon» bezogen, «den sein Verfasser
langst der Vergessenheit überantwortet hat».

f
Freunde der Vernunft lesen den Freidenker

V J

Christliche Apologetik — leicht
abgestanden!

I. Die christliche Theologie braucht ein besonderes Lehrfach,

die Apologetik, um sich der von der Wissenschaft und
von der Philosophie her andrängenden Gegner zu erwehren.
Wir tun gut daran, diese Apologetik stets im Auge zu behalten,
denn oft können wir dies oder jenes von ihr lernen. Hält sie
sich auf einem guten Niveau, so bezeugen wir ihr auch gerne
unsere Achtung. Meistens aber gleitet sie von dieser Höhe ab,
landet sogar gelegentlich bei dem, was Heinrich Heine eine
«aschgraue Armseligkeit» nennt.

Ein Schulbeispiel dieser zweiten Art von Apologetik finden
wir in der Weihnachtsnummer unserer weitverbreiteten
«Schweizer Hlustrierten» auf Seite 6. Was da von einem uns
unbekannten B. K., wohl einem Vertreter des liberalen
Protestantismus, vorgelegt wird, das hält eine ungefähre Mitte
zwischen den beiden oben genannten Extremen. Wie bedenklich
aber auch schon diese Mitte aussehen kann, das mag unsere
Untersuchung nunmehr zeigen.

II. Zunächst die tragenden Thesen dieser mittleren Apologetik:

Es steht heute außer Frage — Jesus von Nazareth hat
tatsächlich gelebt. Die moderne Geschichtsschreibung zweifelt
heute nicht einmal mehr daran, daß die Lehren Christi sehr

genau überliefert worden sind. Die führenden Köpfe der
Wissenschaft, Philosophen wie Naturwissenschafter, anerkennen
heute die Relativität der wissenschaftlichen Wahrheit. Mit
Jaspers zusammen geben sie heute die Unbedingtheit der
philosophischen wie der theologischen Wahrheit für den in ihr
Lebenden zu. Ueberall zeigen sich nun Zeichen einer neuen
Religiosität (Billy Graham; die protestantischen
Ordensgemeinschaften; das kommende Konzil in Rom; die Wahl des

Katholiken Kennedy u.a.m.). Die Botschaft Christi «Friede
auf Erden den Menschen guten Willens!» dringt im Westen
langsam durch, und sogar der unchristliche Osten muß diesem
christlichen Friedenswillen Rechnung tragen. Vor unseren
Augen vollzieht sich ein unerhörter Wandel zum Christenglauben

hin. Da ist ja vor allem Jaspers; mit seinem Kollegen
Portmann zusammen vollzog er an der Basler Universitätsfeier
eine sogenannte Standortbestimmung; dort bezeugte er den
vollständigen Wandel unserer geistigen Situation. Da tadelt
Jaspers «die Unwahrheit der verabsolutierten Wissenschaft».
Der Naturwissenschafter Portmann aber bekennt sich zum
«hohen Geschenk einer wissenden Liebe».

Der redliche Wille dieser neu orientierten Wissenschaft
führt uns aus dem trostlosen Nihilismus des 19. Jahrhunderts
hinaus und gibt uns die Möglichkeit, uns religiös neu zu
orientieren.

HI. Was der gute Mann an Apologetik hier exhibiert, ist in
der Sache selbst fast alles falsch und unhaltbar. Gerne nehmen
wir die Mühe auf uns, punktweise einige seiner Fehldeutungen
und Irrtümer kurz zu berichtigen:

1. Wie steht es mit der Wahl Kennedys? Bekundet sich darin
wirklich eine Rückkehr zum christlichen Glauben?

Der Kennedy-Clan in den USA ist wohl Repräsentant einer
stark katholischen Geisteshaltung; aber nun der neu gewählte
Präsident selber? Die schweizerische Jesuitenzeitschrift
«Orientierung» jedenfalls kommt über zwei schwere Bedenken in
dieser Hinsicht nicht hinweg: a) Eine katholische Schule hat
der neue Präsident nie besucht, b) An der ketzerischen Trennung

von Staat und Kirche will er unbedingt festhalten.
Aber auch rein kirchen- und kulturpolitisch beurteilt darf

die minimale Mehrheit der Kennedy-Stimmen sicher nicht als
eine Hin- und Rückwendung des USA-Volkes zum Christenglauben

ausgedeutet werden; die Motive dieser minimalen
Stimmenmehrheit hegen in anderen geistig-politischen
Bereichen.

2. Für unseren Autor steht also die Geschichtlichkeit des

27


	...

