
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 3

Rubrik: Pressespiegel

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Pfarrer bei den Atheisten
Unter diesem Titel berichtet Pfarrer Max Frischknecht in

der Basler «Nationalzeitung» vom 27. Januar 1961 über die von
der Basler Ortsgruppe der Freigeistigen Vereinigung durchgeführte

Versammlung:
«Der Titel ist bei weitem nicht so sensationell, wie er auf

den ersten Blick aussieht. Christen sind in unserer heutigen
Gesellschaft ständig, Tag für Tag, bei der Arbeit und während
der Freizeit, bei und unter den Atheisten — und umgekehrt.
Selten geschieht aber dies: daß beide Teile sich dessen
bewußt werden, daß jeder den andern auch wirklich sieht, daß
einer für den andern auch etwas Zeit hat, Zeit zu wirklicher
Begegnung, zu echtem Gespräch, gute Zeit also.

Man kann sich nur freuen, wenn die Begegnung stattfindet.
Die Ortsgruppe Basel der Freigeistigen Bewegung der Schweiz

(Freidenker) hatte Pfarrer Hans Rudolf Rothweiler (Riehen)
zu einem Gespräch eingeladen. Ihr Präsident, Fritz Belleville,
war sein sympathischer Gesprächspartner. Das Thema: ,Kön-
nen wir noch Christen sein?' Die Diskussion hatte gewisse

Anfangsschwierigkeiten. Es gab nämlich erfreulicherweise viel
zu wenig Sitzgelegenheiten im Saal. Nachdem Atheisten und
Christen zunächst mit vereinten Kräften die nötigen Stühle
herbeigeschafft hatten, konnte man beginnen. Man lernte darauf

einen Pfarrer kennen, der sehr gut und klar die Schwierigkeiten

sieht, die dem heutigen Christen in den letzten
Jahrhunderten durch die Veränderung unseres physikalischen
Weltbilds, durch die planetarische Ausweitung unseres geschichtlichen

Horizont, durch die Entfaltung der modernen
Wissenschaften entstanden sind, und der dennoch meint: das werden,

was wir sein dürfen, nämlich Gotteskinder und Menschenbrüder,

ist heute im Grunde weder schwerer noch leichter, als

es das je gewesen ist. Können können wir das eigentlich nie,
dürfen dürfen wir es aber auch heute! Fritz Belleville machte
es indessen in seinen klaren Voten gerade den Christen oder
doch dem Berichterstatter, der sich auch zu diesen zählt,
erneut deutlich, wie problematisch jenes ,Dürfen' — das Neue
Testament spricht da von Gnade und Glauben — durch die
hinter uns liegenden Jahrhunderte ,christlichen Abendlandes'
geworden ist. Die Christenheit hat jenes göttliche Dürfen ja
immer wieder und gründlichst in ein politisch-polizeiliches
Müssen pervertiert. Wie stark dieser menschlich nun wirklich
unverzeihliche Sündenfall, konkret vollzogen in unzähligen
Zwangsbekehrungen, Verketzerungen, Religionskriegen, auch
heute noch nachwirkt und in allerlei kleinen sozialen Aechtun-
gen fortlebt, das ist mir an diesem Abend wieder sehr lebendig
geworden.

Der Graf Keyserling hat es in der Fremde, in Indien, ganz
neu entdeckt, wie ,wir' — er meinte wirklich die Gesamtheit
der gläubigen und ungläubigen Abendländer — ,alle geradezu
physiologisch', d. h. bis auf die Knochen, ,Christen sind'. Ich
bin mehr denn je davon überzeugt. Wir Christen brauchen
unsere Atheisten. Sie haben uns wirklich etwas zu sagen. Das
Nichtbeachten dessen, was sie uns zu melden hätten, ist ein
wesentlicher Grund unserer Knochenerweichung.»

Wir freuen uns besonders über die in den drei letzten Sätzen

ausgedrückte Erkenntnis. H. G.

Der Papst predigt «Verteidigung
der Wahrheit»

In seiner Weihnachtsbotschaft rief Papst Johannes XXIH.
die Journalisten dazu auf, die Wahrheit zu verteidigen:
«Verteidigung der Wahrheit geht noch vor Verteidigung der
Religion!»

Dürfen wir da unseren Ohren noch trauen? Ausgerechnet
der Papst will, daß die Wahrheit verteidigt werde! Glaubt er,

daß die Welt die Taten seiner Vorgänger vergessen hat, jener

Päpste, welche Menschen um ihrer Wahrheit willen verbrennen

ließen?
Am 6. Juli 1415 hat der unentwegte Prediger Magister

Johann Hus in Konstanz seine Wahrheitsliebe auf dem Scheiterhaufen

bezahlt. Hus, von dem der Ausspruch stammt: «Suche

die Wahrheit, sprich die Wahrheit, verteidige sie bis zum

Tode!» Zufällig war es auch ein Johann XXIII., der es nicht

zugeben konnte, daß jemand die Sittenlosigkeit der katholischen

Priester, ihre schamlose Ausbeutung der abergläubischen

Massen angeprangert hatte. Die Wahrheit durfte nicht
enthüllt werden.

Ein weiteres Opfer der römischen Kirche war der Philosoph

und sittenreine Mönch Giordano Bruno. Am 17. Februar
1600 ließ ihn Papst Clemens VIII. als Ketzer seine «Irrtümer»
am Marterpfahle brennend büßen.

Und der Forscher und Gelehrte Galileo Galilei ließ, um dem

Feuertod zu entgehen, von der Verteidigung der Wahrheit ah,

schwur kniend vor dem Inquisitionsgericht, daß die Erde der

Mittelpunkt der Welt sei und sich nicht um die Sonne drehe!
Sein Ausspruch «Und sie bewegt sich doch!» ist nicht
nachweisbar.

Das sind nur drei bezeichnende Fälle. Doch Menschen, die

das Lügengebäude durchschauten und ihre Beobachtungen
laut äußerten, sind zu Tausenden hingerichtet oder durch
Folterungen zum Widerruf gezwungen worden.

Doch lassen wir Mittelalter und Zeit der Gegenreformation!
Wie steht es heute mit der Kirche und ihrer Stellung zur
Wahrheit? Werden die Gläubigen nicht angewiesen, gegen alle

Naturgesetze am Glauben an die Dreieinigkeit festzuhalten?
Am Glauben an die unbefleckte Empfängnis, an die
Wiederauferstehung Christi, an seine Himmelfahrt, an die Erlösung
der Christenheit durch Jesu Kreuzigung usw.? Ist Papst
Johannes XXIII. gewillt, in solchen dem gesunden Menschenverstand

widersprechenden Dogmen der Wahrheit die Ehre zu

geben? Er kann es nicht tun, denn seine Existenz und die der

römisch-katholischen Kirche hängen davon ab, daß ihre
Anhänger die Wahrheit nicht erfahren sollen und dürfen.

Den Mut zur Wahrheit findet das Weltgewissen meistens

erst dann, wenn es schon zu spät ist, zu spät zur Wiedergutmachung.

Unwillkürlich erinnert man sich an die Verschleierung

der Wahrheit und die Irrtümer, die durch den «Kultus
der Persönlichkeit» angerichtet worden sind und zu spät
enthüllt wurden. So erkannte auch die Welt zu spät die Rolle des

Papstes Pius XII., der die Politik Hitlers guthieß und nach

dem Kriege Naziverbrecher dem Arme der Gerechtigkeit
entriß und in Sicherheit brachte. Unter ihnen war der
Massenmörder Eichmann, der Auschwitzer Arztverbrecher Dr. Men-

gele und viele andere. Pius XII. wußte um die Gaskammern in

den deutschen Konzentrationslagern. Hat er seinen Bruder in

Christo zur Nächstenliebe ermahnt, hat er versucht dem Mord

an Unschuldigen Einhalt zu gebieten?
Welche Wahrheit will also Papst Johannes XXin. verteidigt

sehen? Therese Jirova, Prag

Missionsarbeit in Afrika
Unter dem Titel «Die Aufgaben von Mission und Kirche in

Afrika» veröffentlicht Dr. F. Raaflaub, der Afrikasekretär der

Basler Mission, in Nr. 4367 der «Neuen Zürcher Zeitung» vom 9

Dezember 1960 einen orientierenden Artikel über die Situation
der christlichen Missionsarbeit im neuen Afrika. Obwohl dieser
Artikel, wie angesichts der Stellung seines Autors gar nicht anders zu

erwarten ist, einseitig für die Missionstätigkeit der christlichen
Kirchen eintritt, enthält er doch manches aufschlußreiche Material,

und wer zwischen den Zeilen zu lesen versteht, kann ihm auch ah

Freidenker wertvolle Belehrung entnehmen.

22



Kirche und Staat

Im Zug der Erörterungen über die Revision der Kirchengesetzgebung

im Kanton Zürich bringt die «Tat» in Nr. 18 vom 19.

Januar 1961 einen grundsätzlich orientierenden längeren Artikel
über «Kirche und Staat am Beispiel Baselland».

IM BlfilHl III DB II Dt

Man predigt uns noch ein besseres Jenseits

An die Unsterblichkeit der Seele
Unter der Bedingung, daß
Der Körper erhalten blieb.
Deshalb ließen sich die Pharaonen
Pyramiden bauen.
Einbalsamiert überdauerten sie dort
Jahrtausende.
Hunderttausend Untertanen,
Am Bau des künstlichen Bergs beschäftigt,
Starben wie die Fliegen.

Die edlen Griechen wichen
Nur ungern aus der Welt des Lichts
Ins Schattenreich.
Sic verbrachten ihr Lehen in Muße,
Sklavenarbeit verachtend.

Die kühnen germanischen Recken
Starben den Heldentod.
Walküren ritten sie nach Walhalla.

Die Theokratie des Mittelalters türmte
Gewaltige Kathedralen in den Himmel
Zur Ehre Gottes.
Die Menschen krepierten
An Seuchen der Armut und des Nichtwissens.
Des Himmels waren sie gewiß
Sofern sie nicht nach lasterhaftem Wandel
In die Hölle fuhren.

Abermillioncn Menschen sterben
In Not.
Abermillionenwertige Raketen ragen
In den Himmel.
Bereit zum apokalyptischen Startbefehl
Predigt man uns noch ein besseres Jenseits.

M. G.

IPUVTEI 5)113) UlM
Nicht mit dem kleinen Finger

Der vehemente Angriff Walter Gyßlings auf die «Moralische Auf-
"nd Gemüserüster in Caux» (Nr. 1/1961) bedarf keiner Unterstüt-
lung, er tut seine Wirkung auch so. Wohl aber sei als Ergänzung
e|n kleiner Nachtrag gestattet: Wird sich nun wohl die protestantische

Kirche schützend und verteidigend vor das bedrohte Caux
stellen? Das wird sicher nicht geschehen! Schon in Nr. 3/1957
haben wir in einem Aufsatz «Caux und seine moralische Offensive»
Steigt, wie zurückhaltend, ja ablehnend der traditionsgebundene
schweizerische Protestantismus dem aufdringlich-amerikanischen
Ableger in Caux gegenüberstellt. Diese Ablehnung hat sich in den
letzten Jahren eher noch verschärft. Dafür nur ein Beleg:

Karl Barth, der nicht gerne ein Blatt vor den Mund nimmt, und
n>ch allen Rieht ungen hin seine scharfen, gefürchteten Zensuren
'asteilt, erörtert in der «Schweizerischen theologischen Umschau»
"r. 2/1960 die dem liberalen Protestantismus heute noch
offenstehenden Entwicklungs- und Anschlußmöglichkeiten und warnt
dabei besonders scharf vor einem Anschluß an Caux. Er schreibt:
«Und geradezu warnen möchte ich sie davor, sich auch nur mit
dem kleinen Finger mit der Moralischen Aufrüstung einzulassen!»

So steht Caux in einer eigenartigen konfessionellen Isolierung
droben auf den Höhen über dem Genfersee. Das glaubte ich noch
nachtragen zu dürfen. Omikron

Bischöfliche Frechheit

Nach einer durch verschiedene Zeitungen gehenden Nachricht
hat sich der Bischof von Como, Monsignore Feiice Bonomini,
bemüßigt gefühlt, in einem Rundschreiben den in der Schweiz
arbeitenden italienischen Arbeitern vor dem Eintritt in die
schweizerischen Gewerkschaften, vor allem in solche, die dem freien
Gewerkschaftsbund, das heißt dem offiziellen Schweizerischen
Gewerkschaftsbund angeschlossen sind, abzuraten. Allenfalls könnten
sie sich, so dies für sie aus beruflichen Gründen erforderlich wäre,
den sogenannten christlichen Gewerkschaften anschließen, keinesfalls

aber den im Schweizerischen Gewerkschaftsbund
zusammengeschlossenen Verbänden, da der Schweizerische Gewerkschaftsbund
nicht nur «antikleral», sondern «antichristlich» sei. Daß es die
katholischen Kirchenfürsten mit der Wahrheit nicht immer sonderlich

genau nehmen, ist nun allerdings seit langem bekannt. Im
übrigen hat der Schweizerische Gewerkschaftsbund seine eigenen
Organe, in denen er dieser bischöflichen Frechheit die gebührende
Zurückweisung erteilen kann. Davon, daß der Schweizerische
Gewerkschaftsbund antichristlich sei, kann — für uns Freidenker
leider — keine Rede sein. Aber auch wir wollen dieses Hineinreden
und Hineindekretieren eines ausländischen Bischofs in Verhältnisse.
die in erster Linie doch wohl uns Schweizer angehen, als die
Taktlosigkeit, die es zweifellos darstellt, gebührend niedriger hängen.

wg.

Als Tibet noch «frei» war

Als Tibet noch nicht von den Rotchinesen unterjocht war, hatte
es eine Bevölkerung von 1 200 000 Einwohnern.

Die Regierung des Dalai Lama (Kasha), die adligen Familien und
die Groß-Lamas der Klöster machten zusammen 3 Prozent der
Bevölkerung aus. Dazu kamen noch 150 000 Mönche und Nonnen,
«Soldaten Buddhas». Der Rest der Bevölkerung setzte sich zusammen

aus 94 Prozent Leibeigenen und 6 Prozent Sklaven.
Vom Grund und Boden gehörten 38,9 Prozent der Regierung.

24,3 Prozent dem Adel und 36,8 Prozent den Klöstern. 75 Prozent
des Bodens also gehörten der Theokratie. Sie besaß außerdem die
Ackerbauern (Tsaipas), die Hirten und die Landarbeiter (Duit-
chungs).

Die Leibeigenen gehörten zur Grundherrschaft, sie hatten
Bodenzinse zu bezahlen und Frondienst zu leisten. Der Herr zerriß
die Familien, beutete sie aufs äußerste aus und ließ flüchtige
Leibeigene zu Tode peitschen.

Das Los Sklave zu sein vererbte sich von den Eltern auf die
Kinder (Langsum). Die Sklaven hatten keinen Lohn, arbeiteten für
ein wenig Nahrung und Kleider. La Raison 12/1960

Nun auch die Bibel als «Condensed Book»

Reverend Joseph McCulloch, Pfarrer von St.-Mary-Le-Bow in
London, hat in zweijähriger Arbeit die autorisierte Bibelversion
auf einen Viertel zusammengestrichen. Unter den gestrichenen
750 000 Wörtchen befinden sich auch die 310 Wörter, in denen die
Zehn Gebote enthalten sind. Der Geistliche begründete diese
Auslassung damit, die christliche Botschaft sei positiv, die Zehn
Gebote dagegen hätten einen negativen Inhalt.

Was nicht alles unternommen wird, um die Religion doch noch
zu retten! Hier fragt es sich allerdings, was dann von der Religion
überhaupt noch übrig bleibt. «Voice of Freedom», Milwaukee

Napoleon heimgeschickt

Napoleon überschüttete eines Tages den Staatssekretär des

damaligen Papstes, Kardinal Consalvi, der Napoleons Kirchenpolitik
immer wieder mattzusetzen verstand, mit schweren Vorwürfen und
Drohungen und rief schließlich aus: «Wissen Sie, daß ich
imstande bin, mit eurer ganzen Kirche Schluß zu machen?» «Majestät»,

antwortete lächelnd der Kardinal, «das dürfte seine
Schwierigkeiten haben. Wir Priester haben es in achtzehn Jahrhunderten
nicht fertiggebracht.»

23


	Pressespiegel

