
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 3

Artikel: Grundsätze der Freidenker - Grundsätze des Humanismus
(Fortsetzung folgt)

Autor: Nelz, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ten; das aber ist nicht so ganz einfach, denn er erhielt das
Prädikat «Besonders wertvoll!» Wo ein Verbot sich nicht
durchsetzen läßt, da werden es sich die christlichen Kreise sehr
angelegen sein lassen, vor dem Besuch zu warnen oder doch in
ihrer Presse durch Deutungen, Umdeutungen und
Interpretationskünste aller Art den Film präventiv zu entgiften. Einem
solchen Versuch begegnen wir in der «Weltwoche», Nr. 1415

vom 23. Dezember 1960. Das wollen wir uns kurz ansehen.

///. Das Wunder und Darwin

So überschreibt der bekannte Leitartikler Lorenz Stucki
seinen Aufsatz über den Film. Stucki ist, so viel mir bekannt ist,
Protestant. Hier vertritt er einen überaus freiheitlichen
Protestantismus. So dezidiert stellt er sich an das äußerste Ende
des liberalen Protestantismus, daß ihm unter der Hand Religion

zum Garanten und Ausdruck der Freiheit überhaupt und
besonders der Geistesfreiheit wird. Von diesem seinem Standort

aus wettert er gehörig gegen «den geistigen Terror intoleranter

Dogmatiker, die jeden Ketzer wenn auch nicht mehr
verbrennen, so doch strafen und verurteilen wollen.» In diesen
Partien kommt uns Stucki natürlich nahe bis zur unmittelbaren

Tuchfühlung. Diese durchaus freiheitliche Fassung des

Religionsbegriffes paßt nun unserem großen politischen
Kolumnisten auch sehr gut in sein politisches Konzept hinein;
marschiert er doch an der Spitze derer, die dem
atheistischtyrannischen Osten ein christlich-freiheitliches Abendland
gegenüberstellen wollen.

So haben wir Stucki weltanschaulich vorläufig einmal
«geortet» und verstehen nun auch folgende drei Auswirkungen
dieser «Ortung»:

1. Stucki will den Film aus dem Bereich der Wahrheitsfrage
herausnehmen und hinübertragen in den Bereich der ethischen
Belange. Das Hauptanliegen des Films sieht er im Kampf für
Glaubens- und Redefreiheit gegen allen politischen oder
religiösen Gesinnungsterror. Er gibt zu, daß es im Film auch noch
um die Wahrheit geht, um die Wahrheitsfrage nämlich, ob
Moses mit seinem Schöpfungsbericht oder ob Darwin mit
seiner Evolutionslehre vor dem Richterstuhl der Wahrheit be-
siehen kann. Aber er bedauert diese Aufdringlichkeit der
Wahrheitsfrage; es ist ihm, dem Christen, doch nicht so ganz
recht, daß hier in der Wahrheitsfrage das Publikum gegen
Moses und für Darwin eingenommen wird. Er befürchtet, daß
sein Freiheitsanliegen gegenüber dem Wahrheitsanliegen des

Filmes zu kurz komme. «Durch diese Tendenz wird die frei¬

heitliche Aussage des Films hinterrücks in Frage gestellt.»
Immer wieder ergreifen die Zuschauer leidenschaftlich Partei

für die vom jungen Lehrer, vom großartigen Verteidiger und

von Darwin vertretene Wahrheit; damit werden sie in der

Freiheitsfrage unsicher und fallen den Verlockungen des
satanischen Ostens leichter zur Beute.

2. Aus seinem extremen christlichen Liberalismus heraus
gefällt sich Stucki in möglichst farblosen, unbestimmten und
verschwommenen Begriffen der Religion. Es soll ja in diesem
unklaren Begriffsgehalt alles das Platz haben, was im Kampf
gegen den atheistischen Osten als Waffe eingesetzt werden kann,
also vor allem die geistige und kulturelle Freiheit. Es ist
unmöglich, hier alle die sich daraus ergebenden Fehldeutungen
und Mißgriffe Stuckis richtigzustellen, so reizvoll diese
Aufgabe wäre. Hier nur einige wenige Beispiele:

«Religion ist das Verhältnis des Menschen zum Irrationalen»
— er meint natürlich das positive Verhältnis zum Irrationalen.
Mit dem Irrationalen aber meint er sicher seinen christlich
konzipierten Gottesbegriff. Warum spricht er das nicht offen
aus? Irrational ist schließlich auch die Materie; danach wären
also die von ihm so von Grund aus verabscheuten russischen
Materialisten dank ihrer positiven Einstellung zur irrationalen
Materie genau so religiös wie die Christen des Abendlandes.

«Sind aber erst einmal Wissenschaft und Religion, beweisbare

Wahrheit und Glauben in den Köpfen und Seelen der

Menschen getrennt und unmerklich zu einander ausschließenden

Gegensätzen gemacht, so ist man schon mitten im tiefsten
Materialismus, der nur das für wahr hält, was er greifen kann
und dem nur die Materie real ist.» Dieser Satz kann wohl
einem primitiven Sektenprediger, niemals aber einem gebildeten
Journalisten verziehen werden, denn gerade in unseren Tagen
zeigt sich in der theologisch-philosophischen Diskussion der

unüberbrückbare Gegensatz zwischen theologisch-christlicher
Gotteswahrheit und der vom Menschen auf Grund der Realität
erarbeiteten Menschenwahrheit in eindrücklicher Schärfe;
drastisch und unversöhnlich tut sich heute der Gegensatz auf
zwischen Jaspers und Karl Barth; aber weder Jaspers noch Barth
sind im Ernste als Materialisten anzusprechen. Der Großteil
der abendländischen Wissenschaft, Forschung und Philosophie
geht heute Wege, die keine christlichen Wege mehr sind —
aber weder die Wissenschaft noch die Philosophie stecken
deswegen mitten im Materialismus, wie Stucki das doch fordert.
Gewiß hat Lenin die wissenschaftliche Welterklärung für
unvereinbar erklärt mit dem christlichen Glauben. Dem scharf

Grundsätze der Freidenker —
Grundsätze des Humanismus w. Neiz i. Teil

Dem Vorwurf, wir Freidenker seien nur im Negativen, in der Ablehnung

von Kirche und Religion, einig, wird im folgenden Beitrag
Grundsätzliches, Positives entgegengestellt.

Damit sei unsern Lesern Anregung zum Nachdenken und zu reger
Diskussion geboten, die hoffentlich auch ihren Niederschlag im
«Freidenker» findet. Redaktion

I. Freidenken

1. Freidenkertum ist die wissenschaftliche Welt- und
Lebensanschauung.

2. Das Prinzip (das Erste, der Ausgangspunkt, das Grundlegende)
der wissenschaftlichen Welt- und Lebensanschauung ist der Mensch
und infolgedessen der wissenschaftliche Begriff des Menschen und
der menschlichen Gesellschaft.

3. Die wissenschaftliche Welt- und Lehensanschauung ist
demgemäß die humanistische Welt- und Lebensanschauung.

4. Die beharrende, unveränderliche Leitidee (Prinzip, Maß,
Gesetz) der Wissenschaft und des Humanismus ist die ideelle Vorstel¬

lung vom wahren menschlichen Tun und von der wahrhaft menschlichen

Ordnung.
5. Diese ideelle Vorstellung vom wahren menschlichen Leben ist

der wesentliche Inhalt oder der inhaltliche Begriff der Wahrheit.
6. Weil sich der Mensch zum Zwecke seiner Lebenserhaltung und

Lebensführung im Unterschied zum Tier von der gedachten Idee

seines wahren und wirklichen Lebens leiten lassen muß, ist er ein

denkendes oder vernünftiges Lebewesen. Seine spezifische, ihm

eigentümliche Qualität, Fähigkeit und Kraft ist infolgedessen die

Intelligenz und der Geist.
7. Der wesentliche und wichtigste Inhalt des Denkens, der wesentliche

Inhalt der Vernunft und des Geistes ist die Wahrheit, das

heißt also: die Vorstellung vom wahren und wirklichen menschlichen

Leben.
8. Diese Vorstellung, die aus dem entspringt, beziehungsweise die

dasjenige begründet, was als das Gewissen und folglich das
Gewisse bekannt ist, ist allen Menschen irgendwie eigen und deshalb

für alle verbindlich.
9. Das wahre und vernünftige menschliche Leben ist diejenige

Ordnung, in der jeder Einzelne, jede Gruppe, jedes Volk und jede

Rasse ihre Freiheit und ihr Recht erhalten, weil sie sich ihrer
wesentlichen Substanz, das heißt der allgemeinmenschlichen Verpflichtung,

dem allgemeinmenschlichen Gesetz, dem allgemeinen Begriff
des Menschen wissentlich unterziehen. Es ist dies eine von der

18



antirussischen Komplex unseres Journalisten Stucki genügt
die Tatsache, daß Lenin das ausgesprochen hat, um zu schließen,

daß der Satz eben deswegen falsch sei. Der Satz ist aber
sachlich begründet und wahr und richtig, obwohl und obgleich
und obschon Lenin ihn ausgesprochen hat.

«Die Abstammungslehre klärt das Wunder der Schöpfung in
keiner Weise auf.» Er meint natürlich das Wunder der Schöpfung

des Menschen, denn nur um Schöpfung oder Abstammung
des Menschen geht es in der Abstammungslehre. Nun braucht
aber diese Abstammungslehre das Wunder der Schöpfung ja
gar nicht mehr zu erklären oder aufzuklären, da sie ja dieses

Wunder prinzipiell aus allen ihren Möglichkeiten ausgeschlossen

hat. Wenn denn unbedingt am Wort «Schöpfung» festgehalten

werden soll — nun gut, dann ist der Mensch eine Schöpfung

der Realität und der realen Entwicklung. Wenn am Wort
«Wunder» unbedingt festgehalten werden soU — nun gut,
dann ist diese reale Schöpfung des Menschen aus der Realität
heraus ein Wunder, aber eben ein diesseitiges Wunder realer
Kausalität, nicht aber ein Wunder aus dem christlich-göttlichen

Jenseits.
So müßte Punkt für Punkt der oberflächlich-liberale

Protestantismus unseres Gesprächspartners überprüft werden, und
Punkt für Punkt wäre er zu widerlegen. Es ist schade, daß uns
zur Lösung dieser reizvollen Aufgabe weder Raum noch Zeit
zur Verfügung stehen.

3. Die schlimmste Auswirkung seiner liberal-christlichen
Ortung liegt darin, daß für ihn Religion und Freiheit in Eins
zusammenfallen. Das ist natürlich ein reines Phantasie- und
Wunschgebilde des Politikers Stucki, der unermüdlich das

Abendland unter den Fahnen der christlichen Freiheit zum
Kreuzzug gegen die atheistische Versklavung des Ostens
aufruft. Das ist so unhaltbar wie nur immer möglich.

Die Theologie beider Kirchen treibt heute die Verabsolutierung

ihrer Gotteslehre so weit hinaus, daß es gegenüber diesem
absoluten Gott nun auch absolut keine Bewegungsfreiheit,
keine Geistesfreiheit und keine Entscheidungsfreiheit mehr
geben kann. Gottes absolute Souveränität, Gottes absolute
Uebermacht über alles Menschliche wird heute in der Theologie

ganz groß geschrieben. Natürlich reden beide Theologien
einiges daher von Freiheit und nehmen auch die Freiheit für
sich in Anspruch — aber gemeint ist da immer eine christliche
Freiheit, die mit der eigentlichen Freiheit gar nichts mehr zu
tun hat; gemeint ist immer eine christliche Freiheit, die
gerade darin bestehen soll, daß man sich frei unter die absoluten

Vernunft geleitete freiheitliche Ordnung ohne Not und Elend,
ohne Ausbeutung, Knechtschaft und Krieg.

10. Um diese Ordnung zu verwirklichen, ist es nötig, in den
Menschen die Kraft des Geistes und der Vernunft, das heißt das wahre
Denken zu entwickeln. Das ist die erste und grundlegende Aufgabe

der Freidenker und Humanisten. Ihre Grundlehre ist infolgedessen

die wissenschaftliche Lehre vom Menschen, die Lehre vom
wahren Denken, vom Geiste, von der Wahrheit und von der
Vernunft. Diese Lehre ist das Kernstück der wissenschaftlichen Welt-
und Lebensanschauung und damit der Macht und Freiheit der
Menschen.

17. Erkennen

1. Alles wissenschaftliche Erkennen beruht auf Erfahrung, die
grundsätzlich jedem, der über die nötigen Sinne verfügt, zugänglich

ist.
2. Die Erfahrung begründet das Wissen und bildet den Inhalt

des Bewußtseins.
3. Alle Erfahrung, alles Bewußtsein, Wissen, alle Erkenntnis

fließt aus zwei Quellen und setzt sich demgemäß aus zwei
verschiedenen Elementen oder Bestandteilen zusammen: aus der
äußern Sinneserfahrung und aus der innern Erfahrung des innern
Sinns oder des Denkens. Es ist wichtig, diese beiden fundamentalen
Quellen der Erkenntnis und ihre Eigenart genau zu unterscheiden.

Machtansprüche Gottes stellt, ihnen gehorcht und dient als ein
getreuer Knecht Gottes. Christliche Freiheit? Christlich freies
Abendland? Das ist oberflächliches Gerede, das heute keinen
denkenden Menschen mehr zu überzeugen vermag.

IV. Und nun?

Nun warten wir ruhig auf den Film, vorausgesetzt, daß er
von den Zensurinstanzen wirklich zugelassen und gezeigt wird.
Vielleicht legt da und dort in unserem lieben Schweizerland
eine Zensurbehörde ihr Veto ein gegen diesen weltanschaulich
so gefährlichen Film — und gibt gerade damit die wirkungsvollste

Widerlegung des so unglückseligen Geredes von der
Freiheit des christlichen Abendlandes! Omikron

Wo rohe Kräfte sinnlos walten

Erschüttert denken wir zurück an die Brandkatastrophe auf
Rigi-Kaltbad. Man kennt die Ursache noch nicht, wird sie
kaum herausfinden können, da alles zerstört ist. Aber das eine
kann man als sicher annehmen, daß kein Wille dahinter stand,
keine Absicht, kein Scheusal von Mensch, einfach rohe, sinnlos

waltende Naturkräfte, vielleicht durch einen kleinen
Zufall frei geworden. Das wäre etwas wie ein Trost, wenn man
von einem solchen überhaupt sprechen könnte.

Aber wie? kein Wille? —- Da ist in einer Todesanzeige zu
lesen : «In den frühen Morgenstunden des 9. Februar hat Gott
unser liebes durch das tragische Unglück am Rigi mitten
aus seinem sonnigen Leben zu sich gerufen.»

Also doch ein Wille, eine Absicht. Gott, der liebe, gute Gott
fand kein anderes Mittel, das Kind seinem sonnigen Leben zu
entreißen und zu sich zu rufen als die Entfachung des furchtbaren

Brandes, dem auch andere Menschen zum Opfer fielen.
Warum tat er das? Fragt nicht! Gottes Ratschlüsse sind uner-
forschlich. Vielleicht um die Glaubensstärke der Eltern zu
prüfen. Wahrhaftig ein barbarisches Mittel

Uebersetzen wir dieselbe Tat ins Menschliche: Die strengste
Strafe würde über den Täter verhängt; er verfiele der
Verachtung aller Menschen, die darum wissen. Aber man hätte
Mühe, sich überhaupt auszudenken, daß ein Mensch den Brand
legen konnte mit der Absicht, auf diese Art andere Menschen,
darunter ein Kind, auf so grauenhafte Art zu ermorden.

Diese Unterscheidung oder ursprüngliche Teilung ermöglicht und
begründet das Urteilen und Schließen.

4. Durch die äußere Erfahrung, die sich aus den einzelnen
Sinneswahrnehmungen zusammensetzt, lernen wir die einzelnen und
verschiedenen Dinge oder den gegenständlichen Inhalt der Well
kennen.

5. Die äußere Sinneserfahrung, die immer nur Konkret-Einzelnes,
Dieses hier und jetzt vermittelt, ist vielgestaltig und veränderlich,

aber auch endlich, unvollkommen und beschränkt. Durch die
äußern Sinne lernen wir grundsätzlich nur einen beschränkten,
endlichen, unvollkommenen Teil oder Ausschnitt der Wirklichkeit und
der Welt kennen, nie alles, das Allgemeine und das Ganze.

6. Das absolute Weltganze können wir nicht mit Augen sehen,
sowenig wie das Allgemeine, Unendliche, Ideale und Vollkommene;
wohl aber können wir es denken und innerlich anschauen.

7. Was man äußerlich nicht sehen kann, muß man innerlich denken

und vorstellen. Das Denken und Vorstellen, diese spezifische
Fähigkeit und Kraft des Menschen, steht formal im Gegensatz zur
äußern sinnlichen Wahrnehmung und Erfahrung.

8. Der Mensch vermag durch seinen denkenden Geist die
Unendlichkeit des Raumes und der Zeit, damit das Weltganze —
zugleich aber auch die Einheit und Vollkommenheit seines eigenen
Wesens und somit die Totalität der Wirklichkeit innerlich
vorzustellen, anzuschauen und zu denken.

19



Allein für Gott gelten menschliche Maße nicht, und doch
soll Gott Vorbild sein. Von ihm bezieht der Mensch seine
sittlichen Grundsätze, die Gebote der Nächsten- und Feindesliebe,
der Sanftmut, der Vergeltung des Bösen mit Gutem. Er selber
aber, der Gesetzgeber, fährt drein wie ein rasender Zyklope
wahllos über Gläubige und Ungläubige, über Böse und Gute,
Junge und Alte, fährt drein mit Feuer, Lawinen, Erdbeben
und was es an irdischen Schrecken gibt.

Ein solcher unberechenbarer Gott ist wahrhaftig kein Trost
und keine Beruhigung. Da halten wir es lieber mit dem
Zufall; der hat keinen Vernichtungsplan und er führt nichts im
Schilde. Wohl aber läßt sich ihm unter Umständen mit
besseren Einrichtungen, größerer Vorsicht in dem Sinne begegnen,

daß er gar nicht eintreten kann. — Schlimm ist es, wenn
rohe Kräfte sinnlos walten, aber noch viel schlimmer, wenn sie
durch einen wissenden und wollenden Gott ausgelöst werden.

E. Br.

Meditationen über eine
«erschütternde» Zahl

Im «Baselbieter Kirchenboten» vom Dezember 1960 schreibt
ein Pfarrer aus der Kirchgemeinde Bimiingen-Bottmingen zu
den Kirchenwahlen vom November von der «im wahrsten Sinne
des Wortes erschütternden Stimmbeteiligung von siebeneinhalb
Prozent. Woran das wohl liegt? Diese Frage sei hier in aller
Form einmal gestellt. Es ist ja die gleiche Kalamität auch in
der Teilnahme an den Kirchgemeindeversammlungen.
Vielleicht hat jemand eine Antwort darauf und stellt sie einem der
Pfarrer für den nächsten Kirchenboten zur Verfügung.»

Nun richtet sich diese pfarrherrliche Bitte um Antwort ganz
sicher nicht an uns, sondern an die Mitglieder jener so

pflichtvergessenen Gemeinde. Aber niemand kann uns daran hindern,
daß auch wir uns unsere ganz eigenen Gedanken machen und
unsere ganz eigenen Antworten geben auf jene sicher berechtigte

pfarrherrliche Frage. Selbstverständlich nur für unseren
eigenen Hausgebrauch ; der fragende Pfarrer wird mit unseren
Ueberlegungen und mit unserer Antwort nicht viel anfangen
können. Oder dürfen wir annehmen, daß unsere Ueberlegungen
ihm etwas zu sagen haben und einiges zu denken geben? Und
nun ordnen wir unsere Ueberlegungen wie folgt:

1. Daß der Pfarrherr im wahrsten Sinne des Wortes erschüttert

ist, können wir wohl verstehen. Die Vorbereitungen zu die-

9. Gestützt auf diese natürliche Fähigkeit seines Geistes vermag
der Mensch aus der beschränkten sinnlichen Wahrnehmung und
Erfahrung durch exaktes Beobachten, verständiges Urteilen und
vernünftiges Schließen sich selbst, das Weltganze und die Wirklichkeit

adäquat zu erkennen und die zu seinem glücklichen Leben
notwendige wissenschaftliche Welt- und Lebensanschauung zu
entwickeln.

10. Durch die äußere sinnliche Erfahrung lernen wir die Dinge
nur oberflächlich kennen. Zur wahren Erkenntnis gelangen wir
erst, wenn wir den beschränkten gegenständlichen Inhalt der Sinne
auf den Geist, auf den allgemeinen Zweck, auf den inhaltlichen
Begriff der Wahrheit und der Vernunft, auf die konkrete Idee des

Ganzen und Vollkommenen beziehen. Nur dank dieser Beziehung
funktionieren und bewähren sich Geist, Denken, Vernunft und
Erkennen als Werkzeug des Lebens. Zu zeigen, wie dies im Einzelnen
geschieht, ist Sache der Erkenntnistheorie und Logik.

III, Religion
1. Da sich die Menschen in ihrem bewußten Handeln von

zweckbestimmten Vorstellungen und Ideen leiten lassen, kann jede
gesellschaftliche Ordnung nur befriedigend funktionieren, wenn alle
wesentlichen, den allgemeinen Zweck betreffenden Tatbestände und
Zusammenhänge im Bewußtsein aller Beteiligten in gleicher Art
und Weise wahr erscheinen. Jede Gesellschaft und jede Kultur be-

sen Wahlen waren sicher gewissenhaft getroffen worden; die

Mühe der Vorbereitung war sicher nicht gering, und gering
waren sicher auch nicht die finanziellen Belastungen für die

Kirchgemeinde. Auch war das Anliegen wichtig genug; mit
den Kirchgemeindewahlen hat die Gemeinde die demokratisch
garantierte Möglichkeit, ihr eigenes Haus neu zu bestellen und

einzurichten, wie es ihr zusagt. Trotz allem — von 100

Gemeindemitgliedern bleiben rund 92 zu Haus und kümmern sich

keinen Deut um diese dringlichen kirchlichen Angelegenheiten.
Ein solches Desinteressement muß einen gewissenhaften
Gemeindehirten tief schmerzen, und erschüttert muß er sich
fragen: «Ist eigentlich all unser Bemühen für die Katze?»

2. Ein schwacher Trost ist es für den Gemeindehirten zu

vernehmen: Diese Interesselosigkeit zeigt sich nicht nur im
Baselbiet. Solche Klagen hören wir aus fast allen Gebieten, des

schweizerischen Protestantismus, und die Wurzeln dieser
allgemeinen Literesselosigkeit gehen recht tief.

3. Unsere eigene Einstellung zu dieser Interesselosigkeit ist

nicht ganz einfach und läßt sich nicht ohne weiteres auf einen

einzigen Nenner bringen. Erschüttert sind wir zwar nicht, aber

doch stark interessiert. Hinter unserem Interesse sind wirksam
zwei fast gegensätzliche Gefühle: Einmal eine begreifliche
Genugtuung, dann aber auch eine gewisse Besorgnis.

Zuerst also unsere Genugtuung:

Beide Landeskirchen, die protestantische sowohl wie die

katholische, erheben den Anspruch, Vertreterin, Inhaberin und

Sachverwalterin der obersten Werte zu sein, welche die Menschheit

kennt und anerkennt; sie erheben den stolzen Anspruch,
daß ausschließlich in ihren Händen der höchste weltanschauliche

Wert, die Wahrheit, und der höchste sittliche Wert, das

Gute, liege, daß demgemäß nur sie legitimiert seien, über diese

beiden obersten Werte zu verfügen. Doch da zeigt sich die
bedrückende und für die Kirchenleitung sicher auch erschütternde

Tatsache: Das Kirchenvolk anerkennt und honoriert
diese hohen kirchlichen Ansprüche nicht mehr! Mit seiner

minimalen Stimmbeteiligung, mit seiner offen bekundeten
Interesselosigkeit desavouiert das Kirchenvolk nicht nur seine

eigene Kirchenleitung, es desavouiert auch jene hochgreifenden
weltanschaulichen und sittlichen Ansprüche seiner Kirche.
Lebte das Kirchenvolk wirklich noch in der festen Ueberzeugung,

daß jene höchsten Werte tatsächlich in den Händen ihrer
Kirche und nur dort liegen und daß sie dort sehr wohl
aufgehoben seien — es würde treu auch in solchen Abstimmungen

nötigt zur ungestörten Erhaltung und Entfaltung ihres Lebens ein

gewisses gemeinsames, allgemeingültiges, verbindliches und von

allen anerkanntes Bewußtsein. Wenn über wesentliche gesellschaftliche

Tatbestände und Zusammenhänge gegensätzliche Auffassungen

bestehen, gerät die Gesellschaft in eine Krise.
2. Dieses wesentliche, gemeinsame und öffentliche Bewußtsein

ist in seiner bisherigen geschichtlichen Gestaltung die Religion. Die

Religion ist bedingt durch das gesellschaftlich-geistige Dasein der

Menschen und sie hat infolgedessen wesentlich gesellschaftlichgeistige

Funktion.
3. Das Phänomen der Religion, und insbesondere der christlichen

Religion, in deren Kulturkreis wir leben und wirken, kann nur

durch vergleichende wissenschaftliche Betrachtung aller Religionen

richtig beurteilt werden.
4. Infolge ihrer gleichen sozialen Funktion stehen alle Religionen

in einem innern entwicklungsgeschichtlichen Zusammenhang-
Ihre konkrete Gestaltung hängt ab von der jeweiligen konkreten
gesellschaftlichen und geschichtlichen Situation, insbesondere von

der jeweils erreichten Entwicklung der Denk- und Erkenntnisfähigkeit.

5. Der Begriff der Religion enthält drei für das menschliche

Leben entscheidende Momente: a) Religere bedeutet im Gegensatz

zu negligere (vernachlässigen) sorgsames Beachten, Wissen, Er'

kennen und Betonen der lebenswichtigen Tatbestände und Zusanr

20



zu seiner Kirche stehen und würde sich hüten, Kirche und
Werte durch em solches Desinteressement zu desavouieren. Der
innere Abfall des Kirchenvolkes spricht sich zwar nicht in
Worten, wohl aber in den 92 Prozenten der Mitglieder aus, die
bei der Abstimmung zu Hause bleiben, weil sie dort just etwas
anderes zu tun haben. Diesen unausgesprochenen, aber doch
tatsächlich vollzogenen inneren Abfall spürt die Kirchenleitung;

er muß sie erschüttern; er muß sie entmutigen und in
ihrer Aktivität lähmen.

Mit alledem aber sehen wir uns in unseren Ueberzeugungen
bestätigt, in unseren Kämpfen gerechtfertigt. Daß uns das mit
einer stillen Genugtuung erfüllt, wird man verstehen und uns
nicht als besondere Bosheit anrechnen.

Nun aber rasch noch ein Wort zu unseren Besorgnissen:
So offenkundig sich dieser innere Abfall manifestiert — zu

einer klaren Entscheidung, zu einem mannhaften Entschluß
und zu einem Neubau auf anderen und neuen Grundlagen
führt er wenigstens heute noch nicht. Der innere Abfall ist da,
noch nicht aber der äußere Abfall. So geht alles aus in eine
unbestimmte Leere und Schwebe. Und auch das hat seine
Gründe:

Die dem Kirchenglauben gegenüberliegenden Mächte —
das diesseitig-realistische Denken, die Begründung der Wahrheit

und des Guten aus der Realität selbst, dazu die Einsichten
der Wissenschaft und der Philosophie — das alles ist in der
Wahrheitsfrage überaus zurückhaltend. Auch sind diese der Kirche

gegenüberliegenden Mächte, so groß, so stark sie auch sein
mögen, untereinander noch nicht koordiniert. Darum fehlt
ihnen die Stoßkraft, den Gegenwartsmenschen zu einer
Entscheidung in diesen letzten Fragen zu zwingen. Die Kräfte sind
da, sie sind auch am Werk, aber sie haben sich bis heute noch
nicht überall durchsetzen, bis heute es noch nicht zu einer
allgemeinen Anerkennung bringen können.

Das alles kommt dem gegenwärtigen Durchschnittsmenschen
überaus gelegen. Die entsetzlichen welthistorischen Erschütterungen

der letzten Jahrzehnte haben ihn gegenüber allen hohen
Ansprüchen und großen Worten mißtrauisch gemacht. Obwohl
ihm eine dumpfe Alinung, ein unklares Gefühl sagt, daß eine
Gesellschaft ohne die Sicherungen durch einen wohl begründeten

Wahrheitsbegriff und durch eine alle verpflichtende
Sittlichkeit nicht leben kann, lehnt er heute beharrlich alle
Bestrebungen, alle Bemühungen ab, die ihn über seine praktischmaterielle

Existenzsicherung hinaus führen wollen. Was über

menhänge. Religare bedeutet verbinden und binden; b) organische
Verbindung der wesentlichen Bestandteile des Wissens zur totalen
Welt- und Lebensanschauung, durch die das ganze der konkreten
Wirklichkeit bewußt und entsprechend der gegebenen Möglichkeiten
und Bedingungen erkannt wird; c) Verbindung aller Gesellschaftsglieder

und -mitglieder zur notwendigen bewußten Einheit oder
Gemeinschaft.

6. Die Grundbestimmung der Religion als konkreter Gestaltung
des allgemeinen Bewußtseins ist, wie bei der Wissenschaft, das
wesentliche lebensnotwendige Wissen. Religion ist infolgedessen
primitive, noch unentwickelte (unterentwickelte) Wissenschaft.

t. Im Gegensatz zur Philosophie und zur freien, entwickelten
Wissenschaft arbeitet die Religion noch nicht mit reinen,
abstrakten Begriffen, sondern mit gegenständlichen und sinnlichen
Vorstellungen (Symbolen), um damit reine Denkinhalte, das heißt
dem Denken entspringende Erkenntniselemente im unentwickelten,

sinnlichen Massenbewußtsein wirksam werden zu lassen. Die
Religion ist damit der Kunst zu vergleichen, die auch bestrebt ist,
wesentliche Gedankeninhalte zu versinnlichen.

8. Die sinnlich-gegenständlichen Vorstellungen der Religion, die
reine Denkinhalte zur Erscheinung bringen, erkennt man daran,
daß ihnen in der sinnlich-wahrnehmbaren materiellen Welt nichts
Sinnlich-Gegenständliches entspricht.

9. Die Religionswissenschaft hat unter anderem die Aufgabe, die

diese Existenzsicherung und über das Behagen in dieser so

gesicherten Existenz hinausgeht, das alles ist ihm so ziemlich
Hekuba.

Unter dieser Enge, Kurzsichtigkeit und Kurzatmigkeit leiden
gegenwärtig nicht nur die Kirchen, darunter leiden auch alle
der Kirche gegenüberliegenden streng diesseitigen Mächte
und Kräfte. Darunter leiden aber sicher auch — und darin
sehen wir das Schlimmste — die Bemühungen um jene
weltanschaulichen Werte der Wahrheit, um jene sittlichen Werte
der Güte, der gegenseitigen Hilfe, der gegenseitigen Verträglichkeit.

Ohne diese Werte verliert der Mensch seinen Halt,
seine Standfestigkeit. Er wird anfällig für alle politischen und
kulturellen Extravaganzen, für allen den Unsinn und alle die
Torheiten der Tagesmode, die wir uns Tag für Tag ansehen
müssen.

So steht das also: Anlaß zu Besorgnissen haben sowohl die
Jenseits- wie Diesseitsgläubigen. Und doch zeigt sich da ein
Unterschied. Der heute mündig gewordene Mensch hat die Zeit
des Jenseitsglaubens im großen und ganzen bereits hinter sich;
von diesem Jenseitsglauben löst er sich eben vor unseren Augen
langsam ab. Der Uebergang aber zum Glauben an die
Diesseitswahrheit, der steht ihm noch bevor. Zu dieser Diesseits- und
Menschenwahrheit hat er den Weg und den Anschluß noch
nicht in so allgemeinem Ausmaß gefunden, wie das eigentlich
zu erwarten wäre. Aber es ist ja wohl so : Der Weg gerade zum
Nächstliegenden ist meistens der schwierigste und führt in die
weitesten Umwege hinaus. Die religiös-jenseitigen und leider
auch einige philosophische Umwege der Menschheit auf dem
Wege zur Realität selbst — das darzustellen wäre ein recht
nützliches Unternehmen. Hier müssen wir darauf verzichten.
Da höre ich die erstaunte Frage: Ja, ist denn nicht der Mensch
selbst ein Teil, ein Modus, ein lebendes Integral eben dieser
Realität? Freilich ist er das. Gerade deswegen ist die
Selbsterkenntnis auch eine der schwersten Aufgaben, die dem
Menschen gestellt werden können; denn hier fallen Ausgangspunkt
und Zielpunkt der Erkenntnis, hier fallen Subjekt und Objekt
ins Eins zusammen. Die Griechen wußten, warum sie über der

Tempelpforte zu Delphi als erstes Gebot auf dem Weg zur
Weisheit die Worte schrieben: «Erkenne dich selbst!»

Omikron

Die Protestanten haben die Heiligen abgeschafft
und nur die Scheinheiligen beludten. Corvin

sinnlich gegenständlich verkleideten Denkinhalte der Religion auf
ihre wahre begrifflich-geistige Bedeutung zu reduzieren und sie

dadurch zu erklären.
10. Mit Hilfe dieser wissenschaftlichen Methode hat sich

ergeben, daß Gott nichts anderes ist als eine Produktion, eine
Vorstellung, eine Idee des Menschen, durch die er sich auf einer
gewissen geschichtlichen Stufe seiner Entwicklung seines wahren
Wesens, bzw. seines allgemeinen Gattungswesens, des Inhalts der
Wahrheit bewußt wird. Gott ist auch nach der Bibel nichts anderes
als der Geist, von dem man sich kein sinnliches Bild machen soll.
Der Geist aber ist in seiner konkreten Realität das spezifische
Gattungswesen des Menschen. Resultat: Der Mensch ist Gott oder
das absolute Prinzip.

NB. Vergleiche Engels: «Die Frage ist bisher immer gewesen: Was ist
Gott? und die deutsche Philosophie hat diese Frage dahin gelöst: Gott
ist der Mensch. Der Mensch hat sich nur selbst zu erkennen, alle
Lebensverhältnisse an sich selbst zu messen, nach seinem Wesen zu beurteilen,
die Welt nach den Forderungen seiner Natur wahrhaft menschlich
einzurichten, so hat er das Rätsel unserer Zeit gelöst.» Da die Religion und
ihre Vorstellungen von Menschen produziert wurden und ausgelegt werden,

ist der Mensch auch befähigt, diese Produktion seines Kopfes
wissenschaftlich zu begreifen und auf ihren wahren, unverhüllten und
unverfälschten gedanklichen Gehalt zu reduzieren.

Fortsetzung folgt

21


	Grundsätze der Freidenker - Grundsätze des Humanismus (Fortsetzung folgt)

