Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 2

Artikel: Begehre nicht, dass die Sachen in der Welt gehen wie du willst, [...]
Autor: Epiktet

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411026

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

bettet, in welchem auch der Geist eingebettet ist. Dieser vom
Geist erforschte Glaube ist der Seinsgrund selbst, in welchem
der Geist aufruht.

Obwohl hiermit der Gedankengang abgeschlossen ist, bringt
HaenBler in einem SchluBlkapitel noch eine Ergiinzung. Es er-
gab sich, dal wihrend der Drucklegung noch Veréffentlichun-
gen bekanntgeworden waren, welche zeigten, daf3 die Entwick-
lung schon wieder ein Stiick weitergegangen ist. Der innere
Gegensatz scheint danach auch nach auBlen aufgebrochen zu
sein. Stimmen aus dem theologischen und dem philosophischen
Lager weisen auf den Zwiespalt hin. Hier werden unter anderem
der durch sein Buch «die Zukunft des Unglaubens» bekannt
gewordene Szczesny und Jaspers fiir den philosophischen und
wieder Karl Barth fiir den theologischen Glauben genannt.
Ohne hierauf niher einzugehen, sei nur darauf aufmerksam
gemacht, wie in ganz klarer Weise der Existenzphilosoph Jas-
pers den Standpunkt des philosophischen Glaubens, also die
Menschenwahrheit nach HaenBler, zu vertreten wagt. Jaspers
ist immer wieder durch seine offene und mutige Redeweise,
welche keine Riicksicht auf die 6ffentliche Meinung nimmt, in
angenehmer Weise aufgefallen und verdient daher bei seiner
an sich auf Versohnlichkeit abzielenden Betrachtungsweise be-
sondere Beachtung.

Hier scheint der Platz fiir eine kleine Nebenbemerkung giin-
stig zu sein. In unserer freidenkerischen Bewegung sind meh-
rere Krifte wirksam, welche aus verschiedenen Weltanschau-
ungen schopfen. Nicht der Materialismus allein, auch der kri-
tische Realismus, wie bei Haenfler, und, wie wir nun sehen,
auch der Existenzialismus sind philosophische Glaubensweisen,
welche im Gegensatz zur kirchlich-dogmatischen Lehre stehen.
Der Existentialismus wendet sich nicht nur zu einer neuen
Ontologie, sondern auch zu einer neuen Betrachtung des
menschlichen Daseins. Aus seiner Ontologie stellt er die
(menschliche) Existenz in ein neues Blickfeld, das im wenig-
stens teilweise bewuBten Gegensatz zur theologischen Betrach-
tungsweise steht. Alle diese Systeme begriinden den Gegensatz
zur Gotteswahrheit. Auf dieser breiten Basis jedes modernen
philosophischen Denkens ist unsere Front noch stirker, als
wenn sie sich nur auf eine einzige Grundlage stellt. Mit Hilfe
des Existentialismus kommen wir eher an die 6ffentliche Mei-
nung heran als mit anderen Systemen. Das sollten wir metho-

Freunde der Vernunft lesen den Freidenker!

J

disch beachten! Dies zeigt der Schluf3 des Buches von HaenB-
ler deutlich.

Das Buch weist uns eine Fiille interessanten Materials auf,
um die Meinung der Gegner verstehen zu lernen. Es schildert
fast spannend den Kampf in Basel um das neue Universitits-
gesetz. Es zeigt deutlich, wo heute der Kernpunkt unserer Ar-
beit liegen mufB}. Es mag manchem diese Feststellung nicht
selbst passen, wir kommen aber nicht drum herum. Die philo.
sophische Grundlage ist wichtiger geworden als die naturwis-
senschaftliche. Nur sie kann die tieferen Griinde des groflen
Zwiespaltes im Denken zwischen Gotteswahrheit und Men-
schenwahrheit aufweisen. Die Naturwissenschaft kann wohl
einzelnes ad absurdum fiithren, die Dogmatik, die Wunder, die
Schéopfungsgeschichte usw., aber die Philosophie riittelt an der
Grundlage des heute schon sehr morschen theologischen Glau-
bensgebédudes.

Und noch eines sei besonders hervorgehoben: die Art und
Weise ndmlich, wie Haenfller sein Streitgesprich fiihrt, der
Ton, welcher durch die ganze Arbeit durchklingt, sind vorbild-
lich fiir jedes Streiten iiberhaupt. Streiten ist Gesprdch mit-
einander, sachlich, auch beim Gegner das Gute achtend, ohne
personlichen Angriff den Gegner immer zu verstehen suchend.
So miissen Gespriche gefiihrt werden und nicht anders. Das ist
das, was Jaspers die Kommunikation zwischen den Menschen
nennt, welche einen wesentlichen Teil der Existenz ausmacht.
Hier, glaube ich, haben auch wir noch viel zu lernen!

Dr. H. Titze
Begehre nicht, dal3 die Sachen in der Welt gehen
wie du es willst, sondern wiinsche vielmehr,
daB alles, was geschieht,
so geschehe, wie es geschieht.
Dann wirst du gliicklich sein.
Epiktet

gemeinhin die GroBe der Aufgabe, die sie sich gestellt haben. Es
ist eben nicht so einfach, ein neues religioses oder philosophisches
Leitbild zu finden. Keine unter den dissidentischen Bruderschaften
ist klug, distinguiert und alt genug fiir ein derart schwieriges Un-
ternehmen ... Ich vermute sogar, daBl die Aufgabe jedenfalls zu-
niichst unlésbar ist und in dieser Formulierung eine falsche Ziel-
setzung darstellt.»

P.78: «Die meisten Ungldubigen, zumal wenn sie sich eng an
ihre Gesinnungsorganisation halten, gehdren zum geistigen Mittel-
stand. Sie urteilen kritisch genug, um mit der Kirche zu brechen.
sind aber nicht fihig, eine unabhiingige weltanschauliche Stellung
zu beziehen. Zu der tiefgriindigen Erkenntnis, dall man ein anstin-
diger Mensch sein kann ohne Dogmen aus Rom oder Wittenberg,
reichen ihre Geisteskrifte, und auf dem Lehrsatz bleiben sie auch
sitzen . .. Ein eigener schopferischer Gedanke fehlt.»

Da stehen wir also wie begossene Pudel. Nun, einer sachlichen
Kritik sind wir durchaus zuginglich. Wir wissen selbst nur zu gut
und zu schmerzlich, wie viel an dieser harten Kritik berechtigt, wie
viel aber auch unberechtigt ist.

IV.

Jetzt aber kehren wir den SpieB, der uns so unsanft gekratzt hat,
resolut um. Wir richten seine scharfe Spitze direkt auf Herz und
Brust unseres Autors und fragen ihn mit derselben Dringlichkeit,
mit der er eben vorher uns in Frage gestellt hat: «Wenn doch
beides falsch ist, sowohl die Religion-als auch der Kampf gegen die
Religion — was hast denn du uns anzubieten? Zeige uns deine

12

eigenen weltanschaulichen Positionen! Verkiinde uns dein eigenes
Evangelium! Wir sind gerne bereit umzulernen, wenn man uns
iiberzeugen kann.»

Da zeigt sich etwas recht Sonderbares — unser Autor steht da
mit leeren, genauer: mit fast leeren Hidnden! Mit Anerkennung
aber sei zugleich festgestellt: Unser Autor weil das und gibt es
schlankweg zu. Er schreibt p. 80: «Man wird mir also in summa
vorwerfen, ich hiitte alles Bestehende verldstert und konne nichts
Besseres an dessen Stelle setzen. Der Einwand ist richtig.» Solche
Aufrichtigkeit versohnt, und wie gesagt, so ganz leer sind diese
Hinde nun doch auch nicht. Wir treten kurz auf diese Frage ein;
wir konnen einiges daraus lernen.

Mit uns ist Pzillas iiberzeugt, daB es eine an sich bestehende
Realitiit gibt; er ist nicht Idealist wie Fichte, der bekanntlich
meint, daB das erkennende Subjekt die Welt erst schaffe. In der
Seinslehre ist Pzillas wie wir Realist, in der Erkenntnislehre d
gegen ist er noch Idealist. Da hilt er es mit Schopenhauer und d#
her auch mit Kant. Er baut seinen Wahrheitsbegriff also nicht, wie
wir und wie die Wissenschaft und wie die realistische Philosophit
auf der Realitit auf; seine tiefbohrende Skepsis hindert ihn daran
Er hat iiberhaupt recht wenig Zutrauen in eine realistisch begriin*
dete Wahrheit; dem Mythos schenkt er bedeutend mehr Zutrauen
Aus diesen philosophischen Grundeinstellungen heraus argumer
tiert er nun wie folgt:

Der Christenglaube ruht auf einem Mythos und ist selbst €if
Mythos. Dieser christliche Mythos hat aber heute seine Kraft und



	Begehre nicht, dass die Sachen in der Welt gehen wie du willst, [...]

