
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 12

Artikel: Ein Gespräch über die Weihnacht

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nein, das wollen Sie nicht. Sie wollen, daß die Schweizer
Hymne einige und nicht trenne; denn nur so erfüllt sie ihren
Zweck.

Deshalb bitten wir Sie, auf Ihren Beschluß zurückzukommen.
Die Möglichkeiten, zu einer Nationalhymne zu gelangen, die
jeder rechte Schweizer freudig mitsingen kaim, sind nicht
erschöpft.

Es ließe sich an einen Wettbewerb unter schweizerischen
Dichtern denken, dem, weim ein passender Text gefunden ist,
ein Wettbewerb unter den Komponisten folgen könnte.

Da aber «Trittst im Morgenrot daher» als Komposition
altbekannt, beliebt und — wie gesagt — höchst eindrucksvoll ist,
ließe sich dieser Komposition ein neuer, weltanschaulich
neutraler Text unterlegen. Wir bitten Sie, den beigelegten Text auf
seine Brauclibarkeit in diesem Sinne zu prüfen.

Sollten sich aber gegen die Verbindung der alten Melodie
mit einem neuen Texte Bedenken erheben, so ließe sich für
den neuen Text eine neue Melodie gewinnen, sei es durch
Ausschreibung eines Wettbewerbes, oder indem ein bestimmter
Komponist mit der Aufgabe betraut wird.

Es würde uns freuen, erfahren zu dürfen, daß Sie unserer
Eingabe Ihre Aufmerksamkeit zugewandt haben.

Mit vorzüglicher Hochachtung
Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Der Präsident des Zentralvorstandes

sig. Marcel Bollinger

Fridtjof Nansens Glaubensbekenntnis

Vor kurzem feierte das Abendland den 100. Geburtstag Fridtjof

Nansens. Pflichtschuldigst rief es sich dabei nicht nur den
Namen, sondern auch Leben und Werke des großen Norwegers
in die Erinnerung zurück — und fühlte sich micht Recht etwas
beschämt, das alles in Drang und Not unserer Gegenwart
vergessen zu haben. Staunend und bewundernd stehen wir heute
wieder vor den fast übermenschlichen Leistungen dieses
überreichen Lebens. Nur andeutungsweise sei hier erinnert an Nansens

kühne Durchquerung Grönlands, an seine drei Jahre
dauernde Nordpol-Expedition, an seine sportlichen
Meisterleistungen als Ski-Langläufer, an die Lösung Norwegens aus der
zu engen Union mit Schweden, an sein Wirken als norwegischer
Gesandter in London und Washington, vor allem aber an seine
unvergeßlichen Arbeiten für die Flüchtlinge des Ersten
Weltkrieges (Nansenpaß!) und für die hungernden Völker, beson-

Ein Gespräch über die Weihnacht

Fragen Sie, wo Sie wollen, nach der Bedeutung des Weihnachtsfestes,

Sie werden die Antwort bekommen wie ich letzthin: «Aber
Sie! In der Nacht vom 24. auf den 25. Dezember ist doch Jesus
Christus zur Welt gekommen. Das weiß ja ein jedes Kind! Zweifeln

Sie etwa daran?»

«Ja», antwortete ich, «ich kann nicht anders, da die Bibel auch
hierin höchst unklar, um nicht zu sagen widerspruchsvoll, ist.»

«In bezug auf das Weihnachtsfest? Da steht einem ja der
Verstand still!»

«Ist schon möglich beim Bibellesen», dachte ich, sprach es aber
höflicherweise nicht aus.

«Woher haben Sie Ihre Widerspruchs-Weisheit? Wohl aus einem
atheistischen Pamphlet!» ereiferte sich der gute Christ.

«Keineswegs», antwortete ich, «sondern aus dem weitverbreiteten

gutkatholischen Bestseller ,Und die Bibel hat doch recht' von
Werner Keller.»

ders in Rußland, im Dienste des Völkerbundes, die ihn ah

Wohltäter der Menschheit erwiesen haben.
So gewissenhaft die Zeitungen über alle diese Leistungen

berichtet haben — über Nansens realistisch-diesseitige
Weltanschauung haben sie sich mit gewohnter Vorsicht ausgeschwiegen.

Als ehrenvolle Ausnahme von dieser Schweigeverschwö-

rung nennen wir hier nur rasch den tapferen Fritz Wartenweiler;

er schrieb in der «Genossenschaft» vom 21. Oktober:
«Ein Prophet neuen Schlages! Den Schriftgelehrten seiner

Kirche hat er sich — zu Recht oder zu Unrecht — entzogen.
Unwillig und außerstande, seinen brausenden Wein in ihre
zermürbten Schläuche zu fassen, hat er neue Formen für alte

Wahrheiten gesucht und gefunden.» Was hinter diesen wenigen
Worten Wartenweilers steckt, das dürfen und wollen wir hier

in unserem eigenen Organ unserem Leser ausführlich vor Augen
führen.

Da stehen wir zunächst vor drei Tatsachen, die wir herzlich

begrüßen :

1. Der große Norweger baut seine ungeheure Lebensleistung
auf dem Grund einer klar und tief durchdachten Weltanschauung

auf.
2. Das ist nicht irgend eine weit hergeholte, das ist unsere

eigene, auf dem festen Grunde der Realität und der Wissenschaft

aufgebaute Weltanschauung, die Nansen zu seinen
großen und schönen Taten verpflichtet.

3. Nansen hat seine Weltanschauung nicht verschwiegen; er

hat sie und damit auch seinen offenen Gegensatz zum
Christenglauben, für jedermann deutlich und vernehmbar, ausgesprochen

und ist vor der breitesten Oeffentlichkeit auch tapfer dazu

gestanden. Im Jahre 1929 hat er sie unter dem Titel «Mein
Glaubensbekenntnis» der in Neuyork erscheinenden Zeitschrift
«The Forum» zur Verfügung gestellt. Diesem berühmten Dokument

entnehmen wir für heute nur die folgenden Sätze :

«So werden wir veranlaßt anzunehmen, daß das ganze Weltall,

d. i. sowohl die leblose als die belebte Welt, die
physikalische wie auch die geistige Sphäre, den Naturgesetzen
unterstellt, und daß diese Gesetze die Vergangenheit bestimmt
haben und die Zukunft bestimmen. Zwischen der leblosen und

der lebenden Materie, zwischen den physikalisch-chemischen
und den geistigen Vorgängen können wir keinen grundsätzlichen

Unterschied erkennen. Sie alle sind Teile und Vorgänge
der Natur. Das organische Leben ist eine Form der Energie und

unterstellt den gleichen Gesetzen, die die Bewegungen der

Elektronen und der Himmeskörper bestimmen. Es ist uns noch

unbekannt, wie das organische Leben und seine ersten Formen
auf unserem Planeten entstanden sind. Wir wissen, daß es
einstmals begonnen haben muß, und daß es eines Tages aufhören

«Aber Sie, das ist doch ein wissenschaftliches Werk!»
«Ganz vorzüglich wissenschaftlich drapiert, aber grundkatholisch,

was daraus hervorgeht, daß es einen Vortrag des Papstes

Pius XII. im Wortlaut aufnehmen durfte. Doch das nur nebenbei.

Darf ich Ihnen auf Grund des Buches einiges von der Weihnacht

sagen?»
«Ich bin begierig.»
«Ich muß das Ergebnis voranstellen, weil von diesem aus die

Widersprüche deutlicher zutage treten. Der Verfasser sagt uns

klipp und klar, daß die Nacht vom 24. auf den 25. Dezember als

Geburtszeit Christi gar nicht in Betracht kommen könne.»
«Hören Sie auf!»
«Wie Sie wünschen.»
«Nein, nein! Sagen Sie, wie will er das beweisen?»
«Folgendermaßen: Im zweiten Kapitel des Lukas-Evangelium«

steht geschrieben: ,TJnd es waren Hirten in derselbigen Gegend

auf dem Felde bei den Hürden; die hüteten des Nachts ihre

Herde.'
Daran knüpfte er folgende Ueberlegungen: ,Meteorolo gen

haben in Hebron genaue Temperaturmessungen angestellt. Diese'

Ort im Süden der Judaberge weist dasselbe Klima auf wie das nahe

90



wird, wenn die Sonne so stark abgekühlt ist, daß die Temperatur

auf der Erdoberfläche unter eine gewisse Grenze sinkt
Es ist deshalb kaum logisch anzunehmen, daß das organische
Leben etwas grundsätzlich anderes ist als die Vorgänge der
leblosen Materie sind; beide werden durch physikalische oder
chemische Energie hervorgerufen.»

«Und nun zur Seele. Sie ist unzertrennlich mit allen Formen
organischen Lebens — Tieren und Pflanzen — verbunden
Wo das Leben beginnt, beginnt die Seele, und wo das Leben
endet, da endet die Seele Die Behauptung, daß die Seele
nach dem Zerfall des Körpers und seiner Organe — durch
deren Vorgänge sie erzeugt wurde — fortlebt, steht so sehr im
Gegensatz zu allen Vernunftgründen, daß man sich mit ihr
nicht als einem wissenschaftlichen Problem befassen kann
Und wo im Weltenraume setzt diese enorme Zahl individueller
Seelen ihr unsterbliches Dasein fort? Die Mohammedaner sind
vielleicht am exklusivsten, indem sie behaupten, daß es eine
Unsterblichkeit nur bei den Männern gibt Wenn der Körper

und seine Organe vernichtet und Teile des komplizierten
Systems, welches den Sitz der Seele bildet, zerstreut werden, so
müssen die geistigen Tätigkeiten aufhören, und die individuelle
Seele kann als solche nicht fortbestehen Aber gewiß ist es
ein selbstloserer, edlerer und folgerichtiger Glaube zu glauben,
daß unser Leben hier und jetzt ist, daß wir nur Durchgangsglieder

in der ununterbrochenen Kette von der Vergangenheit
zur Zukunft sind, daß wir nur in den Ergebnissen unserer
Gedanken und Handlungen und in unseren Nachkommen
fortleben, und daß wir deshalb in diesem einen Leben unser
Bestmögliches leisten müssen. Diese Anschauung ist geeignet, das

Solidaritätsgefühl zu stärken und bildet eine gesündere Basis
für unsere Lebensführung und den Fortschritt der Allgemeinheit

als veraltete Illusionen und Postulate einer Lehre, die auf
der selbstischen Vorstellung von der Erlösung des Individuums
in einem Jenseits beruht.»

«Wenn alles, was sich ereignet, den Naturgesetzen
unterworfen ist, wenn alle unsere Handlungen, seien sie nun wichtig
oder unwichtig, durch die endlose Reihe von Ursachen und
Wirkungen in der Vergangenheit bestimmt werden, so ist
natürlich für einen freien Willen kein Raum Die ganze
Persönlichkeit eines Individuums wird durch Geburt und
Umgebung, durch Vererbung und Erziehung bestimmt.»

«Wenn alles durch Naturgesetze bestimmt wird, wie kann es
dann irgend einen Zweck des Ganzen geben? Die Antwort lautet,

daß die ewigen Gesetze sind, weil sie sind, und keinem
Zweck außerhalb ihres eigenen Selbst dienen können Einst,
vor langer Zeit, entstand und entwickelte sich auf unserem
kleinen Planeten unsere organische, lebende Welt, und eines

gelegene Bethlehem. Die Temperaturkurve zeigt in drei Monaten
Frost an. Nach den bisher vorliegenden Forschungsergebnissen
dürfte sich das Klima in Palästina während der letzten 2000
Jahre nicht wesentlich geändert haben, mithin können die modernen

exakten meteorologischen Beobachtungen zu Grunde gelegt
werden. Zur Weihnachtszeit herrscht zu Bethlehem Frost, und bei
Minustemperatur wird auch im Gelobten Lande kein Vieh auf den
Weiden gewesen sein. Die Ueberlieferung im Lukas-Evangelium
deutet demnach auf Jesu Geburt i'or Beginn der Winterszeit hin.'
Und er bekräftigt seine Ansicht, indem er beifügt: .Astronomen,
Geschichtsforscher und Kirchenhistoriker sind übereinstimmend
der Meinung, daß der 25. Dezember des Jahres null nicht das
authentische Datum der Geburt Christi ist.'»

«Welches soll denn das authentische Datum sein?» fragte mein
guter Christ spürbar aus innerer Erregung heraus.

«Davon ist leider nichts gesagt. Aber ich schulde Ihnen die
Erklärung dafür, daß ich behauptet habe, die Bibel sei auch in be-
*ug auf die Geburt Christi unklar, sogar widerspruchsvoll. Sie er-
sählt nämlich an anderer Stelle vom Stern zu Bethlehem und den
drei Weisen aus dem Morgenland, die das neugeborene Kindlein
sahen, ihm Geschenke brachten und so weiter.»

Tages wird sie wieder vergehen. Ist es nicht zuviel verlangt,
daß sie außerhalb ihrer eigenen wechselnden Vorgänge auch
eine Bedeutung, einen Zweck haben sollte?»

«Die christlichen Moralgebote sind Ueberbleibsel aus
einer Zeit, als die Menschen noch an einen Gott des Krieges,
einen Gott der Rache und Vergeltung, wie den Jahwe Israels,
glaubten. Wir sollten derartigem Aberglauben entwachsen sein
und es als unsere Pflicht ansehen, unsere Lebensanschauungen,
unseren Glauben, unsere moralischen Grundsätze, so gut es

geht, mit unserem Denken in Einklang zu bringen und unsere
Lebensführung auf Grundsätze zu gründen, die wir für richtig
und gerecht halten.»

«Es ist notwendig, im Einklang mit den modernen Anschauungen

einen neuen, wohlbegründeten Moralkodex aufzubauen,
der von Aberglauben frei ist und auf den alten Grundsätzen der
Solidarität und der Liebe beruht.»

Es mag sein, daß wir heute, nach drei Jahrzehnten neuer
Forschung, dies und jenes etwas anders formulieren würden,
aber aufs Ganze und Grundsätzliche hin angesehen stellen wir
fest:

Wir dürfen stolz sein auf Nansen, auf diesen wirklich großen
und vornehmen Vorkämpfer unserer besten weltanschaulichen
Ueberzeugungen — und wir schämen uns dieses Stolzes nicht!

Omikron

Kann man mit Logik allein
gegen die Religion angehen?

In der letzten Nummer des «Freidenkers» hat Omikron auf
eine leider viel zu wenig bekannte Schrift von Siegmund Freud
hingewiesen, nämlich auf «Zukunft einer Illusion». Mir selbst
hat seinerzeit die Lektüre dieser Schrift geholfen, den letzten
Schritt zur Lösung von der Kirche zu tun. Zwar war ich vorher
verstandesmäßig schon bereit dafür, aber ich konnte den
Schritt nicht ausführen, weil mich bis dahin unbewußte
Bindungen daran hinderten. Freud hat mich dazu gebracht, dies
einzusehen und dann auch die Konsequenz aus dieser Einsicht
zu ziehen.

Seit etwa zwei Jahren lese ich regelmäßig den «Freidenker».
Was mir dabei auffällt, ist, daß zu viel mit rein vernunftmäßigen

Argumenten gegen die Religion angegangen wird.
Gewiß, bei einer kleinen Schicht kann man damit Erfolg haben,
aber dann müßte das Wirkungsgebiet auf diese wenigen
beschränkt bleiben. Dies führt leicht dazu, daß man sich ab-

«Was soll dabei Widerspruchsvolles sein?!»

«Einen Augenblick Geduld. Werner Keller macht aus den drei
Weisen drei Exiljuden, deren Vorfahren einst in die babylonische
Gefangenschaft geraten waren. Als Astrologen an der babylonischen

Sternwarte zu Sippar gewahrten sie eines Nachts einen
ungewöhnlich großen und hellen Stern am Firmament, erkannten
aber (nach Keller), daß der Eindruck, es sei da ein neuer
Himmelskörper aufgetaucht, durch die Engstellung der Planeten Jupiter

und Saturn hervorgerufen wurde.

Jupiter galt aber bei allen Völkern und zu allen Zeiten als
Glücks- und Königsstern, Saturn nach altjüdischer Ueberlieferung
als Beschützer Israels. Das überaus glanzvolle Zusammentreffen
der beiden Sterne deutete nach astrologischer Sinngebung auf das

Erscheinen eines mächtigen Königs im Westland (Palästina), von
dem die Juden die Befreiung vom römischen Joche erwarteten.
Der Wunsch, den erhofften Messias gleich nach seiner Geburt
begrüßen zu können, war für die drei Astrologen der Antrieb zu
der beschwerlichen Reise, die der Verfasser des Buches etwas
großsprecherisch eine wissenschaftliche Expedition nennt. Sie

kamen Ende November in Palästina an, erlebten dort anfangs Dezem-

91



kapselt und auch zu dem noch schlimmeren Fehler, daß man
dann verächtlich auf die anderen hinabblickt, die man weit
unter sich wähnt. Mit Ueberheblichkeit und Selbstgerechtigkeit
aber werden wir nie etwas erreichen können. Freud zeigt in
«Zukunft einer Illusion» auf, wie tief die religiösen Bindungen
wurzeln und daß sie oft eng verknüpft sind mit Bindungen an
den Vater bzw. die Mutter.

Darum müssen wir unterscheiden zwischen den Menschen,
die von klein auf religiös erzogen worden sind, und den noch
wenigen anderen, die in einem freidenkerischen Milieu
aufwachsen durften. Wir wissen ja heute, welch große Bedeutung
die ersten Lebensjahre für die seelische Entwicklung des
Menschen haben. Wenn wir uns dessen bewußt sind, wie können
wir dann aber versuchen, nur mit verstandesmäßigen Argumenten

und vielleicht noch mit Hohn und Spott gegen das
anzugehen, was tief in den ganz jungen Menschen eingeprägt worden

ist?
Vor lauter Konsequenz habe ich als junge Mutter meinen

Buben nie biblische Geschichten erzählt. Heute sehe ich dies
eher als einen Fehler an, denn in unserer Kultur wird soviel
Bezug genommen auf Worte und Bilder der Bibel, daß meinen
Sölmen da wohl manchmal der Anschluß fehlt. Aber ich
glaubte damals auch, daß ich keine Märchen erzählen dürfe,
während ich mich später belehren lassen mußte, der Symbolgehalt

der Märchen sei etwas sehr Wichtiges für die Entwicklung

des kindlichen Denkens und Fühlens. Auch die Bibel
enthält viele schöne Symbole. Gibt es ein schöneres Sinnbild für
die Hoffnung, die wir in die Kinder setzen, als die Weihnachtsgeschichte?

Die stete Erneuerung des Menschengeschlechtes,
das von der kommenden Generation das erhofft, was die
vorhergehende nicht erreichen konnte, liegt doch in dieser Erzählung

von der Geburt Jesu, der aus der Armut und dem Volk
hervorgegangen ist.

So wie das Christentum heidnische Symbole übernommen
hat — die Sonnwendfeier lebt z. B. weiter im «Christbaum» —
so wird auch eine freidenkende Menschheit Symbole aus dem
Christentum übernehmen, ohne daß wir dies als Verrat an
unseren Ideen empfinden dürfen.

Oder denken wir an Allerseelen, den Totengedenktag, in dem
auch sehr altes Brauchtum weiterlebt. Im Herbst, wenn die
Blätter fallen und die Pflanzenwelt sich zum Winterschlaf
anschickt, ist es sehr natürlich, unserer Toten zu gedenken. Daß
dabei die Hoffnung mitschwingt, auch die Menschen möchten,
wie die Natur, im Frühling wiederum erwachen, ist nur zu
verständlich. Die Angst vor dem Tode und das Nicht-wahr-habenwollen,

daß der einzelne nicht weiterleben wird, ist eine der
wesentlichsten Nährwurzehi der Religion. Wenn mich ein

her die dritte Konjunktion (Engstellung) der beiden Sterne und
fanden dann bekanntlich' das Kindlein in der Krippe im Stall
zu Bethlehem. Welche Bibelstelle hat nun recht, diese mit der
ivinterlichen oder die andere mit der vorwinterlichen Geburt?»

Mein lieber Christ schwieg.
«Wenn die letztgenannte, welche die Kirchenhistoriker,

Geschichtsforscher und Astronomen für sich hat — wieso diese
letztern, ist mir übrigens unerfindlich —», fuhr ich weiter, «so muß
es einen doch wundernehmen, was die Kirche bewegen konnte,
viele Jahrhunderte lang bis auf den heutigen Tag und wahrscheinlich

noch weit in die Zukunft hinein die ganze Christenheit zu
veranlassen, die Geburt ihres Herrn und Heilandes am unrichtigen
Tage zu feiern.»

«Eigentümlich», murmelte mein guter Christ.
Ich konnte ihm auch hierüber Auskunft geben, selbstverständlich

auch das nur auf Grund des Kellerschen Buches «Und die Bibel
hat doch recht». Darin steht geschrieben:

«Der 25. Dezember als Weihnachtstag ist im Jahre 354 erstmals
urkundlich erwähnt. Unter dem römischen Kaiser Justinian (527
bis 565) wurde er als gesetzlicher Feiertag anerkannt. Bei der
Wahl dieses Tages spielte ein allrömischer Festtag eine wesent-

christengläubiger Mensch frägt, ob ich denn wirklich meine,
mit dem Tode sei alles zu Ende, dann erzähle ich ihm, wie

meine Mutter im Herbst vor ihrem Tode besonders viele
Blumenzwiebeln gepflanzt hat, so daß ihr Garten im nächsten

Frühling, als die Mutter schon einige Monate nicht mehr lebte,
schöner erblühte denn je. Eine Tatsache — und zugleich ein

Sinnbild für die Art, wie wir wirklich weiterleben, nämlich in

dem, was wir getan und gesagt haben. Der Lyriker Max Zimme-

ring hat dies in einem seiner Gedichte sehr schön ausgedrückt:

«Es lebt mit uns so mancher Tote mit
und weist die Richtung uns auf vielen Wegen.»

Ich habe diese zwei Beispiele angeführt, um zu zeigen, daß

man mit Argumenten, die mehr an die Gefühle als an die
Vernunft appellieren, manchmal weiter kommt. Dies wird, besonders

der Fall sein bei Frauen. Wenn wir auf die Erziehung der

nachfolgenden Generation einwirken wollen, dann müssen wir
so argumentieren, daß auch die Frauen davon berührt und

überzeugt werden. Wir müssen uns dabei bewußt sein, daß die

Religion für viele der von klein auf anerzogene Halt ist. Wir
dürfen diesen nicht wegnehmen, ohne ihnen etwas zu geben,
das sie anspricht und auf das sie sich stützen können.

Und zum Schluß noch etwas: Ich hege den Verdacht, daß

jene Freidenker, die meinen, sie müßten überall fanatisch

gegen die Religion kämpfen, ihrer Sache eigentlich nicht sicher
sind. Weil sie sich innerlich noch nicht restlos befreit haben

von ihrem Kinderglauben, darum geben sie sich gegen außen

unduldsam. Erst wenn man sich wirklich frei fühlt von den

einst eingeimpften Anschauungen, dann kann man vorurteilslos

handeln.
Ich würde es begrüßen, wenn im «Freidenker» einmal von

einem Psychologen ausführlich auf die unbewußten Bindungen
an die Religion hingewiesen würde, damit wir besser erkennen,
wie und wo wir einsetzen müssen mit unseren Argumenten.

E. B.

Rätsel und Fragen um Frank Buclimann

I. Daß wir die Lehre Frank Buchmanns von unseren
Grundüberzeugungen her ablehnen müssen und tatsächlich auch
ablehnen, ist selbstverständlich. Buclunanns Reinfall auf Hitler
und die hinter diesem Reinfall hegende politische Instinktsund

Ahnungslosigkeit Buchmanns hat schon wg. in Nr. 9

unseres Organs deutlich genug herausgestellt ; diese Anklage bleibt
Wort für Wort zu Recht bestehen. Der politische Faux-pas ist

aber nicht das einzige Motiv zu unserer Ablehnung. Wir lehnen

liehe Rolle. Im alten Rom war der 25. Dezember der ,dies natalis

invictV, ,der Geburtstag der Unbesiegten' (d. h. der Sonne), der

Tag der Wintersonnenwende und zugleich in Rom der letzte Tag

der Saturnalien', die längst in einen einwöchigen zügellosen
Karneval ausgeartet waren, und deshalb eine Zeit, in der sich die

Christen vor Verfolgungen am sichersten fühlen konnten.»
Zu letzterem ist allerdings zu bemerken, daß Kaiser Konstantin

der Große das Toleranzedikt für die Christen schon 40 Jahre

früher erlassen hatte, die Gefahr für jene also nicht mehr groß

war.
Darauf ereiferte sich mein Christ: «An diese Erklärung glaube

ich nicht. Das ist einfach nicht wahr! Aber angenommen, es

verhalte sich mit der Wahl des Pseudogeburtstages Christi so, wie

Werner Keller schreibt, so müßte ich sagen, daß ich diese

Aufpfropfung einer christlichen Bedeutung auf einen heidnischen

Feiertag empörend fände. Ja ich müßte diejenigen, die es getan

hätten, als Betrüger bezeichnen.»
Ich: «Es war natürlich so etwas wie ein frommer Betrug. Aber

die Kirche handelte unter einem gewissen Zwang; das entschuldigt

sie einigermaßen.»
«Unter welchem Zwang?!»

92



Buchmanns Lehre vor allem ab, weil sie sich im strengsten
Sinn und mit letzter Konsequenz auf einem göttlichen Jenseits
aufbaut, auf einem Jenseits also, das wir als eine reine Fiktion
betrachten, dem weder irgend eine Wirklichkeit noch irgend
eine Realität zukommt.

Alle diese Gegensätzlichkeiten und auch unsere Ablehnung
sind klar und unbestritten. Trotzdem gibt es da um Buchmann

noch einige Fragen und Rätsel, mit denen wir uns, im
Interesse unseres eigenen Kampfes, kurz beschäftigen müssen.

II. Das Rätsel, das uns beschäftigt, ist der Erfolg, den Buchmann

trotz aller Anfeindungen von links und rechts zu
verzeichnen hat. Dieser Erfolg ist offensichtlich und kann von uns
nicht übersehen werden. Es sind aber gerade nicht die äußeren
Erfolge, die uns beschäftigen ; es sind gerade nicht die
Massenaufmärsche zu den kürzlich stattgefundenen Meetings in der
Innerschweiz; denn das ist uns klar: Wenn man mit einem
uralten Indianerhäuptling in voller Kriegsbemalung, wenn
man mit nationalchinesischen Generälen und Schauspielern,
wenn man mit bunten exotischen Prominenzen im Lande
umherreist, so ist ein guter Teil des gemeldeten Massenandrangs
auf den spektakulären Zirkus und nur der kleinere Teil auf
den christlichen Gehalt der Lehre Buchmanns zurückzuführen.
Nein, es sind gerade die inneren und stillen Erfolge, die sicher
tiefer gehen. Es sind die vielen Gelehrten und Staatsmänner;
es sind die Vertreter des Wehrstandes in sehr hohen militärischen

Rängen; es sind die Vertreter gewaltiger Arbeitgeberund
Arbeitnehmerverbände; es sind die heute bekehrten

Vertreter eines sonst in der Wolle gewaschenen Kommunismus —
diese alle sind es, die heute, wie die Muselmanen nach Mekka,
nach Caux wallfahren, die dort begeisterte Bekenntnisse zu
den Lehren Buchmanns ablegen und sich auch heute noch aus
innerer Ueberzeugung in der Moralischen Aufrüstimg geborgen
wissen. Diese innern, stillen, aber viel gewichtigeren Erfolge
sind es, die uns nicht ganz einfach zu lösende Rätsel aufgeben
und zu Fragen aller Art nötigen.

Die Antworten, die wir hier auf diese Fragen zu geben
versuchen, erheben keinerlei Anspruch auf absolute und abschließende

Gültigkeit. Es sind Ueberlegungen, die sich uns aufdrängen,

die aber sehr wohl von anderer Seite her noch ergänzt und
auch verbessert werden köimen.

III. Hier einige dieser durchaus unverbindlichen Lösungsversuche

:

1. Buchmann nicht in, sondern neben der Kirche und neben
aller kirchlich-theoretischen Dogmatik. Er ärgerte sich, wenn
man ihn auf irgend eine Theologie festlegen wollte, und
betonte, daß er wohl eine Ideologie, nicht aber eine Theologie
vertrete. Seine 4 Grundpostulate: Absolute Ehrlichkeit, Rein-

heit, Selbstlosigkeit und Liebe liegen alle im Räume der Ethik
und nicht der christlichen Dogmatik. Und doch sind
Buchmanns Ethik und Ideologie, wenn auch nicht mehr kirchlich
oder dogmatisch, so doch streng christlich. Es ist gut christliches

Ketzertum, was sich bei Buchmann außerhahS der
Kirche, aber innerhalb des Christentums vollzieht. Daraus
ergeben sich für Buchmann und seine Bewegung zwei erhebliche
Vorteile :

a) Das auch im Christentum weit verbreitete Ressentiment
gegen Kirche, Theologie und Dogmatik wertet Buchmann für
seine eigene Bewegung aus. Seine Anhänger dürfen Wohlleben
in dem Gefühl, daß sie zwar außerhalb der Kirchenschranken
stehen, aber doch — oder vielleicht nun erst recht — gute oder
gar bessere Christen sind.

b) Die Befreiung von allen Schranken einer kirchlichen
Denomination erleichtert den Vertretern außer-christlicher
Religionen und Weltanschauungen den Zugang nach Caux.

Die großen christlichen Kirchen spüren diese Zurückstellung
sehr wohl und vergelten Gleiches mit Gleichem. Sie stehen zur
Moralischen Aufrüstung wenn auch nicht gerade im Kalten
Krieg, so doch in einer recht frostig-unfreundlichen Koexistenz.

2. In Zeiten kultureller Zusammenbrüche blüht der Weizen
der Mystik und Jenseitshoffnung. Wird die Not auf der Erde
unerträglich, so flüchtet der gequälte Mensch — in Gedanken
wenigstens — in ein besseres Jenseits. Als das römische Weltreich

in den Stürmen der Völkerwanderung qualvoll
zusammenbrach, konnte sich der junge Christenglaube festsetzen und
ausbreiten. Und als 1945 am Ende des Zweiten Weltkrieges die
Flammen über der Not Europas zusammenschlugen, setzte sich
bei uns und anderswo, wie ein Schwanungebilde auf einem
faulenden Baumstamm, die religiöse Reaktion fest. Und im
Klima dieser religiösen Reaktion wuchs und gedieh auch das

Werk Buchmanns.
3. Buchmann war eine ausgesprochene Apostelnatur. Da gab

es keine Zweifel, die seine Aktion hätten lähmen können.
Philosophie, Wissenschaft und deren Wahrheitsansprüche spielen
bei Buchmann überhaupt keine Rolle. In ihm ist wirksam eine
unüberbietbare Selbstsicherheit, ein ungebrochener Glaube an
seine Sache und Sendung, an sich selbst. Um das zu belegen,
entnehmen wir einige Sätze einem instruktiven Aufsatz über
Buchmann in der «Reformatio», Heft 9/1961.

«Buchmann will nicht Literatur, er will reale Geschichte
machen, wie Moses, Paulus, Franz von Assisi. Er wurde auch
schon ,der Apostel Paulus des 20. Jahrhunderts' genannt. Er
war ein Mann, den Gott nur einmal in 1000 Jahren der Menschheit

sendet. Buchmann will einen neuen Menschen schaffen

«Unter dem Zwang der Verhältnisse. So zu verstehen: Die
Sonnenwende war für die Menschen der Frühzeit unseres Geschlechtes

und auch noch zur Kulturzeit ein Ereignis von allergrößter
Bedeutung. Es ging für sie im langen, harten Winter um Sein oder
Nichtsein. Die Sonnenwende brachte die ersten schwachen Zeichen
der Erlösung. Beachten Sie: ich sage Erlösung. Wie alle
Naturerscheinungen, personifizierten und vergotteten die Menschen auch
die Sonne und begingen ihre Wiederkehr festlich, immer und immer

wieder, von Geschlecht zu Geschlecht, von Jahrtausend zu
Jahrtausend. So prägte sich das Sonnwend-Erlebnis unausrottbar
dem menschlichen Gemüte ein, im Morgen- wie im Abendlande,
wie verschieden auch im einzelnen die Anschauungen und Gebräuehe

sein möchten, so auch in Rom. Sonnwendzeit war Gotteszeit,
war Festzeit, Freudenzeit. Darum ging es für die christliche Kirche,

wenn sie im Volke Boden fassen wollte, nicht anders, als den
Mythos von der Geburt eines Gottessohnes und Erlösers auf die
Sonnwendzeit zu verlegen, wenn auch bei Bethlehem die Felder
Winterlich verödet lagen und die biblischen Hirten in ihren Hütten

schliefen. Aber das ist ja nur ein Fall der Aufpfropfung —
wie Sie richtig sagten •—¦ von christlichen Glaubensvorstellungen
»uf heidnisches religiöses Urgut.»

Der verwunderte Christ sah mich gespannt fragend an.
Und ich fuhr fort: «Sie ahnen wahrscheinlich nicht, wieviel

Heidnisches das Christentum in sich aufnehmen mußte, um
durchzudringen und wie viele Spuren davon heute noch vorhanden
sind.»

«Aber, aber!!»
«Wenn Sie für einige Augenblicke die Ihnen in den ersten

Lebenstagen aufgesetzte religiöse Brille ablegen und mit unbewaffnetem'

Auge die hier in Frage stehenden Dinge betrachten, so
erkennen Sie beispielsweise in der Taufe leicht den Wasserkult, im
ewigen Licht der katholischen Kirche den Feuerkult, im Abendmahl

das uralte Blutopfer, in den Flurumgängen die Abwehr feindlicher

Dämone. Was meinen Sie dazu?»
«Das gibt mir in der Tat zu denken. Aber wo haben Sie all das

her?»
«Aus katholischer Quelle. In solchen Fragen führe ich keine

Freidenker als Kronzeugen an; man würde ihnen religionsfeindliche
Tendenzen vorwerfen.»

«Seltsam», sagte mein lieber Christ leicht kopfschüttelnd, «der
Sache muß ich nachgehen.» Und wir gingen mit gutem Gruß
auseinander. E. Brauchlin

93


	Ein Gespräch über die Weihnacht

