
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 11

Artikel: Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten, um

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
3N"ÄTSSCHRIFTDERFREIGEISTIGEN-VEREINIGÜNG-DER*SCHWEIZ
in, November 1961 Nr. 11 44. Jahrgang

Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten, um
in eine andere einzutreten. Diese Antwort vernimmt man nicht
selten, wenn man Konfessionslose fragt, warum sie sich nicht
einem freigeistigen Verbände anschließen. Sie ist verständlich,
insofern sie dem Ueberdruß an geistiger Gebundenheit, geistiger

Uniformierung entspringt, welche Fessel man eben
gesprengt hatte. Allein sie beruht auf einem Irrtum, und dieser
besteht in der Gleichsetzung der freigeistigen Organisation mit
der kirchlichen.

Dieser wurde man als Kleinkind «einverleibt»; ihr anzugehören

und an ihre Lehren zu glauben gilt als maßgebend für
das ewige Wohl oder Wehe, obwohl der Lehrinhalt jenseits
aller Erfahrbarkeit und Nachprüfbarkeit steht und auf
Vorstellungen fußt, deren Urbilder aus der Frühzeit des menschlichen

Geschlechtes stammten und vor der verstandesmäßigen
Betrachtung der Welt verblassen. Gerade weil sie dem
Verstand widersprechen, bedarf es des Glaubeszicanges, des

Dogmas, am die Menschen «bei der Stange», d. h. unter der
Botmäßigkeit der Herrschenden zu halten. Das Sprichwort
«Vogel, friß (unsere geistige Nahrung) oder stirb!» hatte im
Mittelalter buchstäbliche Bedeutung. Daß der Gläubige die
Verpflichtung auf die Dogmen nicht als Zwang empfindet, ist
selbstverständlich, und der große Teil der mehr oder weniger
indifferenten Christen fühlt sich auf dem altgewohnten
Geleise wohl, zumal es zum guten Ton gehört und vorteilhaft ist,
darauf zu schreiten.

Naturgemäß haben auch wir Freidenker etwas Gemeinsames,
das uns zusammenführt, und dies besteht darin, daß wir Welt
und Leben mit dem Verstand zu erfassen streben, wozu uns die
wissenschaftlichen Erkenntnisse den Weg zeigen, und das bringt
uns notwendigerweise in Widerspruch zur religiösen Welt- und
Lebensauffassung, deren Antrieb das Gefühl (nicht zu ver-

Inhalt
Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten,
um in eine andere einzutreten
Abschied von C. G. Jung
Das «Wunder» von Lourdes
Die Basler «National-Zeitung»
und ihr Schutzengel
Trennung von Kirche und Staat —
heute
Was halten Sie davon?

Splitter und Späne
Aus der Bewegung

1

ti
M
0

- 1

0
•H
rH
o

d
U

i 1

•H
.o
i)
o
KS

U i
iE

ü
Ü

1-1

o

n

wechseln mit Gemüt!), das Streben nach Wunscherfüllung ist.
Die Frommen und Halbfrommen glauben selbstverständlich
auch, daß sie denken. Aber ihr Denken bestellt in der Zurechtlegung

dessen, was nach ihrer Meinung seinsnotwendig ist, und
das ist für sie die übermenschliche Führung und die überirdische

Heimat; es ist die vom Selbsterhaltungstrieb und von der
Glückssehnsucht vorgetriebene Ausweitung des kurzen
irdischen Lebens mit seinem oft allzu armseligen Glück zur
schattenlosen Ewigkeit.

Der (unbewußt) aus diesem Wunschhintergrund Denkende
zuerkennt den Sittengeboten nur Wirksamkeit, wenn sie
übermenschlichen Ursprungs sind. Wir Freidenker erklären sie aus
den Notwendigkeiten des menschlichen Zusammenlebens. Um
des Menschen willen sind sie für uns verpflichtend, nicht um
Gottes willen.

Wir freigeistigen Menschen haben also, wie gesagt, auch eine
gemeinsame Linie in naturwissenschaftlicher, philosophischer
und ethischer Hinsicht. Auf dieser Linie kann man selbstverständlich

auch gehen, ohne einer Organisation anzugehören, ist
aber auch innerhalb dieser an keine der verschiedenen
Lehrmeinungen (z. B. über die Entstehung der kosmischen Welt)
gebunden.

Auch wir erziehen unsere Kinder im Sinne unserer
Weltanschauung, d. h. wir versuchen, sie zum Denken anzuleiten, um
sie zum Aufbau eines Weltbildes und zu sinnvoller
Lebensgestaltung zu befähigen. Aber wir stecken sie nicht als Säuglinge

in unsern Verband. Wir lassen sie heranwachsen und über
ihren weitern Weg selber entscheiden.

Aus all dem dürfte hervorgehen, daß nur jemand einen
freigeistigen Verband eine Kirche nennen kann, der die Sache

nicht kennt, nicht unvoreingenommen prüft, oder der den

Mangel an Interesse hinter der vornehmen Fassade der
Grundsätzlichkeit zu verbergen sucht.

Aber warum organisieren sich denn die Freidenker? Man
kann die Frage verallgemeinern: Warum organisieren sich die
Menschen? Und die Antwort lautet: Um mit vereinten Kräften
ein Ziel zu erreichen, ein Werk zustande zu bringen, wozu die
Kraft des einzelnen nicht hinreicht. Unsere ganze Kultur
beruht auf Organisation, auf geordneter Zusammenarbeit der
Einzelkräfte.

Solcher Ziele, die wir nur durch Zusammenschluß und
Zusammenarbeit vieler erreichen können, sind u. a. folgende:

Da unsere Volksschule religiös und in gewissen Landesteilen
stark konfessionell gefärbt ist, sollten wir unsere Kinder in
Stunden für ethischen Unterricht in die Grundzüge unserer
Welt- und Lebensanschauung einführen können.

Wir sollten in vermehrtem Maße unsern Mitgliedern durch
Vorträge und Kurse Gelegenheit zur Weiterbildung geben kön-

81



nen, nicht zuletzt im Hinblick auf die häusliche Erziehung, die
auf weltanschaulichem Gebiet von der Umwelt aus mehr
Anfeindung als Unterstützung erfährt.

Wir erstreben gleiches Recht im Staate, wie die Konfessionen
es haben, also entweder Unterstützung unserer erzieherischen,
humanitären und der weltanschaulichen Bildung gewidmeten
Bestrebungen oder Sistierung der enormen Beiträge an die
Kirchen durch Trennung von Staat und Kirche, wodurch auch
die Volksschule das würde, was sie sein sollte: eine Bildungsund

Erziehungsanstalt für alle Kinder ohne Beeinträchtigung
durch konfessionelle Besonderheiten.

Wir bekämpfen Gesetzesparagraplien, die nur die Störung
des konfessionellen Friedens unter Strafe stellen, nicht aber die
freigeistige Weltanschauung vor Verunglimpfungen durch die
Presse, durch «fromme» Traktate und von der Kanzel herab
schützen.

Wir denken an die Schaffung humanitärer Werke, um unsere
Kranken, Gebrechlichen und Alten nicht religiös stark
betonten Anstalten überliefern zu müssen.

Wir wollen dem Bedürfnis, gewisse Ereignisse feierlich aus
dem Alltag herauszuheben, entgegenkommen. Wir tun das jetzt
schon, im besondern bei Todesfällen. Aber wir sollten den
Familiendienst weiter ausbauen können.

All dies und noch manches andere sind Pläne und
Bestrebungen, die nur von einer starken Organisation in die
Wirklichkeit umgesetzt werden können. Wer aber von einer Organisation

solche Leistungen verlangt, muß sich zur Einsicht
durchringen, daß Organisation Zusammenarbeit vieler bedeutet und
daß er zu den vielen gehören soll, die als Gesamtheit das
zustande zu bringen vermögen, was er als einzelner wünscht, aber
als solcher nicht zu leisten vermag. Die Devise gilt: Einer für
alle, alle für einen.

Darum schließe ich auch diese Ausführungen wieder mit
dem Aufruf

Gleichgesinnte, schließt euch uns an!

E. Brauchlin

Im Reiche der Wahrheit geht die Sonne nie unter;
im Reiche der Lüge ist sie noch nie aufgegangen.

Friedrich Tramer

Das ,Wunder von Lourdes
im Lichte des Werfeischen Romans
«Das Lied von Bernadette»

«Eines Tages in meiner großen Bedrängnis legte ich ein Gelübde ab:
Werde ich herausgeführt aus dieser verzweifelten Lage und darf die
rettende Küste Amerikas erreichen —¦ so gelobte ich — dann will
ich als erstes vor jeder anderen Arbeit das Lied von Bernadette
singen, so gut ich es kann. Dieses Buch ist ein erfülltes Gelübde
Schon in den Tagen, da ich meine ersten Verse schrieb, hatte ich mir
zugeschworen, immer und überall durch meine Schriften das gültliche
Geheimnis und die menschliche Heiligkeit zu verherrlichen — des
Zeilalters ungeachtet, das sich mit Spott, Ingrimm und Gleichgültigkeit
von diesen letzten Werten unseres Lebens abkehrt.»
Los Angeles, im Mai 1941. Franz Werjel

Der berühmte und vielgelesene Roman Werfeis, den der Dichter
auf Grund eingehender Studien und Nachforschungen während
seines mehrwöchigen Aufenthaltes in Pau (Südfrankreich) und in
der nur dreißig Kilometer entfernt gelegenen Stadt Lourdes im
französischen Departement Hautes-Pyrenees, am Gavefluß gelegen,
ein Jahr später in der Emigration in Los Angeles im Mai 1941
vollendet hat, ist das Hohe Lied auf die Wunderquelle' von Lourdes.
Die Stadt, die ein altes, zum Teil aus dem 14. Jahrhundert
stammendes Schloß besitzt, in dem ein Museum untergebracht ist, ist
seit den sechziger Jahren des 19. Jahrhunderts unter dem Einfluß

Abschied von C. G. Jung

Am 7. Juni 1961 hat C. G. Jung im hohen Alter von 86
Jahren seine müden Augen für immer geschlossen. Ein großer
Psychologe und Psychiater, Psychotherapeut und Forscher hat

und verlassen. Auch wir, die Kinder einer gottfreien Welt,
haben heute Anlaß, uns darauf zu besinnen, was er uns mit
seinem reichen Wirken und Forschen beschert hat.

Gottfreie Welt? Gerade in der Gottesfrage ist Jung für uns

bedeutsam. Der Begriff «Gott» spricht in seiner Therapie ein

gewichtiges Wort — aber: Was versteht Jung unter «Gott»? Die

Antwort auf diese Frage ist nicht einfach ; das ist vielleicht ein

Nachteil; der Vorteil aber liegt darin, daß uns die Schwierigkeit

dieser Antwort mitten in die aktuellen Schwierigkeiten der

Gottesfrage überhaupt hineinführt.
Für Jung ist Gott ein seelisches Gebilde, ein Archetypus,

sogar der höchste Archetypus; er hat, mit anderen Archetypen
zusammen, seine Wurzeln tief unten im Grunde des menschlichen

Seelenlebens und drängt von da aus zu immer neuen

Symbolen und Kunstwerken. Wesentlich aber ist, daß Gott nur

Archetypus ist und nicht mehr! Als Anlage bleibt Gott innerhalb

der menschlichen Seele und verläßt diesen Bereich des

Seelenlebens nicht. Innerhalb des Seelenlebens hat Gott gewiß
eine beherrschende Stellung, aber er ist und bleibt eine
ausschließlich psychisch-immanente Potenz.

Erschrocken fährt die Theologie beider Konfessionen auf;

empört stellt sie den Psychologen Jung zur Rede: «Dein
psychischer Archetypus-Gott in Ehren — wo aber bleibt in Deiner

Psychologie Gott selbst? Wo steht in Deiner Lehre der reale

Gott selbst als die Summe und als der Ursprung aller Realität,
Gott als summa essentia, Gott als das ens realissimum? Wo

bleibt der Gott der Christen, der außerhalb und vor aller
Realität schon seinen heilig-realen Bestand hatte? Wo bleibt der

Schöpfergott, der im Gnadenakt aus seiner realen Seinsfülle
heraus die kosmische Realität ja erst geschaffen hat?»

Wir rechnen es Jung hoch an, daß er dem Druck dieser
Fragen und Frager nie nachgegeben hat, nie erlegen ist. Er schüttelt

die aufsässigen Frager ab mit den Worten: «Das alles sind

Fragen der Metaphysik. Ich aber bin nicht Metaphysiker. In
erster Linie bin ich Psychiater, und meine erste Pflicht besteht

darin, dem Patienten, der sich mir anvertraut, zu helfen. Dazu

einer unerhörten religiösen Propaganda und unter Mißachtung der

primitivsten medizinischen und biologischen Erkenntnisse zu einem

der berühmtesten Wallfahrtsorte der Welt geworden, seitdem in

der Grotte von Massabielle — ein etwa 20 Schritt breites und 12

Schritt tiefes Loch in der Kalkwand, das mit dem Geröll des Gave

inmitten von Farnkraut und Huflattich erfüllt ist — am 11.
Februar 1858 der vierzehnjährigen Bernadette Soubirous die Jungfrau
Maria erschienen ist und vier Tage darauf an dieser Stelle eine

wundertätige Quelle entsprungen sein soll. In der Nähe der Grotte

ist später unter dem Einfluß einer die gesamte katholische
Bevölkerung der Pyrenäen, Südfrankreichs, dann des ganzen Landes

und schließlich sogar Europas ergreifenden Hysterie ein neuer

Stadtteil entstanden. Ueber der Grotte von Massabielle erhebt sich

eine gotische Basilika, neben ihr steht die Kirche Notre Dame; zu

ihnen führt von der Brücke über den Gave die herrliche Esplande
des Processions. Die Zahl der Pilger, die von ihren schweren, meist

unheilbaren organischen Leiden Besserung, ja völlige Genesung im

Angesicht der in der Wundergrotte befindlichen Statue der Jungfrau

Maria erwarten und oft Tage, ja Nächte hindurch vor der

«Gnadenquelle» in inbrüstigem Gebet verharren, geht jedes Jahr

in die Hunderttausende. Eine anschauliche Schilderung eines
solchen Pilgerzuges bis in die kleinsten Details lesen wir in der
bekannten Romantrilogie Emile Zolas «Les trois villes», die die Ro-

manc «Lourdes» (1894), «Rom» (1896) und «Paris» (1898) umfaßt-

Hier werden im ersten Romanband mit einer kritischen Sachlichkeit,

einer bewundernswerten Objektivität, die die Vertreter der

82


	Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten, um

