Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 11

Artikel: Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten, um
Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411072

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘REIDEN

INATSSCHRIFT-DER-FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

n, November 1961

Nr. 11

Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten, um

in eine andere einzutreten. Diese Antwort vernimmt man nicht
selten, wenn man Konfessionslose fragt, warum sie sich nicht
cinem freigeistigen Verbande anschlieBen. Sie ist verstindlich,
insofern sie dem Ueberdrufl an geistiger Gebundenheit, geisti-
ger Uniformierung entspringt, welche Fessel man eben ge-
sprengt hatte. Allein sie beruht auf einem Irrtum, und dieser
besteht in der Gleichsetzung der freigeistigen Organisation mit
der kirchlichen.

Dieser wurde man als Kleinkind «einverleibt»; ihr anzuge-
héren und an ihre Lehren zu glauben gilt als maBgebend fiir
das ewige Wohl oder Wehe, obwohl der Lehrinhalt jenseits
aller Erfahrbarkeit und Nachpriifbarkeit steht und auf Vor-
stellungen fuflt, deren Urbilder aus der Friihzeit des mensch-
lichen Geschlechtes stammten und vor der verstandesmiBigen
Betrachtung der Welt verblassen. Gerade weil sie dem Ver-
stand widersprechen, bedarf es des Glaubeszwanges, des
Dogmas, um die Menschen «bei der Stange», d.h. unter der
BotmiiBigkeit der Herrschenden zu halten. Das Sprichwort
«Vogel, fri (unsere geistige Nahrung) oder stirb!s hatte im
Mittelalter buchstiibliche Bedeutung. DaB3 der Gliubige die
Verpflichtung auf die Dogmen nicht als Zwang empfindet, ist
selbstverstiindlich, und der groBe Teil der mehr oder weniger
indifferenten Christen fiihlt sich auf dem altgewohnten Ge-
leise wohl, zumal es zum guten Ton gehort und vorteilhaft ist,
darauf zu schreiten.

Naturgemi haben auch wir Freidenker etwas Gemeinsames,
das uns zusammenfiihrt, und dies besteht darin, da wir Welt
und Leben mit dem Verstand zu erfassen streben, wozu uns die
wissenschaftlichen Erkenntnisse den Weg zeigen, und das bringt
uns notwendigerweise in Widerspruch zur religiosen Welt- und
Lebensauffassung, deren Antrieb das Gefiihl (nicht zu ver-

4 I
Inhalt

Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten,
um in eine andere einzutreten

Abschied von C. G. Jung

Das «Wunder» von Lourdes

Die Basler «National-Zeitung»

und ihr Schutzengel

S) Trennung von Kirche und Staat —
o3 heute!
u 0

Was halten Sie davon?
Splitter und Spiine
Aus der Bewegung

wechseln mit Gemiit!), das Streben nach Wunscherfiillung ist.
Die Frommen und Halbfrommen glauben selbstverstindlich
auch, daB sie denken. Aber ihr Denken besteht in der Zurecht-
legung dessen, was nach ihrer Meinung seinsnotwendig ist, und
das ist fiir sie die iibermenschliche Fithrung und die iiberirdi-
sche Heimat; es ist die vom Selbsterhaltungstrieb und von der
Gliickssehnsucht vorgetriebene Ausweitung des kurzen irdi-
schen Lebens mit seinem oft allzu armseligen Gliick zur schat-
tenlosen Ewigkeit.

Der (unbewuBt) aus diesem Wunschhintergrund Denkende

zuerkennt den Sittengeboten nur Wirksamkeit, wenn sie iiber-
menschlichen Ursprungs sind. Wir Freidenker erkliren sie aus
den Notwendigkeiten des menschlichen Zusammenlebens. Um
des Menschen willen sind sie fiir uns verpflichtend, nicht um
Gottes willen.
" Wir freigeistigen Menschen haben also, wie gesagt, auch eine
gemeinsame Linie in naturwissenschaftlicher, philosophischer
und ethischer Hinsicht. Auf dieser Linie kann man selbstver-
stindlich auch gehen, ohne einer Organisation anzugehéren, ist
aber auch innerhalb dieser an keine der verschiedenen Lehr-
meinungen (z.B. iiber die Entstehung der kosmischen Welt)
gebunden.

Auch wir erziehen unsere Kinder im Sinne unserer Weltan-
echauung, d. h. wir versuchen, sie zum Denken anzuleiten, um
sie zum Aufbau eines Welthildes und zu sinnvoller Lebens-
gestaltung zu befihigen. Aber wir stecken sie nicht als Sdug-
linge in unsern Verband. Wir lassen sie heranwachsen und iiber
ihren weitern Weg selber entscheiden.

Aus all dem diirfte hervorgehen, da3 nur jemand einen frei-
geistigen Verband eine Kirche nennen kann, der die Sache
nicht kennt, nicht unvoreingenommen priift, oder der den
Mangel an Interesse hinter der vornehmen Fassade der Grund-
sitzlichkeit zu verbergen sucht.

Aber warum organisieren sich denn die Freidenker? Man
kann die Frage verallgemeinern: Warum organisieren sich die
Menschen? Und die Antwort lautet: Um mit vereinten Kriften
ein Ziel zu erreichen, ein Werk zustande zu bringen, wozu die
Kraft des einzelnen nicht hinreicht. Unsere ganze Kultur be-
ruht auf Organisation, auf geordneter Zusammenarbeit der
Einzelkrifte.

Solcher Ziele, die wir nur durch Zusammenschluf3 und Zu-
sammenarbeit vieler erreichen kénnen, sind u. a. folgende:

Da unsere Volksschule religios und in gewissen Landesteilen
stark konfessionell gefiirbt ist, sollten wir unsere Kinder in
Stunden fiir ethischen Unterricht in die Grundziige unserer
Welt- und Lebensanschauung einfithren kénnen.

Wir sollten in vermehrtem MaBe unsern Mitgliedern durch
Vortrige und Kurse Gelegenheit zur Weiterbildung geben kon-

81

44. Jahrgang



nen, nicht zuletzt im Hinblick auf die héusliche Erziehung, die
auf weltanschaulichem Gebiet von der Umwelt aus mehr An-
feindung als Unterstiitzung erfihrt.

Wir erstreben gleiches Recht im Staate, wie die Konfessionen
es haben, also entweder Unterstiitzung unserer erzieherischen,
humanitiren und der weltanschaulichen Bildung gewidmeten
Bestrebungen oder Sistierung der enormen Beitrige an die
Kirchen durch Trennung von Staat und Kirche, wodurch auch
die Volksschule das wiirde, was sie sein sollte: eine Bildungs-
und Erziehungsanstalt fiir alle Kinder ohne Beeintrichtigung
durch konfessionelle Besonderheiten.

Wir bekdmpfen Gesetzesparagraphen, die nur die Storung
des konfessionellen Friedens unter Strafe stellen, nicht aber die
freigeistige Weltanschauung vor Verunglimpfungen durch die
Presse, durch «fromme» Traktate und von der Kanzel herab
schiitzen.

Wir denken an die Schaffung humanitirer Werke, um unsere
Kranken, Gebrechlichen und Alten nicht religios stark be-
tonten Anstalten iiberliefern zu miissen.

Wir wollen dem Bediirfnis, gewisse Ereignisse feierlich aus
dem Alltag herauszuheben, entgegenkommen. Wir tun das jetzt
schon, im besondern bei Todesfidllen. Aber wir sollten den Fa-
miliendienst weiter ausbauen kénnen.

All dies und noch manches andere sind Pline und Bestre-
bungen, die nur von einer starken Organisation in die Wirk-
lichkeit umgesetzt werden konnen. Wer aber von einer Organi-
sation solche Leistungen verlangt, muf} sich zur Einsicht durch-
ringen, daf3 Organisation Zusammenarbeit vieler bedeutet und
daB er zu den vielen gehoren soll, die als Gesamtheit das zu-
stande zu bringen vermégen, was er als einzelner wiinscht, aber
als solcher nicht zu leisten vermag. Die Devise gilt: Einer fiir
alle, alle fiir einen.

Darum schliele ich auch diese Ausfithrungen wieder mit
dem Aufruf

Gleichgesinnte, schlieBt euch uns an!

E. Brauchlin

Im Reiche der Wahrheit geht die Sonne nie unter;
im Reiche der Liige ist sie noch nie aufgegangen.

Friedrich Tramer

Abschied von C. G. Jung

Am 7. Juni 1961 hat C. G. Jung im hohen Alter von 86 Jah
ren seine miiden Augen fiir immer geschlossen. Ein groBer
Psychologe und Psychiater, Psychotherapeut und Forscher hat
und verlassen. Auch wir, die Kinder einer gottfreien Welt, ha-
ben heute Anlaf3, uns darauf zu besinnen, was er uns mit sei-
nem reichen Wirken und Forschen beschert hat.

Gottfreie Welt? Gerade in der Gottesfrage ist Jung fiir uns
bedeutsam. Der Begriff «Gott» spricht in seiner Therapie ein
gewichtiges Wort — aber: Was versteht Jung unter «Gott»? Die
Antwort auf diese Frage ist nicht einfach; das ist vielleicht ein
Nachteil; der Vorteil aber liegt darin, da} uns die Schwierig-
keit dieser Antwort mitten in die aktuellen Schwierigkeiten der
Gottesfrage iiberhaupt hineinfiihrt.

Fiir Jung ist Gott ein seelisches Gebilde, ein Archetypus, so-
gar der hochste Archetypus; er hat, mit anderen Archetypen
zusammen, seine Wurzeln tief unten im Grunde des mensch-
lichen Seelenlebens und dringt von da aus zu immer neuen
Symbolen und Kunstwerken. Wesentlich aber ist, dal3 Gott nur
Archetypus ist und nicht mehr! Als Anlage bleibt Gott inner
halb der menschlichen Seele und verlaB3t diesen Bereich des
Seelenlebens nicht. Innerhalb des Seelenlebens hat Gott gewill
eine beherrschende Stellung, aber er ist und bleibt eine aus
schlieBlich psychisch-immanente Potenz.

Erschrocken fihrt die Theologie beider Konfessionen auf;
emport stellt sie den Psychologen Jung zur Rede: «Dein psy-
chischer Archetypus-Gott in Ehren — wo aber bleibt in Deiner
Psychologie Gott selbst? Wo steht in Deiner Lehre der reale
Gott selbst als die Summe und als der Ursprung aller Realitit,
Gott als summa essentia, Gott als das ens realissimum? Wo
bleibt der Gott der Christen, der aullerhalb und vor aller Rea-
litdt schon seinen heilig-realen Bestand hatte? Wo bleibt der
Schopfergott, der im Gnadenakt aus seiner realen Seinsfiille
heraus die kosmische Realitit ja erst geschaffen hat?»

Wir rechnen es Jung hoch an, daf3 er dem Druck dieser Fra-
gen und Frager nie nachgegeben hat, nie erlegen ist. Er schiit-
telt die aufsiissigen Frager ab mit den Worten: «Das alles sind
Fragen der Metaphysik. Ich aber bin nicht Metaphysiker. In er-
ster Linie bin ich Psychiater, und meine erste Pflicht besteht
darin, dem Patienten, der sich mir anvertraut, zu helfen. Dazu

Das ,Wunder’ von Lourdes
im Lichte des Werfelschen Romans
«Das Lied von Bernadette»

«Eines Tages in meiner groBen Bedriingnis legte ich cin Geliibde ab:
Werde ich herausgefiihrt aus dieser verzweifelten Lage und darf die
rettende Kiiste Amerikas erreichen — so gelobte ich —, dann will
ich als erstes vor jeder anderen Arbeit das Lied von Bernadette sin-
gen, so gut ich es kann. Dieses Buch ist ein erfiilltes Geliibde...
Schon in den Tagen, da ich meine ersten Verse schrieb, hatte ich mir
zugeschworen, immer und iiberall durch meine Schriften das géttliche
Geheimnis und die menschliche Heiligkeit zu verherrlichen —, des
Zeitalters ungeachtet, das sich mit Spott, Ingrimm und Gleichgiiltigkeit
von diesen letzten Werten unseres Lebens abkehrt.»

Los Angeles, im Mai 1941. Franz Werfel

Der beriihmte und vielgelesene Roman Werfels, den der Dichter
auf Grund eingehender Studien und Nachforschungen wihrend
seines mehrwochigen Aufenthaltes in Pau (Siidfrankreich) und in
der nur dreilig Kilometer entfernt gelegenen Stadt Lourdes im
franzosischen Departement Hautes-Pyrénées, am Gaveflul} gelegen,
ein Jahr spiter in der Emigration in Los Angeles im Mai 1941 voll-
endet hat, ist das Hohe Lied auf die ,Wunderquelle’ von Lourdes.
Die Stadt, die ein altes, zum Teil aus dem 14. Jahrhundert stam-
mendes Schlofl besitzt, in dem ein Museum untergebracht ist, ist
seit den sechziger Jahren des 19. Jahrhunderts unter dem Einfluf}

82

einer unerhérten religiésen Propaganda und unter MiBachtung der
primitivsten medizinischen und biologischen Erkenntnisse zu einem
der beriihmtesten Wallfahrtsorte der Welt geworden, seitdem in
der Grotte von Massabielle — ein etwa 20 Schritt breites und 12
Schritt tiefes Loch in der Kalkwand, das mit dem Geroll des Gave
inmitten von Farnkraut und Huflattich erfiillt ist — am 11.Fe
bruar 1858 der vierzehnjihrigen Bernadette Soubirous die Jungfrau
Maria (!) erschienen ist und vier Tage darauf an dieser Stelle eine
wundertitige Quelle entsprungen sein soll. In der Nihe der Grotte
ist spiter unter dem EinfluB einer die gesamte katholische Be
volkerung der Pyrenien, Siidfrankreichs, dann des ganzen Lan-
des und schlieBlich sogar Europas ergreifenden Hysterie ein neuer
Stadtteil entstanden. Ueber der Grotte von Massabielle erhebt sich
eine gotische Basilika, neben ihr steht die Kirche Notre Dame; zv
ihnen fiihrt von der Briicke iiber den Gave die herrliche Esplande
des Processions. Die Zahl der Pilger, die von ihren schweren, meist
unheilbaren organischen Leiden Besserung, ja vollige Genesung im
Angesicht der in der Wundergrotte befindlichen Statue der Jung
frau Maria erwarten und oft Tage, ja Nichte hindurch vor der
«Gnadenquelle» in inbriistigem Gebet verharren, geht jedes Jahr
in die Hunderttausende. Eine anschauliche Schilderung eines sol
chen Pilgerzuges bis in die kleinsten Details lesen wir in der be
kannten Romantrilogie Emile Zolas «Les trois villes», die die Re-
mane «Lourdes» (1894), «<Rom» (1896) und «Paris» (1898) umfaBt
Hier werden im ersten Romanband mit einer kritischen Sachlich
keit, einer bewundernswerten Objektivitit, die die Vertreter der



	Ich bin nicht aus der Kirche ausgetreten, um

