Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 44 (1961)

Heft: 2

Buchbesprechung: Die Lebenskrafte des Christentums
Autor: Omikron

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

haften. Als Mensch will er nicht aus seiner christlichen Haut
heraus und als Philosoph kann er es auch gar nicht. Er zeigt in
interessanter Weise, wie weit ein absolut ehrlicher Mensch —
und das kann ihm niemand abstreiten — in seinem Denken
kommen kann, wenn er dabei noch im Rahmen des Christen-
tums verbleiben will, er zeigt sozusagen die dulerste heute er-
reichbare Grenze christlicher Philosophie auf, aber zu wirk-
lich freiem Denken gelangt er nicht. Und daran geht dieser
Menschheitsoptimist traurig zu Grunde. Denn, wie Kahane sehr
schon nachweist, zu Gliick und Harmonie kann nur das echte
rationale Denken fiihren. Walter GyBling

Theologie — Ein Fremdkorper in der
Universitiit der Gegenwart

«Universitdt» kommt von «Universitas» und heif3t «Allgemein-
heit», «Gesamtheit». In diesem Sinne soll die Universitit in
ihrem Studienplan allgemein sein, sie soll alles bringen, unab-
hingig von den weltanschaulichen Systemen, denen sich die
Hochschullehrer verpflichtet fiihlen. Der Student mufl selbst
schon die Reife besitzen, aus den verschiedenen ihm dargebo-
tenen Lehrmeinungen sich kritisch diejenige zu suchen, die er
zu seiner eigenen machen will und kann. So sollte es sein! In
Wirklichkeit aber gibt es eine Fakultit, die theologische, wel-
che eine vorgefafite Weltanschauung lehrt, die weder philoso-
phisch noch einzelwissenschaftlich, sondern dogmatisch aus
traditionellen Bindungen heraus nicht nur neben den Ergeb-
nissen der an anderen Fakultiten gelehrten Erkenntnissen,
sondern sogar gegen sie steht. Sie hat einen besonderen Wahr-
heitsanspruch, den E.HaenBler in seinem Buch mit obigem
Titel die Gotteswahrheit nennt. Das Buch ist als Heft Nr. 8 im
Verlag der Gesellschaft fiir Wissen und Wahrheit, Bern, Ende
1960 erschienen. HaenBler behandelt das Problem in der ihm
eigenen Griindlichkeit. Er beschiftigt sich bereits seit Jahr-
zehnten mit dem Problem der theologischen Fakultit. Es war
ihm immer schon ein besonderes Anliegen, auf den Wider-
spruch zwischen Universitit und der theologischen Fakultit

mit Nachdruck hinzuweisen. Als in Basel Ende der zwanziger
Jahre das Universititsgesetz neu beraten wurde, war es HaenB8-
ler, der sich mit seiner Schrift «die Krisis der theologischen
Fakultits in die Beratung einschaltete und die Gemiiter er-
hitzte. Sollte die theologische Fakultit, wie bisher, an der Uni-
versitit bleiben oder sollte sie, wie bereits an der Sorbonne in
Paris und den Universititen der Vereinigten Staaten sowie eini-
gen deutschen Hochschulen, durch einen Lehrstuhl «Religions-
wissenschaft» ersetzt werden? Haenfler schildert eingehend die
damaligen Verhandlungen, und es ist interessant zu lesen, wie
der Kampf der Geister hin- und herwogte. Ein wesentlicher Er-
folg war HaenBler damals beschieden. Der Basler Grofirat
muflte anerkennen, daf3 die theologische Fakultit auf einem
«anderen Grunde stiinde wie die iibrigen Fakultitens. Schlief-
lich aber entschied man sich doch zur Belassung der theologi
schen Fakultit im neuen Universititsgesetz. Noch einmal hatte
HaenBler in einer zweiten Schrift «Die Basler Universitit am
Scheideweg» 1936 in das Fiir und Wider der gegenseitigen Be
weisfithrung eingegriffen. Aber die Abstimmungen entschieden
sich fiir die Beibehaltung.

Daf3 HaenBler heute wieder zum gleichen Thema das Wort
ergreift, hat seinen Grund in der weiteren Entwicklung, welche
die inneren geistigen und #ufleren kulturpolitischen Entwick-
lungen genommen haben. HaenfBler schildert, wie der Unter-
schied zwischen «Gotteswahrheit» und «Menschenwahrheit»
sich vergroBert und die Kluft zwischen der theologischen Fa-
kultit und den iibrigen Fakultiiten weiter aufgerissen hat. Er
geht mit Recht auf die philosophische im Gegensatz zur theo
logischen stehenden Grundlage ein. Denn hier ist heute der
Hauptunterschied zu suchen. Die Einzelwissenschaften konnen
wohl Einzelheiten der Dogmatik wie Schopfung, geschichtliche
Darstellungen in Zweifel ziehen, aber sie konnen nicht den
metaphysischen letzten Grund (das Eschaton) erfassen. Dies
kann nur die Philosophie selbst. Und hier sei es der kritische
Realismus Nikolai Hartmanns im besonderen, welcher philo-
sophisch zur letzten Seinsfrage, zur diesseitigen Realitiit sich
wieder hingewendet hat, nachdem die idealistischen Richtun-
gen dieser Frage mindestens aus dem Wege gegangen seien.
So sei fiir die Wissenschaft das notwendige Fundament gegeben
worden. Sie hat ihren eigenen Seinsgrund erhalten, auf dem sie
frei und ungehindert ihre Erkenntnisse bauen kann und bené

Buchbesprechung: Die Lebenskrifte des Christentums
’ L

So lautet der Titel des eigenartigen Buches, das mir dieser Tage
zur Einsichtnahme und Besprechung zugestellt worden ist. Ver-
fasser ist Dr. Friedrich Pzillas in Bad Godesberg. (Das Buch er-
scheint im Eigenverlag des Verfassers und ist direkt bei ihm zu be-
stellen, Kronprinzenstrafe 41, Bad Godesberg, Preis 12 DM.) Schon
aus den ersten Zeilen wird klar, daB} unser Autor sich in allen Fra-
gen der Dogmatik und der Kirchengeschichte griindlich auskennt.
Sein erstaunlich reiches Wissen breitet er vor uns aus, ohne uns
auch nur einen Augenblick mit seiner Gelehrsamkeit zu langweilen.
Das ganze ist durchweht und durchliiftet von Geist und Witz; es
ist aber auch durchsiuert von Ironie und Skepsis, die beide ge-
legentlich dem Zynismus nahekommen.

In einem ersten Teil behandelt Pzillas den Mythos und die Ur-
geschichte des Christentums; der zweite Teil fiihrt uns in das mit-
telalterliche und neuzeitliche Christentum ein; der dritte Teil
spricht vom umstrittenen Ende des Christentums und wirft dabei
einen Blick auf die Kirchenkimpfe unter Hitler.

II.

Es ist unmaoglich, in einer Besprechung einen Begriff zu geben
von dem lebendigen und gescheiten Eintreten auf Einzelheiten wie
Bultmanns Entmythologisierung, auf die Reformation, auf die
Frage, wie der Arbeiter heute zum Christentum steht, auf das Ver-
hiltnis von Glaube und Vernunft, auf die Sekten, aber auch auf

10

die Freidenkerbewegung, auf Kulturkampf, Kirchenkampf sowie
schlieBlich auf die Schulfrage.

Pzillas, der friiher im Christenglauben drin stand und sich auf
ein Amt in der Kirche vorbereitete, steht heute klar und entschie
den auBerhalb aller Kirchengliubigkeit. Er verfiigt iiber eine ge
radezu itzende Schirfe in der Durchleuchtung der christlichen
Dogmatik und Kirchlichkeit. Wir lassen da am besten den Autor
selbst mit einigen Proben zu Worte kommen:

P. 16: «Die Unwiderstehlichkeit, mit der der Christus-Mythos bis
dahin die Seelen unter sein Gesetz zwang, lit sich nur vermu
tungsweise erkliren. Es scheint, diese Erlgsungslehre lag damalt
sozusagen in der Luft. Mythen entstehen ja nach Karl Gustav Jung
als Ausgeburten des kollektiven UnbewuBten. Also muBte die Frob
botschaft die hellenistischen Vélker in der Tiefe ihres Selbst leb
haft ansprechen. Damit wiirde der schnelle Siegeszug des Kreuzes
verstindlich. Mythen setzen sich durch und brauchen keine Ver
nunftsgriinde dazu, von #uBlerer Gewalt ganz zu schweigen. In
ersten Stadium ist ihre Machtstellung sehr stark. Aber ihre Kraft
altert schnell und wird iiberaus anfillig gegeniiber der Kritik. Dit
Reaktion der vordem nur iiberrumpelten Vernunft bringt des
Mythos zum Absterben, doch verdriingt sie die mythischen Gestal
ten nicht; sie deutet sie um. Mythen werden nur durch neue Myther
ersetzt. Damit kann das Denken nicht aufwarten.»

P. 22: «Aber es ist kurzschliissig, wenn man sich vom Erleben der
atomaren Unbestimmbarkeit zur Anerkennung des ausgesproche?
unwissenschaftlichen Weltbildes der Bibel verleiten lift. Im Ernstt



tigt keinen religiésen Grund mehr. Im Gegenteil, dieser wiirde
mit seinem Anspruch auf die Schépfung der Welt durch einen
transzendenten (jenseitigen) Gott nur die Einzelwissenschaften
hindern, statt ihnen die notwendige Weltanschauung als Grund-
lage zu geben. So stiinden sich heute Menschenwahrheit, das
heiBt vom Menschen erkannte Wahrheit, und Gotteswahrheit,
das heiBt angeblich von Gott offenbarte Wahrheit, uniiber-
briickbar entgegen. Im Gegensatz zu frither gibt es heute eine
klare philosophische Grundlage. HaenBler weist in diesem Zu-
sammenhange in erster Linie auBler auf Nikolai Hartmann auch
auf Karl Jaspers hin, dessen philosophischer Glaube nichts mit
theologischem Glauben zu tun hat. Zu den letzten Dingen ge-
hort immer Glaube, nur muf3 er philosophisch aus dem Er-
leben erhellt sein und darf nicht aus der Phantasie grundlos
behauptet werden.

Allerdings zeigt die @ufBlere Entwicklung ein anderes Bild.
Hier nutzt die Theologie beider Konfessionen die durch die
Kriege entstandene Sehnsucht nach einem dufleren Halt in der
iffentlichen Meinung aus und versucht ihren Standpunkt zu
versteifen. Sie geht sogar so weit, wieder die Unterordnung der
einzelwissenschaftlichen Ergebnisse unter den theologischen
Gottesbegriff zu fordern. HaenBler berichtet hier iiber mehrere
protestantische und katholische Berichte und Vortriige, in denen
diese Probleme zur Sprache kommen. Es ist besonders wertvoll,
daB uns HaenBler hier einen solchen eingehenden Ueberblick
iiber die Lage zur Frage der theologischen Fakultit gibt, wel-
che ein Spiegelbild der Lage und Absichten der Kirchen iiber-
haupt ist. Es ist ihm zu danken, durch diese Zusammenstellung
uns nicht nur einen guten Ueberblick in die besondere Frage
der theologischen Fakultiit gegeben zu haben, sondern uns da-
mit auch in die Hand zu geben, was die Vertreter der Konfes-
sionen heute iiberhaupt sagen. So konnen wir wissen, wie wir
uns dazu einstellen kénnen. HaenfBler berichtet iiber Aeufle-
rungen der heute bekanntesten Theologen, wie Karl Barth,
Brunner, Gollwitzer, Luyten u.a. Die Ansiitze zu einem Ge-
sprich sind von konfessioneller Seite vorhanden, und es bietet
sich daher geniigend Gelegenheit, um in geeigneter Weise dar-
auf zu antworten.

Wie ein roter Faden zieht sich durch HaenBlers Buch der
Gedanke, daB die Philosophie durch ihre eigene Seinsbetrach-
tung den Arbeiten der Einzelwissenschaftler eine von der Theo-

~

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,

Postcheck-Konto VIII 4 88 53.

logie unabhingige Unterlage gegeben habe und diese mit dem
gottlichen Seinsgrunde im Widerspruch stinde. Wenn Gott ist,
so muf} auch er dem Sein untergeordnet sein, kann also nicht
letzter Grund sein. Fiir die Naturwissenschaft ist das Sein der
letzte Grund, in welchem alles eingebettet ist. Die Realitit des
Seins ist das Sein aller wissenschaftlich erkannten Dinge und
steht an sich aufBlerhalb unserer Erkenntnis. Sie kann den Fi-
higkeiten des Menschen entsprechend erkannt werden oder
nicht. Sie ist Grund aller Erkenntnisdinge, ist aber noch mehr
als dies. Sie kann auch erkenntnistranszendent sein.

Innerlich wird dadurch die Kluft zwischen den beiden Wahr-
heitsformen grofler, trotzdem aber geschieht nichts zur Beseiti-
gung. Die Krisis ist da, aber man achtet sie in der Universitit
nicht. Die 6ffentliche Meinung will sie nicht, und das ist das
Entscheidende. Hier sollte eingegriffen werden. Dies ist schwie-
rig, aber nicht unméglich. Denn eine solche «Dominante» wie
die offentliche Meinung ist «in stindiger Umwandlung, sie
kann iiberraschend schnell ins Gleiten, ins Stiirzen kommens.
AnschlieBend an dieses Ergebnis werden noch einige Fragen
gestellt, welche die infragestehenden offentlichen Stellen aus
ihrer Gleichgiiltigkeit aufriitteln sollen. Sechs solche Fragen
bringt HaenfBler, die alle um den Wahrheitsbegriff, um die
Menschenwahrheit im Gegensatz zur Gotteswahrheit, kreisen,
aber nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch, eben in
ihrer Auswirkung auf den Ersatz der theologischen Fakultit
durch den Einbau der Religionswissenschaft in das Lehrgebdude
einer Universitiit behandelt sein wollen. Nicht der Glaube ist
Primat fiir das wissenschaftliche Denken, wie es Anselm von
Canterbury in seiner Formel fides quaerens intellectum aus-
driickt, sondern das Denken ist dem Glauben a priori. Haenf3-
ler dreht den Satz um und fordert Intellectus quaerens fidem.
Erst kommt das Denken, welches danach forscht, was man glau-
ben kann. Dieser Glaube ist in demselben Seinsgrund einge-

und beim Wort genommen tut das ja auch kein Forscher. Man
redet zwar gelegentlich so, als ob man es tite, aber ganz fiir seine
Person bleibt jeder doch Rationalist. Wo die Kirche diesem Stand-
punkt entgegensteht, wird sie stillschweigend iibergangen.»

P.24: «Die anderen Zeremonien des liberalen Christen bei Ge-
burt, vielmehr Kindstaufe, Hochzeit, Begribnis, haben sowieso nur
cinen blassen sakralen Anstrich, indem der Pfarrer als Edelkom-
parse dabei mitspielt. Damit sind die Aktiva des Biirgerglaubens
s0 ziemlich erschopft. Man frage bloB nicht, wer von diesen Le-
benskiinstlern wohl sehnsiichtig auf seinen Erléser warte oder auf
das Reich Gottes! Wer mochte das Fleisch Christi essen? Wer liebt
seinen Nichsten wie sich selbst? Wer ist bereit, in die Wiiste zu
gehen? Gar gekreuzigt zu werden? Es gibt immer noch genug Biir-
ger, man merkt es an dem entgeisterten Gesicht, an dem hilflosen
Achselzucken, das man auf solche Fragen hin zu sehen kriegt.»

P.27: zur Ablehnung des Christenglaubens durch den Marxis-
mus: «Die Griinde fiir die Ablehnung sind ausgesprochen elemen-
tar (Ida Friederike Gorres sagt’s in einem ihrer Briefe): Die ein-
fflChen Leute spiiren, dal der ganze fromme Betrieb irgendwie
i\rampf ist, daBB man als verniinftiger Mensch heuzutage einfach
ticht beten, Predigt horen, Abendmahl empfangen und dergleichen
tun kann. Solche Dinge stehen uns nicht mehr an; das muB man
doch fiihlen. Darum, wo die Braut Christi immer auftritt, steht ihr
die Unredlichkeit auf der Stirn geschrieben.»

III.

Nun aber keine Schadenfreude! Denn nun bekommen wir selbst

einen GuB dieser scharfen Lauge auf unser eigenes schuldbeladenes
Haupt. Alles, was auBlerhalb der Kirche in freireligiosen oder frei-
geistigen Verbinden sich organisiert, wird von unserem Autor mit
derselben Schiirfe angefaBt. Um des gerechten Ausgleichs willen
wollen wir auch hier den Autor selbst kurz zu Worte kommen
lassen:

P.76: «In der westdeutschen Oeffentlichkeit spielen sie keine
nennenswerte Rolle. Die lange Unterdriickung und Verfemung ist
nicht spurlos an ihnen voriibergegangen. Der Gehalt ihrer Ver-
kiindigung befriedigt nicht; auBlerdem haben sie grobe Manieren.
Das kommt vom Zank mit der Geistlichkeit . .. Die 6ffentliche Mei-
nung ist ihnen nicht wohlgesonnen. Man gibt ihnen nicht gleiche
Chancen mit den Christen. Der Klerikalismus sucht alle neuheid-
nischen Bestrebungen moglichst zu ddmpfen. Das kann auf die
Dauer wohl keinen Erfolg haben, auch mit den Mitteln des verfei-
nerten Zwanges nicht. Hoffentlich kommen wir bald in ein Stadium.
in dem die Dissidenten um ihre Rechte nicht immer erst bitten
oder gar kimpfen miissen, dann werden sie auch einen erfreuliche-
ren, ressentimentsfreien Anblick bieten ... Botschafter einer neuen
Kultur sind die Freidenker natiirlich nicht. Der Wert ihrer Gemein-
schaften liegt im Negativen. Sie schiitzen die nichtchristlichen Welt-
anschauungen gegen dogmatische Unduldsamkeit, sie storen durch
ihre Kritik die frommen Schlafmiitzen in ihrer Ruhe, beseitigen
die Illusionen iiber das Christentum, wirken der devotionalen Dumm-
heit entgegen und machen Bischofen und Pfarrern das Leben
schwer. Sonst gibt es an ihnen wenig zu loben ... Sie unterschitzen

11



bettet, in welchem auch der Geist eingebettet ist. Dieser vom
Geist erforschte Glaube ist der Seinsgrund selbst, in welchem
der Geist aufruht.

Obwohl hiermit der Gedankengang abgeschlossen ist, bringt
HaenBler in einem SchluBlkapitel noch eine Ergiinzung. Es er-
gab sich, dal wihrend der Drucklegung noch Veréffentlichun-
gen bekanntgeworden waren, welche zeigten, daf3 die Entwick-
lung schon wieder ein Stiick weitergegangen ist. Der innere
Gegensatz scheint danach auch nach auBlen aufgebrochen zu
sein. Stimmen aus dem theologischen und dem philosophischen
Lager weisen auf den Zwiespalt hin. Hier werden unter anderem
der durch sein Buch «die Zukunft des Unglaubens» bekannt
gewordene Szczesny und Jaspers fiir den philosophischen und
wieder Karl Barth fiir den theologischen Glauben genannt.
Ohne hierauf niher einzugehen, sei nur darauf aufmerksam
gemacht, wie in ganz klarer Weise der Existenzphilosoph Jas-
pers den Standpunkt des philosophischen Glaubens, also die
Menschenwahrheit nach HaenBler, zu vertreten wagt. Jaspers
ist immer wieder durch seine offene und mutige Redeweise,
welche keine Riicksicht auf die 6ffentliche Meinung nimmt, in
angenehmer Weise aufgefallen und verdient daher bei seiner
an sich auf Versohnlichkeit abzielenden Betrachtungsweise be-
sondere Beachtung.

Hier scheint der Platz fiir eine kleine Nebenbemerkung giin-
stig zu sein. In unserer freidenkerischen Bewegung sind meh-
rere Krifte wirksam, welche aus verschiedenen Weltanschau-
ungen schopfen. Nicht der Materialismus allein, auch der kri-
tische Realismus, wie bei Haenfler, und, wie wir nun sehen,
auch der Existenzialismus sind philosophische Glaubensweisen,
welche im Gegensatz zur kirchlich-dogmatischen Lehre stehen.
Der Existentialismus wendet sich nicht nur zu einer neuen
Ontologie, sondern auch zu einer neuen Betrachtung des
menschlichen Daseins. Aus seiner Ontologie stellt er die
(menschliche) Existenz in ein neues Blickfeld, das im wenig-
stens teilweise bewuBten Gegensatz zur theologischen Betrach-
tungsweise steht. Alle diese Systeme begriinden den Gegensatz
zur Gotteswahrheit. Auf dieser breiten Basis jedes modernen
philosophischen Denkens ist unsere Front noch stirker, als
wenn sie sich nur auf eine einzige Grundlage stellt. Mit Hilfe
des Existentialismus kommen wir eher an die 6ffentliche Mei-
nung heran als mit anderen Systemen. Das sollten wir metho-

Freunde der Vernunft lesen den Freidenker!

J

disch beachten! Dies zeigt der Schluf3 des Buches von HaenB-
ler deutlich.

Das Buch weist uns eine Fiille interessanten Materials auf,
um die Meinung der Gegner verstehen zu lernen. Es schildert
fast spannend den Kampf in Basel um das neue Universitits-
gesetz. Es zeigt deutlich, wo heute der Kernpunkt unserer Ar-
beit liegen mufB}. Es mag manchem diese Feststellung nicht
selbst passen, wir kommen aber nicht drum herum. Die philo.
sophische Grundlage ist wichtiger geworden als die naturwis-
senschaftliche. Nur sie kann die tieferen Griinde des groflen
Zwiespaltes im Denken zwischen Gotteswahrheit und Men-
schenwahrheit aufweisen. Die Naturwissenschaft kann wohl
einzelnes ad absurdum fiithren, die Dogmatik, die Wunder, die
Schéopfungsgeschichte usw., aber die Philosophie riittelt an der
Grundlage des heute schon sehr morschen theologischen Glau-
bensgebédudes.

Und noch eines sei besonders hervorgehoben: die Art und
Weise ndmlich, wie Haenfller sein Streitgesprich fiihrt, der
Ton, welcher durch die ganze Arbeit durchklingt, sind vorbild-
lich fiir jedes Streiten iiberhaupt. Streiten ist Gesprdch mit-
einander, sachlich, auch beim Gegner das Gute achtend, ohne
personlichen Angriff den Gegner immer zu verstehen suchend.
So miissen Gespriche gefiihrt werden und nicht anders. Das ist
das, was Jaspers die Kommunikation zwischen den Menschen
nennt, welche einen wesentlichen Teil der Existenz ausmacht.
Hier, glaube ich, haben auch wir noch viel zu lernen!

Dr. H. Titze
Begehre nicht, dal3 die Sachen in der Welt gehen
wie du es willst, sondern wiinsche vielmehr,
daB alles, was geschieht,
so geschehe, wie es geschieht.
Dann wirst du gliicklich sein.
Epiktet

gemeinhin die GroBe der Aufgabe, die sie sich gestellt haben. Es
ist eben nicht so einfach, ein neues religioses oder philosophisches
Leitbild zu finden. Keine unter den dissidentischen Bruderschaften
ist klug, distinguiert und alt genug fiir ein derart schwieriges Un-
ternehmen ... Ich vermute sogar, daBl die Aufgabe jedenfalls zu-
niichst unlésbar ist und in dieser Formulierung eine falsche Ziel-
setzung darstellt.»

P.78: «Die meisten Ungldubigen, zumal wenn sie sich eng an
ihre Gesinnungsorganisation halten, gehdren zum geistigen Mittel-
stand. Sie urteilen kritisch genug, um mit der Kirche zu brechen.
sind aber nicht fihig, eine unabhiingige weltanschauliche Stellung
zu beziehen. Zu der tiefgriindigen Erkenntnis, dall man ein anstin-
diger Mensch sein kann ohne Dogmen aus Rom oder Wittenberg,
reichen ihre Geisteskrifte, und auf dem Lehrsatz bleiben sie auch
sitzen . .. Ein eigener schopferischer Gedanke fehlt.»

Da stehen wir also wie begossene Pudel. Nun, einer sachlichen
Kritik sind wir durchaus zuginglich. Wir wissen selbst nur zu gut
und zu schmerzlich, wie viel an dieser harten Kritik berechtigt, wie
viel aber auch unberechtigt ist.

IV.

Jetzt aber kehren wir den SpieB, der uns so unsanft gekratzt hat,
resolut um. Wir richten seine scharfe Spitze direkt auf Herz und
Brust unseres Autors und fragen ihn mit derselben Dringlichkeit,
mit der er eben vorher uns in Frage gestellt hat: «Wenn doch
beides falsch ist, sowohl die Religion-als auch der Kampf gegen die
Religion — was hast denn du uns anzubieten? Zeige uns deine

12

eigenen weltanschaulichen Positionen! Verkiinde uns dein eigenes
Evangelium! Wir sind gerne bereit umzulernen, wenn man uns
iiberzeugen kann.»

Da zeigt sich etwas recht Sonderbares — unser Autor steht da
mit leeren, genauer: mit fast leeren Hidnden! Mit Anerkennung
aber sei zugleich festgestellt: Unser Autor weil das und gibt es
schlankweg zu. Er schreibt p. 80: «Man wird mir also in summa
vorwerfen, ich hiitte alles Bestehende verldstert und konne nichts
Besseres an dessen Stelle setzen. Der Einwand ist richtig.» Solche
Aufrichtigkeit versohnt, und wie gesagt, so ganz leer sind diese
Hinde nun doch auch nicht. Wir treten kurz auf diese Frage ein;
wir konnen einiges daraus lernen.

Mit uns ist Pzillas iiberzeugt, daB es eine an sich bestehende
Realitiit gibt; er ist nicht Idealist wie Fichte, der bekanntlich
meint, daB das erkennende Subjekt die Welt erst schaffe. In der
Seinslehre ist Pzillas wie wir Realist, in der Erkenntnislehre d
gegen ist er noch Idealist. Da hilt er es mit Schopenhauer und d#
her auch mit Kant. Er baut seinen Wahrheitsbegriff also nicht, wie
wir und wie die Wissenschaft und wie die realistische Philosophit
auf der Realitit auf; seine tiefbohrende Skepsis hindert ihn daran
Er hat iiberhaupt recht wenig Zutrauen in eine realistisch begriin*
dete Wahrheit; dem Mythos schenkt er bedeutend mehr Zutrauen
Aus diesen philosophischen Grundeinstellungen heraus argumer
tiert er nun wie folgt:

Der Christenglaube ruht auf einem Mythos und ist selbst €if
Mythos. Dieser christliche Mythos hat aber heute seine Kraft und



Hin zu Gott

Heute und hier haben wir mit ihrer Magnifizenz, mit dem
Herrn Rektor der thomistisch-katholischen Universitit Frei-
burg i. Ue., eine kleine Differenz zu bereinigen. Und das kommt
50

Der fiir 1961/62 neugewiihlte Rektor ist Prilat Dr. Xaver von
Hornstein, Professor fiir Pastoraltheologie an der theologischen
Fakultit der Universitit Freiburg. Die «Academia friburgensis»
3/1960, das Mitteilungsorgan des Freiburger Hochschulvereins,
bringt zu diesem Anlafl das Bild des neuen Rektors, und der
neue Rektor stellt sich mit einigen wohlgesetzten Zeilen seinen
Lesern vor. So weit geht alles in bester Ordnung.

Der leitende Gedanke dieser Zeilen 1Bt sich so fassen: Wis-
senschaft und Forschung geben sich heute sehr stark mit der
Naturwissenschaft und mit der Technik ab; das aber schlieBt
das Uebernatiirliche, schlieBt das gottliche Leben und schlief3t
Gott selbst nicht aus. Als Zeuge fiir die innige Zusammenarbeit
und Zusammengehorigkeit der Naturwissenschaft mit einem
starken christlichen Gottesglauben wird der grofle Physiker
Max Planck herbeigerufen; aus dessen Schrift «Religion und
Naturwissenschafts wird folgender Passus zitiert: «Wenn beide,
Religion und Naturwissenschaft, zu ihrer Betiitigung des Glau-
bens an Gott bediirfen, so steht Gott fiir die eine am Anfang,
fir die andere am Ende allen Denkens. Das richtunggebende
WVort in diesem Kampf lautet von jeher und in alle Zukunft:
Hin zu Gott!» Auch das ginge in Ordnung, wenn — ja eben,
wenn nicht Planck mit dem, was er als Gott anspricht, etwas
von Grund aus anderes meinte als der gliubige Christ.

Wir haben in unserem Organ (3/1954 und 9/1959) wieder-
holt und nachdriicklich darauf aufmerksam gemacht, dal
Planck als Zeuge fiir eine Anniherung, fiir eine Synthese zwi-
schen wissenschaftlicher Forschung und Christenglauben nicht
in Frage kommen kann.

Wo Planck von Gott spricht, meint er alles andere, nur nicht
den Gott der Christen. Sein Gotteshegriff ist genau das, was
Pasqual als «dieu des savants et des philosophes» bezeichnet.
Plancks Gott ist reine philosophische Konstruktion, um das
Absolute, auch das Absolute in der Physik, mit einem Namen
2w versehen. Im Berliner Gelehrtenfunk bezeichnete Planck
einmal den idealen Beobachter in der Physik als Gott. Planck

ein Zeuge fiir die Wahrheit der christlichen Religion? Planck
ldBt als Religion nur das gelten, was sich der kausalen Natur-
gesetzlichkeit ein- und unterordnet.

Planck selbst gibt das alles in vornehmster Offenheit zu in
einem handschriftlich abgefalten Schreiben, das er in seinem
90. Lebensjahr, ein Vierteljahr vor seinem Ableben, bei voller
Klarheit seines Denkvermégens, als Ertrag seines langen Ge-
lehrtenlebens wortlich so formuliert: «In Beantwortung Ihres
Schreibens vom 10. 6. 47 kann ich Thnen mitteilen, daB} ich sel-
ber seit jeher tief religios veranlagt bin, daf ich aber nicht an
einen personlichen Gott, geschweige denn an einen christlichen
Gott glaube.» Das ist eine runde und eindeutige Absage an den
Christenglauben, denn der Christenglaube hiingt ja eben an
diesem christlichen Gott.

Das also ist die Differenz, die wir mit dem neuen Rektor der
Universitdt Freiburg zu bereinigen hatten. Was da an Gottes-
begriffen hiiben und dritben verwendet und angeboten wird,
hat wirklich nur die 4 Buchstaben G-o-t-t des Wortes Gott ge-
meinsam; die Inhalte sind hiiben und dritben von Grund aus
verschieden und weltenweit voneinander entfernt. Darum geht
es unter keinen Umstidnden an, Planck als Zeugen so zu ver-
wenden, wie ihn der neue Rektor da eben verwendet hat.

Keinen Augenblick denken wir an eine bewuBlte und gewollte
Irrefithrung des Lesers; mit einem Irrtum aber haben wir es
auf alle Fille zu tun. Und darin wird der neue Rektor wohl mit
uns einiggehen, daf3 Wahrheit immer noch besser ist als Irr-
tum. Wir wiirden es sehr begriiflen, wenn er und wenn damit
auch die Universitit Freiburg von dem hier dargestellten Sach-
verhalt Kenntnis nehmen und den groflen Physiker und ebenso
groBlen Menschen Max Planck als Zeugen fiir eine Synthese von
christlichem Glauben und wissenschaftlicher Forschung nicht
mehr in Anspruch nehmen wollten. Unsere Welt ist an Irr-
titmern wahrlich reich genug. Wir wollen dankbar sein fiir je-
den aus dem Wege gerdumten und widerlegten Irrtum, wenn es
uns damit gelingt, der Wahrheit etwas mehr Raum zu ver-
schaffen. Omikron

Ein Haupthindernis der Fortschritte des Menschengeschlechts
ist, daB3 die Leute nicht auf die horen, welche am gescheite-
sten, sondern auf die, welche am lautesten reden. Schopenhauer

seinen Ueberzeugungsgehalt vollig verloren. An diesem Urteil hilt
Pzillas tapfer fest und steht zu ihm; so p. 81: «1. Das Christentum
ist seinem mythischen und dogmatischen Kerngehalt nach tot.
Nichts deutet darauf hin, daB es wiedererweckt werden konne zu
einer Gewalt, die die Existenz unserer oder einer spiteren Epoche
bestimmen wird. 2. Wir brauchen den Geist des Christentums als
solchen auch nicht mehr.» Dieser tote christliche Mythos kann
tber nur durch einen neuen Mythos weggeriumt und ersetzt wer-
den; durch einen neuen Mythos, der kraftvoll sich durchsetzt und
lie Gemiiter der Menschen mit sich reiBt. Eine im Erkenntnispro-
2B errungene und bewiesene Wahrheit kann diese Aufgabe nicht
erfiilllen, kann den christlichen Mythos weder wegriumen noch er-
setzen. Mythen aber lassen sich weder schaffen noch erzwingen;
Rosenbergs Versuch, einen «Mythos des 20. Jahrhunderts» zu schaf-
fen und durchzusetzen, ist uns eine lebendige Warnung. Da bleibt
uns nichts anderes iibrig als abzuwarten, bis ein neuer Mythos ent-
stehen, sich durchsetzen und aus sich heraus eine neue Religion
erschaffen kann.

Genau in dieser Frage vertreten wir eine andere Ueberzeugung
und stellen unserem Autor folgende Auffassungen gegeniiber:

L. Die auf der Realitit aufgebaute Wahrheit ist gewi immer nur
telative' und nicht absolute Wahrheit; einmal indert sich ja die
Realitiit selbst von Augenblick zu Augenblick, so daB die Wahr-
hEitsbildung hier der ewig bewegten Realitit immer nachlaufen
und auf neuen Grundlagen immer neue Wahrheit aufbauen muB;
tum andern — auch der beste wissenschaftliche Erkenntnisprozef

kommt nie zu einem restlos abschlieBenden Resultat; erkenntnis-
kritische Vorbehalte dringen sich immer und iiberall auf. Trotz
alledem — die so miihselig errungene Wahrheit ist die einzig trag-
fihige und einzig zuverldassige Wahrheit, mit der wir heute leben
und sterben kénnen. Darum glauben wir an diese so geschaffene
realistisch begriindete Wahrheit.

2. Die Geschichte der Menschheit erstreckt sich, das wissen wir
heute, iiber mehrere Millionen Jahre. Wihrend dieser langen Vor-
geschichte haben sich Magie, Religion, haben sich aber auch reli-
giose und idealistische Philosophie geradezu verschworen, dem Men-
schen den Zugang zur Realitit zu verbauen und ihm die Schaffung
einer realistisch begriindeten Wahrheit zu verwehren.

Das geht nun eben heute nicht mehr. Gewil mag es stimmen,
daB in fritheren Phasen der geistigen Menschheitsentwicklung der
Mythos allein eine Religion aus sich heraus schaffen konnte. Aber
heute ist der Mensch endlich reif zur Wahrheit. Einen Mythos und
eine auf dem Mythos aufgebaute Religion braucht er nicht mehr.
Von diesem Zwang befreit er sich langsam, aber sicher kann der eine
oder andere ohne Religion nicht leben, nun, so baut er sich, wenn es
wirklich nicht anders geht, diese seine Religion auf der Realitat
und auf der Wahrheit auf. Aber der miindig gewordene Mensch
kann heute auch leben ohne Religion .Von diesem Zugang zur Rea-
litit selbst 1dBt sich der Gegenwartsmensch nicht mehr abbringen,
und es ist wahrhaftig endlich Zeit dazu. Mythen haben gewif} ihre
Schénheit; sicher haben sie ihre Bedeutung fiir die Kunst und Li-
teratur, fiir die Tradition und die Gefiihlswelt des Menschen; sie

13



Grenzen der Toleranz

Die Toleranz ist gegen zwei Seiten hin begrenzt, gegen das
Schlechte und gegen die Intoleranz. Durch Toleranz gegen das
Schlechte wiirde man sich zum Mitschuldigen machen, und ist
man der Intoleranz gegeniiber tolerant, so ist man der Diipierte,
denn die Intoleranz ist riicksichtslos.

Das haben wir letzthin in Ziirich bei der Totenfeier fiir einen
unserer Gesinnungsfreunde erfahren. Unser Sprecher war da-
mit einverstanden gewesen, dafl auf den Wunsch von Ange-
hérigen nach ihm ein protestantischer Pfarrer rede. Er selber
entwarf in schlichter Weise ein eindriickliches Lebensbild des
Verstorbenen, verschwieg selbstverstindlich dessen weltanschau-
liche Stellung und dessen Zugehorigkeit zur Freigeistigen Ver-
einigung der Schweiz nicht. Doch stand nicht das Weltanschau-
liche, sondern die Personlichkeit des Verblichenen im Mittel-
punkt seiner Ansprache. Selbstverstindlich erwartete er, daf
sich auch der Herr Pfarrer in den Schranken der Wiirdigung
des Verstorbenen halten werde. Er hatte sich getduscht. Der
Geistliche beniitzte die Gelegenheit, der schlichten freigeistigen
Abdankung, die das Bild des Verstorbenen vor der Trauer-
gemeinde lebendig erstehen lieB, mit der Stimmkraft eines
Festredners in vielen Wiederholungen die Unvollkommenheit
der Erde und die Vollkommenheit des Himmels nebst Tiraden
iiber Gott und Christus entgegenzusetzen und das Fiillhorn
frommer Phrasen iiber die ungew6hnlich zahlreiche Trauerge-
meinde auszuschiitten. Auch Gebet und Segen muflte man iiber
sich ergehen lassen. Man spiirte die Freude heraus, die es ihm
bereitete, mit seinem Wortschwall die ohne Aufwand an rheto-
rischen Mitteln vorgetragene freigeistige Abdankung in den
Hintergrund zu dringen. ' )

Es bedarf einer gehorigen Dosis Riicksichtslosigkeit, neben
dem Sarge eines Mannes eine Rede zu halten, von der der
Sprechende weif3, daB3 sie Wort fiir Wort dem Fiihlen und Den-
ken des Verstorbenen widerspricht. — Wenn unser toter Ge-
sinnungsfreund hitte vernehmen kénnen, was sich neben ihm,
dem Wehrlosen, abspielte!!

Auf diese Erfahrung hin ist unsern Sprechern zu empfehlen,
auf das Ansinnen, sich mit einem Geistlichen in die Aufgabe
der Abdankung zu teilen, nicht einzugehen und zu verzichten,
falls die Angehorigen auf der Mitwirkung eines Pfarrers be-

harren. Wenn aber die Hinterlassenen den Verstorbenen wirk.
lich geliebt und geehrt haben, so werden sie die Ueberwindung
aufbringen, die Totenfeier in seinem Sinn und Geist durch
fithren zu lassen. Darin besteht doch schlieBlich die Erweisung
der letzten Ehre. Es bleibt ihnen unbenommen, einen Pfarrer
ins Haus kommen zu lassen und dort eine religiose Feier nach
ihrem Bediirfnis abzuhalten, wie es auch schon geschehen ist.
Fiir eine offentliche Totenfeier aber gibt es kein So und So,
sondern nur ein Entweder-Oder. E. Brauchlin

Humor...

Der Druckfehlerteufel hat dem «Funken» (Freigeistiges Mittei
lungsblatt, Bremen) einen frohlichen Streich gespielt. Es wird von
der Rede eines luxemburgischen Abgeordneten berichtet, der sich
fir die Trennung der Kirche und Staat einsetzte. Der Titel des
Artikels heiflit aber: Trauung von Kirche und Staat. — Die sind ja
schon langst miteinander verheiratet! Br.

Wie schad, daB3 ich kein Pfaffe bin
Das wire so mein Fach
Ich bummelte durchs Leben hin
Und dicht’ nicht weiter nach
Mich plagte nicht des Griibelns Qual
Der dumme Seelenzwist
Ich wiiBte ein fiir allemal
Was an der Sache ist
Und weil mich dann kein Teufel stort
So schlief ich recht gesund
Wér wohlgenihrt und hochverehrt
Und wiirde kugelrund
Kédm’ dann die bose Fastenzeit
So wir ich fest dabei
Bis ich mich elend abkasteit
Mit Lachs und Hiihnerei
Und dich du siiles Migdelein
Das gern zur Beichte geht
Dich nihm’ ich denn so ganz allein
Gehorig ins Gebet
Wilhelm Busch

konnen schéoner sein als die Realitiit und kénnen auch unsere Her-
zenswiinsche besser befriedigen als die Realitit — aber deswegen
sind sie noch lange nicht wahr. Zur scharfkantigen Auseinander-
setzung mit der heutigen Realitdt taugen die Mythen nicht mehr,
dazu taugt nur noch eine auf der Realitit selbst aufgebaute Wahr-
heit.

3. Wenn wir, mit unserem Autor zusammen, auf Wahrheit und
Wahrheitsanspruch verzichten, schneiden wir uns empfindlich ins
eigene Fleisch, geben dafiir unserem weltanschaulichen Gegner die
besten Triimpfe in die Hand. Die Religionen und besonders die mono-
theistischen Religionen zeigen hier nicht die geringste Scheu oder Zu-
riickhaltung. Ungeniert nehmen sie den Wahrheitsbegriff fiir sich ganz
allein und ausschlieBllich fiir sich in Anspruch; nicht nur den An-
spruch auf Wahrheit, sondern erst noch den Anspruch auf absolute
und absolut giiltige Wahrheit. Gegen diesen religis-absoluten Wahr-
heitsanspruch und gegen die Wucht dieses Anspruches kommen Skep-
sis und Ironie,und mégen sie noch so geistreich gesponnen sein, nicht
auf. Gegen diesen religiosen Wahrheitsanspruch gibt es nur eine
einzige wirksame Abwehr und Waffe — das ist der eigene An-
spruch auf den Wahrheitsgehalt der eigenen Ueberzeugung. Da
steht heute wirklich Wahrheitsanspruch gegen Wahrheitsanspruch,
das ist nun einmal das Schicksal unserer Zeit.

4. Unser Verfasser steht, auch wenn ihm selbst das nicht so ganz
klar ist, er selbst steht ja ebenfalls auf diesem unserem Boden der
Wahrheitsbildung. Allen seinen klugen und scharfen Urteilen, auch
seinem entscheidenden Urteil iiber das Ende des christlichen My-

14

thos, liegt doch sicher die Ueberzeugung zu Grunde, da8 Wahrheit
moglich und daB sie besser ist als die Unwahrheit. Pzillas will doch
sicher mit seinem gescheiten Buch auf Wahrheit und nicht auf
Irrtum oder gar Irrefiihrung festgelegt werden. Er will uns durch
seinen Glauben an die von ihm vertretene Wahrheit iiberzeugen
An dieser seiner Grundiiberzeugung dndern auch Skepsis und Iro-
nie nichts.
V.

Trotz allen diesen Einwinden iibersehen wir den Wert diese
Buches nicht. Wir zégern nicht, in mancher Hinsicht es als gleich
wertig neben die hier bereits eingehend besprochenen Verdffent:
lichungen eines Gerhard Szczesny zu stellen. Pzillas beginnt und
schlieBt sein Buch mit einem dankbaren Hinweis auf Franz Over
beck in Basel; schon das allein verschafft dem Buch starke Sym-
pathien bei allen Kennern der gegenwirtigen Lage. Dazu kommt —
es ist nicht nur ein grundgescheites Buch; in den 107 Textseites
steht keine einzige langweilige oder iiberfliissige Zeile. Wir sager
dem Autor herzlichen Dank fiir den Mut, mit dem er trotz stirk
ster Skepsis und Zuriickhaltung doch ganz aufrichtig und entschie
den dem ungliickseligen Wahrheitsanspruch des Christenglauben:
entgegentritt. Und schlieBlich danken wir dem Autor auch fiir dit
scharf zugreifende Kritik an uns selbst und an unseren eigenen welt
anschaulichen Bemiihungen. Seine Kritik wird uns ein Ansporn seif
zu neuen Anstrengungen, um iiber unsere uns wohl bewuften
Mingel und Unvollkommenheiten in unablissiger Arbeit hinauszt

kommen. Omikror



	Die Lebenskräfte des Christentums

