
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 2

Artikel: Theologie - Ein Fremdkörper in der Universität der Gegenwart

Autor: Titze, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


haften. Als Mensch will er nicht aus seiner christlichen Haut
heraus und als Philosoph kann er es auch gar nicht. Er zeigt in
interessanter Weise, wie weit ein absolut ehrlicher Mensch —
und das kann ihm niemand abstreiten —¦ in seinem Denken
kommen kann, wenn er dabei noch im Rahmen des Christentums

verbleiben will, er zeigt sozusagen die äußerste heute
erreichbare Grenze christlicher Philosophie auf, aber zu wirklich

freiem Denken gelangt er nicht. Und daran geht dieser
Menschheitsoptimist traurig zu Grunde. Denn, wie Kahane sehr
schön nachweist, zu Glück und Harmonie kann nur das echte
rationale Denken führen. Walter Gyßling

Theologie — Ein Fremdkörper in der
Universität der Gegenwart

«Universität» kommt von «Universitas» und heißt «Allgemeinheit»,

«Gesamtheit». In diesem Sinne soll die Universität in
ihrem Studienplan allgemein sein, sie soll alles bringen,
unabhängig von den weltanschaulichen Systemen, denen sich die
Hochschullehrer verpflichtet fühlen. Der Student muß selbst
schon die Reife besitzen, aus den verschiedenen ihm dargebotenen

Lehrmeinungen sich kritisch diejenige zu suchen, die er
zu seiner eigenen machen will und kann. So sollte es sein! In
Wirklichkeit aber gibt es eine Fakultät, die theologische, welche

eine vorgefaßte Weltanschauung lehrt, die weder philosophisch

noch einzelwissenschaftlich, sondern dogmatisch aus
traditionellen Bindungen heraus nicht nur neben den Ergebnissen

der an anderen Fakultäten gelehrten Erkenntnissen,
sondern sogar gegen sie steht. Sie hat einen besonderen
Wahrheitsanspruch, den E. Haenßler in seinem Buch mit obigem
Titel die Gotteswahrbeit nennt. Das Buch ist als Heft Nr. 8 im
Verlag der Gesellschaft für Wissen und Wahrheit, Bern, Ende
1960 erschienen. Haenßler behandelt das Problem in der ihm
eigenen Gründlichkeit. Er beschäftigt sich bereits seit
Jahrzehnten mit dem Problem der theologischen Fakultät. Es war
ihm immer schon ein besonderes Anliegen, auf den Widerspruch

zwischen Universität und der theologischen Fakultät

Buchbesprechung : Die Lebenskräfte des Christentums

I.
So lautet der Titel des eigenartigen Buches, das mir dieser Tage

zur Einsichtnahme und Besprechung zugestellt worden ist.
Verfasser ist Dr. Friedrich Pzillas in Bad Godesberg. (Das Buch
erscheint im Eigenverlag des Verfassers und ist direkt bei ihm zu
bestellen, Kronprinzenstraße 41, Bad Godesberg, Preis 12 DM.) Schon

aus den ersten Zeilen wird klar, daß unser Autor sich in allen Fragen

der Dogmatik und der Kirchengeschichte gründlich auskennt.
Sein erstaunlich reiches Wissen breitet er vor uns aus, ohne uns
auch nur einen Augenblick mit seiner Gelehrsamkeit zu langweilen.
Das ganze ist durchweht und durchlüftet von Geist und Witz; es

ist aber auch durchsäuert von Ironie und Skepsis, die beide
gelegentlich dem Zynismus nahekommen.

In einem ersten Teil behandelt Pzillas den Mythos und die
Urgeschichte des Christentums; der zweite Teil führt uns in das
mittelalterliche und neuzeitliche Christentum ein; der dritte Teil
spricht vom umstrittenen Ende des Christentums und wirft dabei
einen Blick auf die Kirchenkämpfe unter Hitler.

II.
Es ist unmöglich, in einer Besprechung einen Begriff zu geben

von dem lebendigen und gescheiten Eintreten auf Einzelheiten wie
Bultmanns Entmythologisierung, auf die Reformation, auf die
Frage, wie der Arbeiter heute zum Christentum steht, auf das
Verhältnis von Glaube und Vernunft, auf die Sekten, aber auch auf

mit Nachdruck hinzuweisen. Als in Basel Ende der zwanziger
Jahre das Universitätsgesetz neu beraten wurde, war es Haenßler,

der sich mit seiner Schrift «die Krisis der theologischen
Fakultät» in die Beratung einschaltete und die Gemüter
erhitzte. Sollte die theologische Fakultät, wie bisher, an der
Universität bleiben oder sollte sie, wie bereits an der Sorbonne in

Paris und den Universitäten der Vereinigten Staaten sowie einigen

deutschen Hochschulen, durch einen Lehrstuhl
«Religionswissenschaft» ersetzt werden? Haenßler schildert eingehend die

damaligen Verhandlungen, und es ist interessant zu lesen, wie

der Kampf der Geister hin- und herwogte. Ein wesentlicher
Erfolg war Haenßler damals beschieden. Der Basler Großrat
müßte anerkennen, daß die theologische Fakultät auf einem

«anderen Grunde stünde wie die übrigen Fakultäten». Schließlich

aber entschied man sich doch zur Belassung der theologischen

Fakultät im neuen Universitätsgesetz. Noch einmal hatte

Haenßler in einer zweiten Schrift «Die Basler Universität am

Scheideweg» 1936 in das Für und Wider der gegenseitigen
Beweisführung eingegriffen. Aber die Abstimmungen entschieden
sich für die Beibehaltung.

Daß Haenßler heute wieder zum gleichen Thema das Wort

ergreift, hat seinen Grund in der weiteren Entwicklung, welche

die inneren geistigen und äußeren kulturpolitischen Entwicklungen

genommen haben. Haenßler schildert, wie der
Unterschied zwischen «Gotteswahrheit» und «Menschenwahrheit»
sich vergrößert und die Kluft zwischen der theologischen
Fakultät und den übrigen Fakultäten weiter aufgerissen hat. Er

geht mit Recht auf die philosophische im Gegensatz zur
theologischen stehenden Grundlage ein. Denn hier ist heute der

Hauptunterschied zu suchen. Die Einzelwissenschaften können

wohl Einzelheiten der Dogmatik wie Schöpfung, geschichtliche
Darstellungen in Zweifel ziehen, aber sie können nicht den

metaphysischen letzten Grund (das Eschaton) erfassen. Dies

kann nur die Philosophie selbst. Und hier sei es der kritische
Realismus Nikolai Hartmanns im besonderen, welcher
philosophisch zur letzten Seinsfrage, zur diesseitigen Realität sich

wieder hingewendet hat, nachdem die idealistischen Richtungen

dieser Frage mindestens aus dem Wege gegangen seien.

So sei für die Wissenschaft das notwendige Fundament gegeben

worden. Sie hat ihren eigenen Seinsgrund erhalten, auf dem sie

frei und ungehindert ihre Erkenntnisse bauen kann und benö-

die Freidenkerbewegung, auf Kulturkampf, Kirchenkampf sowie

schließlich auf die Schulfrage.
Pzillas, der früher im Christenglauben drin stand und sich auf

ein Amt in der Kirche vorbereitete, steht heute klar und entschieden

außerhalb aller Kirchengläubigkeit. Er verfügt über eine
geradezu ätzende Schärfe in der Durchleuchtung der christlichen

Dogmatik und Kirchlichkeit. Wir lassen da am besten den Autor

selbst mit einigen Proben zu Worte kommen:
P. 16: «Die Unwiderstehlichkeit, mit der der Christus-Mythos bis

dahin die Seelen unter sein Gesetz zwang, läßt sich nur
vermutungsweise erklären. Es scheint, diese Erlösungslehre lag damals

sozusagen in der Luft. Mythen entstehen ja nach Karl Gustav Junj

als Ausgeburten des kollektiven Unbewußten. Also mußte die
Frohbotschaft die hellenistischen Völker in der Tiefe ihres Selbst
lebhaft ansprechen. Damit würde der schnelle Siegeszug des Kreuzes

verständlich. Mythen setzen sich durch und brauchen keine
Vernunftsgründe dazu, von äußerer Gewalt ganz zu schweigen. If
ersten Stadium ist ihre Machtstellung sehr stark. Aber ihre Kraft

altert schnell und wird überaus anfällig gegenüber der Kritik. Die

Reaktion der vordem nur überrumpelten Vernunft bringt den

Mythos zum Absterben, doch verdrängt sie die mythischen Gestalten

nicht; sie deutet sie um. Mythen werden nur durch neue Mythe»

ersetzt. Damit kann das Denken nicht aufwarten.»
P. 22: «Aber es ist kurzschlüssig, wenn man sich vom Erleben der

atomaren Unbestimmbarkeit zur Anerkennung des ausgesprochen
unwissenschaftlichen Weltbildes der Bibel verleiten läßt. Im Ernst'

10



tigt keinen religiösen Grund mehr. Im Gegenteil, dieser würde
mit seinem Anspruch auf die Schöpfung der Welt durch einen
transzendenten (jenseitigen) Gott nur die Einzelwissenschaften
hindern, statt ihnen die notwendige Weltanschauung als Grundlage

zu geben. So stünden sich heute Menschenwahrheit, das

heißt vom Menschen erkannte Wahrheit, und Gotteswahrheit,
das heißt angeblich von Gott offenbarte Wahrheit,
unüberbrückbar entgegen. Im Gegensatz zu früher gibt es heute eine
klare philosophische Grundlage. Haenßler weist in diesem
Zusammenhange in erster Linie außer auf Nikolai Hartmann auch
auf Karl Jaspers hin, dessen philosophischer Glaube nichts mit
theologischem Glauben zu tun hat. Zu den letzten Dingen
gehört immer Glaube, nur muß er philosophisch aus dem
Erleben erhellt sein und darf nicht aus der Phantasie grundlos
behauptet werden.

Allerdings zeigt die äußere Entwicklung ein anderes Bild.
Hier nutzt die Theologie beider Konfessionen die durch die
Kriege entstandene Sehnsucht nach einem äußeren Halt in der
öffentlichen Meinung aus und versucht ihren Standpunkt zu
versteifen. Sie geht sogar so weit, wieder die Unterordnung der
einzelwissenschaftlichen Ergebnisse unter den theologischen
Gottesbegriff zu fordern. Haenßler berichtet hier über mehrere
protestantische und katholische Berichte und Vorträge, in denen
diese Probleme zur Sprache kommen. Es ist besonders wertvoll,
daß uns Haenßler hier einen solchen eingehenden Ueberblick
über die Lage zur Frage der theologischen Fakultät gibt, welche

ein Spiegelbild der Lage und Absichten der Kirchen überhaupt

ist. Es ist ihm zu danken, durch diese Zusammenstellung
uns nicht nur einen guten Ueberblick in die besondere Frage
der theologischen Fakultät gegeben zu haben, sondern uns damit

auch in die Hand zu geben, was die Vertreter der Konfessionen

heute überhaupt sagen. So können wir wissen, wie wir
uns dazu einstellen können. Haenßler berichtet über Aeuße-

rungen der heute bekanntesten Theologen, wie Karl Barth,
Brunner, Gollwitzer, Luyten u. a. Die Ansätze zu einem
Gespräch sind von konfessioneller Seite vorhanden, und es bietet
sich daher genügend Gelegenheit, um in geeigneter Weise darauf

zu antworten.
Wie ein roter Faden zieht sich durch Haenßlers Buch der

Gedanke, daß die Philosophie durch ihre eigene Seinsbetrachtung

den Arbeiten der Einzelwissenschaftler eine von der Theo-

und beim Wort genommen tut das ja auch kein Forscher. Man
redet zwar gelegentlich so, als ob man es täte, aber ganz für seine
Person bleibt jeder doch Rationalist. Wo die Kirche diesem Standpunkt

entgegensteht, wird sie stillschweigend übergangen.»
P. 24: «Die anderen Zeremonien des liberalen Christen bei

Geburt, vielmehr Kindstaufe, Hochzeit, Begräbnis, haben sowieso nur
einen blassen sakralen Anstrich, indem der Pfarrer als Edelkom-
parse dabei mitspielt. Damit sind die Aktiva des Bürgerglaubens
so ziemlich erschöpft. Man frage bloß nicht, wer von diesen
Lebenskünstlern wohl sehnsüchtig auf seinen Erlöser warte oder auf
das Reich Gottes! Wer möchte das Fleisch Christi essen? Wer liebt
seinen Nächsten wie sich selbst? Wer ist bereit, in die Wüste zu
Sehen? Gar gekreuzigt zu werden? Es gibt immer noch genug Bürger,

man merkt es an dem entgeisterten Gesicht, an dem hilflosen
Achselzucken, das man auf solche Fragen hin zu sehen kriegt.»

P. 27: zur Ablehnung des Christenglaubens durch den Marxismus:

«Die Gründe für die Ablehnung sind ausgesprochen elementar

(Ida Friederike Görres sagt's in einem ihrer Briefe): Die
einlachen Leute spüren, daß der ganze fromme Betrieb irgendwie
Krampf ist, daß man als vernünftiger Mensch heuzutage einfach
"'cht beten, Predigt hören, Abendmahl empfangen und dergleichen
'un kann. Solche Dinge stehen uns nicht mehr an; das muß man
doch fühlen. Darum, wo die Braut Christi immer auftritt, steht ihr
die Unredlichkeit auf der Stirn geschrieben.»

III.
Nun aber keine Schadenfreude! Denn nun bekommen wir selbst

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der
Frei geistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto VTH 4 88 53.

V J

logie unabhängige Unterlage gegeben habe und diese mit dem
göttlichen Seinsgrunde im Widerspruch stände. Wenn Gott ist,
so muß auch er dem Sein untergeordnet sein, kann also nicht
letzter Grund sein. Für die Naturwissenschaft ist das Sein der
letzte Grund, in welchem alles eingebettet ist. Die Realität des
Seins ist das Sein aller wissenschaftlich erkannten Dinge und
steht an sich außerhalb unserer Erkenntnis. Sie kann den
Fälligkeiten des Menschen entsprechend erkannt werden oder
nicht. Sie ist Grund aller Erkenntnisdinge, ist aber noch mehr
als dies. Sie kann auch erkenntnistranszendent sein.

Innerlich wird dadurch die Kluft zwischen den beiden
Wahrheitsformen größer, trotzdem aber geschieht nichts zur Beseitigung.

Die Krisis ist da, aber man achtet sie in der Universität
nicht. Die öffentliche Meinung will sie nicht, und das ist das

Entscheidende. Hier sollte eingegriffen werden. Dies ist schwierig,

aber nicht unmöglich. Denn eine solche «Dominante» wie
die öffentliche Meinung ist «in ständiger Umwandlung, sie
kann überraschend schnell ins Gleiten, ins Stürzen kommen».
Anschließend an dieses Ergebnis werden noch einige Fragen
gestellt, welche die infragestehenden öffentlichen Stellen aus
ihrer Gleichgültigkeit aufrütteln sollen. Sechs solche Fragen
bringt Haenßler, die alle um den Wahrheitsbegriff, um die
Menschenwahrheit im Gegensatz zur Gotteswahrheit, kreisen,
aber nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch, eben in
ihrer Auswirkung auf den Ersatz der theologischen Fakultät
durch den Einbau der Religionswissenschaft in das Lehrgebäude
einer Universität behandelt sein wollen. Nicht der Glaube ist
Primat für das wissenschaftliche Denken, wie es Anselm von
Canterbury in seiner Formel fides quaerens intellectum
ausdrückt, sondern das Denken ist dem Glauben a priori. Haenßler

dreht den Satz um und fordert Intellectus quaerens fidem.
Erst kommt das Denken, welches danach forscht, was man glauben

kann. Dieser Glaube ist in demselben Seinsgrund einge-

einen Guß dieser scharfen Lauge auf unser eigenes schuldbeladenes
Haupt. Alles, was außerhalb der Kirche in freireligiösen oder
freigeistigen Verbänden sich organisiert, wird von unserem Autor mit
derselben Schärfe angefaßt. Um des gerechten Ausgleichs willen
wollen wir auch hier den Autor selbst kurz zu Worte kommen
lassen:

P. 76: «In der westdeutschen Oeffentlichkeit spielen sie keine
nennenswerte Rolle. Die lange Unterdrückung und Verfemung ist
nicht spurlos an ihnen vorübergegangen. Der Gehalt ihrer
Verkündigung befriedigt nicht; außerdem haben sie grobe Manieren.
Das kommt vom Zank mit der Geistlichkeit Die öffentliche
Meinung ist ihnen nicht wohlgesonnen. Man gibt ihnen nicht gleiche
Chancen mit den Christen. Der Klerikalismus sucht alle neuheidnischen

Bestrebungen möglichst zu dämpfen. Das kann auf die
Dauer wohl keinen Erfolg haben, auch mit den Mitteln des
verfeinerten Zwanges nicht. Hoffentlich kommen wir bald in ein Stadium.
in dem die Dissidenten um ihre Rechte nicht immer erst bitten
oder gar kämpfen müssen, dann werden sie auch einen erfreulicheren,

ressentimentsfreien Anblick bieten Botschafter einer neuen
Kultur sind die Freidenker natürlich nicht. Der Wert ihrer Gemeinschaften

liegt im Negativen. Sie schützen die nichtchristlichen
Weltanschauungen gegen dogmatische Unduldsamkeit, sie stören durch
ihre Kritik die frommen Schlafmützen in ihrer Ruhe, beseitigen
die Illusionen über das Christentum, wirken der devotionalen Dummheit

entgegen und machen Bischöfen und Pfarrern das Leben
schwer. Sonst gibt es an ihnen wenig zu loben Sie unterschätzen

11



bettet, in welchem auch der Geist eingebettet ist. Dieser vom
Geist erforschte Glaube ist der Seinsgrund selbst, in welchem
der Geist aufruht.

Obwohl hiermit der Gedankengang abgeschlossen ist, bringt
Haenßler in einem Schlußkapitel noch eine Ergänzung. Es
ergab sich, daß während der Drucklegung noch Veröffentlichungen

bekanntgeworden waren, welche zeigten, daß die Entwicklung

schon wieder ein Stück weitergegangen ist. Der innere
Gegensatz scheint danach auch nach außen aufgebrochen zu
sein. Stimmen aus dem theologischen und dem philosophischen
Lager weisen auf den Zwiespalt hin. Hier werden unter anderem
der durch sein Buch «die Zukunft des Unglaubens» bekannt
gewordene Szczesny und Jaspers für den philosophischen und
wieder Karl Barth für den theologischen Glauben genannt.
Ohne hierauf näher einzugehen, sei nur darauf aufmerksam
gemacht, wie in ganz klarer Weise der Existenzphilosoph
Jaspers den Standpunkt des philosophischen Glaubens, also die
Menschenwahrheit nach Haenßler, zu vertreten wagt. Jaspers
ist immer wieder durch seine offene und mutige Redeweise,
welche keine Rücksicht auf die öffentliche Meinung nimmt, in
angenehmer Weise aufgefallen und verdient daher bei seiner
an sich auf Versöhnlichkeit abzielenden Betrachtungsweise
besondere Beachtung.

Hier scheint der Platz für eine kleine Nebenbemerkung günstig

zu sein. In unserer freidenkerischen Bewegung sind mehrere

Kräfte wirksam, welche aus verschiedenen Weltanschauungen

schöpfen. Nicht der Materialismus allein, auch der
kritische Realismus, wie bei Haenßler, und, wie wir nun sehen,
auch der Existenzialismus sind philosophische Glaubensweisen,
welche im Gegensatz zur kirchlich-dogmatischen Lehre stehen.
Der Existentialismus wendet sich nicht nur zu einer neuen
Ontologie, sondern auch zu einer neuen Betrachtung des

menschlichen Daseins. Aus seiner Ontologie stellt er die
(menschliche) Existenz in ein neues Blickfeld, das im wenigstens

teilweise bewußten Gegensatz zur theologischen
Betrachtungsweise steht. Alle diese Systeme begründen den Gegensatz
zur Gotteswahrheit. Auf dieser breiten Basis jedes modernen
philosophischen Denkens ist unsere Front noch stärker, als

wenn sie sich nur auf eine einzige Grundlage stellt. Mit Hilfe
des Existentialismus kommen wir eher an die öffentliche
Meinung heran als mit anderen Systemen. Das sollten wir metho-

r ^
Freunde der Vernunft lesen den Freidenker

V

disch beachten! Dies zeigt der Schluß des Buches von Haenßler

deutlich.
Das Buch weist uns eine Fülle interessanten Materials auf,

um die Meinung der Gegner verstehen zu lernen. Es schildert
fast spannend den Kampf in Basel um das neue Universitätsgesetz.

Es zeigt deutlich, wo heute der Kernpunkt unserer
Arbeit liegen muß. Es mag manchem diese Feststellung nicht
selbst passen, wir kommen aber nicht drum herum. Die
philosophische Grundlage ist wichtiger geworden als die
naturwissenschaftliche. Nur sie kann die tieferen Gründe des großen
Zwiespaltes im Denken zwischen Gotteswahrheit und Merl-
schenwahrheit aufweisen. Die Naturwissenschaft kann wohl
einzelnes ad absurdum führen, die Dogmatik, die Wunder, die

Schöpfungsgeschichte usw., aber die Philosophie rüttelt an der

Grundlage des heute schon sehr morschen theologischen
Glaubensgebäudes.

Und noch eines sei besonders hervorgehoben: die Art und
Weise nämlich, wie Haenßler sein Streitgespräch führt, der

Ton, welcher durch die ganze Arbeit durchklingt, sind vorbildlich

für jedes Streiten überhaupt. Streiten ist Gespräch
miteinander, sachlich, auch beim Gegner das Gute achtend, ohne

persönlichen Angriff den Gegner immer zu verstehen suchend.
So müssen Gespräche geführt werden und nicht anders. Das ist

das, was Jaspers die Kommunikation zwischen den Menschen

nennt, welche einen wesentlichen Teil der Existenz ausmacht.

Hier, glaube ich, haben auch wir noch viel zu lernen!
Dr. H. Titzc

Begehre nicht, daß die Sachen in der Welt gehen
wie du es willst, sondern wünsche vielmehr,
daß alles, was geschieht,
so geschehe, wie es geschieht.
Dann wirst du glücklich sein.

Epiktet

gemeinhin die Größe der Aufgabe, die sie sich gestellt haben. Ea

ist eben nicht so einfach, ein neues religiöses oder philosophisches
Leitbild zu finden. Keine unter den dissidentischen Bruderschaften
ist klug, distinguiert und alt genug für ein derart schwieriges
Unternehmen Ich vermute sogar, daß die Aufgabe jedenfalls
zunächst unlösbar ist und in dieser Formulierung eine falsche
Zielsetzung darstellt.»

P. 78: «Die meisten Ungläubigen, zumal wenn sie sich eng an
ihre Gesinnungsorganisation halten, gehören zum geistigen Mittelstand.

Sie urteilen kritisch genug, um mit der Kirche zu brechen.
sind aber nicht fähig, eine unabhängige weltanschauliche Stellung
zu beziehen. Zu der tiefgründigen Erkenntnis, daß man ein anständiger

Mensch sein kann ohne Dogmen aus Rom oder Wittenberg,
reichen ihre Geisteskräfte, und auf dem Lehrsatz bleiben sie auch
sitzen Ein eigener schöpferischer Gedanke fehlt.»

Da stehen wir also wie begossene Pudel. Nun, einer sachlichen
Kritik sind wir durchaus zugänglich. Wir wissen selbst nur zu gut
und zu schmerzlich, wie viel an dieser harten Kritik berechtigt, wie
viel aber auch unberechtigt ist.

IV.
Jetzt aber kehren wir den Spieß, der uns so unsanft gekratzt hat,

resolut um. Wir richten seine scharfe Spitze direkt auf Herz und
Brust unseres Autors und fragen ihn mit derselben Dringlichkeit,
mit der er eben vorher uns in Frage gestellt hat: «Wenn doch
beides falsch ist, sowohl die Religion- als auch der Kampf gegen die
Religion — was hast denn du uns anzubieten? Zeige uns deine

eigenen weltanschaulichen Positionen! Verkünde uns dein eigenes

Evangelium! Wir sind gerne bereit umzulernen, wenn man uns

überzeugen kann.»
Da zeigt sich etwas recht Sonderbares — unser Autor steht da

mit leeren, genauer: mit fast leeren Händen! Mit Anerkennung
aber sei zugleich festgestellt: Unser Autor weiß das und gibt es

schlankweg zu. Er schreibt p. 80: «Man wird mir also in summa

vorwerfen, ich hätte alles Bestehende verlästert und könne nichts

Besseres an dessen Stelle setzen. Der Einwand ist richtig.» Solche

Aufrichtigkeit versöhnt, und wie gesagt, so ganz leer sind diese

Hände nun doch auch nicht. Wir treten kurz auf diese Frage ein;

wir können einiges daraus lernen.

Mit uns ist Pzillas überzeugt, daß es eine an sich bestehende

Realität gibt; er ist nicht Idealist wie Fichte, der bekanntlich

meint, daß das erkennende Subjekt die Welt erst schaffe. In der

Seinslehre ist Pzillas wie wir Realist, in der Erkenntnislehre
dagegen ist er noch Idealist. Da hält er es mit Schopenhauer und
daher auch mit Kant. Er baut seinen Wahrheitsbegriff also nicht, wie

wir und wie die Wissenschaft und wie die realistische Philosophie,
auf der Realität auf; seine tiefbohrende Skepsis hindert ihn daran-

Er hat überhaupt recht wenig Zutrauen in eine realistisch begründete

Wahrheit; dem Mythos schenkt er bedeutend mehr Zutrauen-

Aus diesen philosophischen Grundeinstellungen heraus argumentiert

er nun wie folgt:
Der Christenglaube ruht auf einem Mythos und ist selbst ein

Mythos. Dieser christliche Mythos hat aber heute seine Kraft und

12


	Theologie - Ein Fremdkörper in der Universität der Gegenwart

