
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 2

Artikel: Glanz und Elend Teilhard de Chardins

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
3NÄTSSCHRIFTDERFREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ
o, Februar 1961 Nr. 2 44. Jahrgang

Glanz und Elend Teilhard de Chardins
Wenn in unserem Jahrhundert ein Jesuitenpater als

hochgelehrter Biologe und Archäologe nicht nur mit der Auffindung

und wissenschaftlich richtigen Einordnung des «Sinan-
thropos» als eines der bisher fehlenden Bindeglieder in der
Entwicklungskette von den fortgeschrittensten Säugetieren zum
Menschen seinen Bang als Wissenschaftler erweist, wenn er in
einem ebenso brillant wie subtil formulierten großartigen
philosophischen Werk dann die Entwicklungslehre bekennt und
den Mythenglauben an die biblische Schöpfungsgeschichte
radikal zerstört, wenn er nicht mehr statisch, sondern dialektisch
denkt, so sehr, daß er selbst die Nähe seines Standpunktes
zum dialektischen Materialismus der marxistischen Schule er-
und bekennt, wenn er nicht mehr Gott, sondern den Menschen
in den Mittelpunkt des Weltalls stellt und trotzdem bis zu
seinem Ende sich als gläubiger Christ, gehorsamer Sohn seiner
Kirche und seines Ordens gibt und die daraus erwachsenen
Verfolgungen geduldig auf sich nimmt, dann stehen wir zweifellos
vor ebnem Menschen, dessen Gedankenwelt der Betrachtung
wert ist. Ein solcher Mann war der französische J esuitenpater Teilhard

de Chardin, und es kann dem Generalsekretär der Union
Rationaliste und Universitätsprofessor in Montpellier, Ernest
Kahane, gar nicht hoch genug angerechnet werden, daß er nun
in einer streng objektiven und leicht faßlichen Monographie
über den Denker Teilhard de Chardin dessen Werk in
rationalistischer und wissenschaftlich einwandfreier Sicht präsentiert
und dabei in wenigen Worten auch Teilhards trauriges Schicksal

als Christ und Jesuit einem Aveiteren Publikum zur Kenntnis

bringt.
Kahane erzählt zunächst den Lebensgang Teilhards, der als

Sohn eines auvergnatischen Landedelmannes aufwächst, Sohn
eines gelehrten und der Naturwissenschaft ergebenen Vaters

r

o
* -p

'1 o
' < 'H

Ii

Inhalt
Glanz und Elend
Teilhard de Chardins
Theologie — Ein Fremdkörper in der
Universität der Gegenwart
Buchbesprechung
Hin zu Gott
Grenzen der Toleranz
Humor
Pressespiegel

Splitter und Späne
Aus der Bewegung

i n

'j
St O

-l n

und einer durchaus religiös gestimmten Mutter. So wird von
Kindheit an in ihm der seltene Zwiespalt seines Wesens,
unerschrockener Denker und vorurteilsloser Forscher, aber zugleich
gläubiger Christ und Jesuitenpater, gelegt. Geologische,
paläontologische und archäologische Forschungsarbeiten führen ihn
nach Südafrika und Java, vor allem aber nach China, wo seine
bedeutenden Entdeckungen seinen Weltruf als Gelehrter
begründen. Später beginnt er mit philosophischen Arbeiten, die
aber sogleich das Mißtrauen der kirchlichen Autoritäten
wachrufen. Seine Oberen, ja der Vatikan selbst untersagen die
Veröffentlichung seiner Schriften, verbieten ihm die Lehrtätigkeit
am Katholischen Institut in Paris, jedes Wirken in Frankreich,
so daß schließlich Teilhard, der vom französischen Staat und
der Gelehrtenwelt Frankreichs mit hohen Ehrungen
ausgezeichnet wird, nach. Amerika übersiedelt und dort 1955 als 54-

jähriger am gebrochenen Herzen stirbt, als ihm seine Oberen
selbst die Teilnahme an einem internationalen Paläontologenkongreß

verbieten.
Sein philosophisches Werk kann erst nach seinem Tode

erscheinen und füllt fünf stattliche Bände. Um es in seinen
Grundzügen zu skizzieren und kritisch zu beleuchten, benötigt
Kahane 120 Seiten. Es kann also hier keine Rede davon sein,
auch nur annähernd in die Gedankenwelt Teilhards einzuführen.

Nur so viel sei gesagt, daß er von der mit einem «inneren
Impuls» begabten Materie ausgeht, den Kosmos nicht als etwas
Bestehendes, sondern als etwas sich ununterbrochen Entwickelndes

ansieht und in seinen Mittelpunkt den Menschen stellt.
Von diesen «primordialen Vorentscheidungen» geht er aus, und
wenn er von ihnen mit außerordentlicher Geistesschärfe alle
Weiterentwicklung ableitet, die vorgängige Festlegung auf
solche Annahmen axiomatischen Charakters führt ihn — und das

sieht und kritisiert natürlich auch Kahane — vom Boden
streng wissenschaftlichen Denkens weg und in den Bereich rein
spekulativer Philosophie. Auch seine ungewöhnliche
schriftstellerische Begabung, die ihn immer wieder zu neuen und
ansprechenden Wort- und Begriffsprägungen reizt, die Tatsache
endlich, daß er dem «synthetischen», besser wohl dem auf
Synthese ausgerichteten Denken den Vorzug vor dem analytischen

gibt, lenken ihn von rein wissenschaftlicher Strenge ab.

Die formale Korrektheit logischer Deduktionen allein garantiert

ja noch nicht die eigentliche Wissenschaftlichkeit eines
Theoriengebäudes. Im Rahmen der christlichen Kirche, vor
allem unter den Katholiken, ist Teilhard de Chardin fraglos
der fortgeschrittenste Denker, den wir kennen, und in der
Auseinandersetzung mit vielen seiner noch weiter zurückgebliebenen

Glaubensgenossen mag er ein zeitweise nützlicher Bundesgenosse

und Zitatenlieferant sein. Aber ebenso wie er sich selbst
in jeder Phase seines Lebens als gläubiger Christ bekannt hat,
bleiben auch an seinem philosophischen Denken die Eierschalen

unwissenschaftlicher Vorstellungen, religiöser Rudimente



haften. Als Mensch will er nicht aus seiner christlichen Haut
heraus und als Philosoph kann er es auch gar nicht. Er zeigt in
interessanter Weise, wie weit ein absolut ehrlicher Mensch —
und das kann ihm niemand abstreiten —¦ in seinem Denken
kommen kann, wenn er dabei noch im Rahmen des Christentums

verbleiben will, er zeigt sozusagen die äußerste heute
erreichbare Grenze christlicher Philosophie auf, aber zu wirklich

freiem Denken gelangt er nicht. Und daran geht dieser
Menschheitsoptimist traurig zu Grunde. Denn, wie Kahane sehr
schön nachweist, zu Glück und Harmonie kann nur das echte
rationale Denken führen. Walter Gyßling

Theologie — Ein Fremdkörper in der
Universität der Gegenwart

«Universität» kommt von «Universitas» und heißt «Allgemeinheit»,

«Gesamtheit». In diesem Sinne soll die Universität in
ihrem Studienplan allgemein sein, sie soll alles bringen,
unabhängig von den weltanschaulichen Systemen, denen sich die
Hochschullehrer verpflichtet fühlen. Der Student muß selbst
schon die Reife besitzen, aus den verschiedenen ihm dargebotenen

Lehrmeinungen sich kritisch diejenige zu suchen, die er
zu seiner eigenen machen will und kann. So sollte es sein! In
Wirklichkeit aber gibt es eine Fakultät, die theologische, welche

eine vorgefaßte Weltanschauung lehrt, die weder philosophisch

noch einzelwissenschaftlich, sondern dogmatisch aus
traditionellen Bindungen heraus nicht nur neben den Ergebnissen

der an anderen Fakultäten gelehrten Erkenntnissen,
sondern sogar gegen sie steht. Sie hat einen besonderen
Wahrheitsanspruch, den E. Haenßler in seinem Buch mit obigem
Titel die Gotteswahrbeit nennt. Das Buch ist als Heft Nr. 8 im
Verlag der Gesellschaft für Wissen und Wahrheit, Bern, Ende
1960 erschienen. Haenßler behandelt das Problem in der ihm
eigenen Gründlichkeit. Er beschäftigt sich bereits seit
Jahrzehnten mit dem Problem der theologischen Fakultät. Es war
ihm immer schon ein besonderes Anliegen, auf den Widerspruch

zwischen Universität und der theologischen Fakultät

Buchbesprechung : Die Lebenskräfte des Christentums

I.
So lautet der Titel des eigenartigen Buches, das mir dieser Tage

zur Einsichtnahme und Besprechung zugestellt worden ist.
Verfasser ist Dr. Friedrich Pzillas in Bad Godesberg. (Das Buch
erscheint im Eigenverlag des Verfassers und ist direkt bei ihm zu
bestellen, Kronprinzenstraße 41, Bad Godesberg, Preis 12 DM.) Schon

aus den ersten Zeilen wird klar, daß unser Autor sich in allen Fragen

der Dogmatik und der Kirchengeschichte gründlich auskennt.
Sein erstaunlich reiches Wissen breitet er vor uns aus, ohne uns
auch nur einen Augenblick mit seiner Gelehrsamkeit zu langweilen.
Das ganze ist durchweht und durchlüftet von Geist und Witz; es

ist aber auch durchsäuert von Ironie und Skepsis, die beide
gelegentlich dem Zynismus nahekommen.

In einem ersten Teil behandelt Pzillas den Mythos und die
Urgeschichte des Christentums; der zweite Teil führt uns in das
mittelalterliche und neuzeitliche Christentum ein; der dritte Teil
spricht vom umstrittenen Ende des Christentums und wirft dabei
einen Blick auf die Kirchenkämpfe unter Hitler.

II.
Es ist unmöglich, in einer Besprechung einen Begriff zu geben

von dem lebendigen und gescheiten Eintreten auf Einzelheiten wie
Bultmanns Entmythologisierung, auf die Reformation, auf die
Frage, wie der Arbeiter heute zum Christentum steht, auf das
Verhältnis von Glaube und Vernunft, auf die Sekten, aber auch auf

mit Nachdruck hinzuweisen. Als in Basel Ende der zwanziger
Jahre das Universitätsgesetz neu beraten wurde, war es Haenßler,

der sich mit seiner Schrift «die Krisis der theologischen
Fakultät» in die Beratung einschaltete und die Gemüter
erhitzte. Sollte die theologische Fakultät, wie bisher, an der
Universität bleiben oder sollte sie, wie bereits an der Sorbonne in

Paris und den Universitäten der Vereinigten Staaten sowie einigen

deutschen Hochschulen, durch einen Lehrstuhl
«Religionswissenschaft» ersetzt werden? Haenßler schildert eingehend die

damaligen Verhandlungen, und es ist interessant zu lesen, wie

der Kampf der Geister hin- und herwogte. Ein wesentlicher
Erfolg war Haenßler damals beschieden. Der Basler Großrat
müßte anerkennen, daß die theologische Fakultät auf einem

«anderen Grunde stünde wie die übrigen Fakultäten». Schließlich

aber entschied man sich doch zur Belassung der theologischen

Fakultät im neuen Universitätsgesetz. Noch einmal hatte

Haenßler in einer zweiten Schrift «Die Basler Universität am

Scheideweg» 1936 in das Für und Wider der gegenseitigen
Beweisführung eingegriffen. Aber die Abstimmungen entschieden
sich für die Beibehaltung.

Daß Haenßler heute wieder zum gleichen Thema das Wort

ergreift, hat seinen Grund in der weiteren Entwicklung, welche

die inneren geistigen und äußeren kulturpolitischen Entwicklungen

genommen haben. Haenßler schildert, wie der
Unterschied zwischen «Gotteswahrheit» und «Menschenwahrheit»
sich vergrößert und die Kluft zwischen der theologischen
Fakultät und den übrigen Fakultäten weiter aufgerissen hat. Er

geht mit Recht auf die philosophische im Gegensatz zur
theologischen stehenden Grundlage ein. Denn hier ist heute der

Hauptunterschied zu suchen. Die Einzelwissenschaften können

wohl Einzelheiten der Dogmatik wie Schöpfung, geschichtliche
Darstellungen in Zweifel ziehen, aber sie können nicht den

metaphysischen letzten Grund (das Eschaton) erfassen. Dies

kann nur die Philosophie selbst. Und hier sei es der kritische
Realismus Nikolai Hartmanns im besonderen, welcher
philosophisch zur letzten Seinsfrage, zur diesseitigen Realität sich

wieder hingewendet hat, nachdem die idealistischen Richtungen

dieser Frage mindestens aus dem Wege gegangen seien.

So sei für die Wissenschaft das notwendige Fundament gegeben

worden. Sie hat ihren eigenen Seinsgrund erhalten, auf dem sie

frei und ungehindert ihre Erkenntnisse bauen kann und benö-

die Freidenkerbewegung, auf Kulturkampf, Kirchenkampf sowie

schließlich auf die Schulfrage.
Pzillas, der früher im Christenglauben drin stand und sich auf

ein Amt in der Kirche vorbereitete, steht heute klar und entschieden

außerhalb aller Kirchengläubigkeit. Er verfügt über eine
geradezu ätzende Schärfe in der Durchleuchtung der christlichen

Dogmatik und Kirchlichkeit. Wir lassen da am besten den Autor

selbst mit einigen Proben zu Worte kommen:
P. 16: «Die Unwiderstehlichkeit, mit der der Christus-Mythos bis

dahin die Seelen unter sein Gesetz zwang, läßt sich nur
vermutungsweise erklären. Es scheint, diese Erlösungslehre lag damals

sozusagen in der Luft. Mythen entstehen ja nach Karl Gustav Junj

als Ausgeburten des kollektiven Unbewußten. Also mußte die
Frohbotschaft die hellenistischen Völker in der Tiefe ihres Selbst
lebhaft ansprechen. Damit würde der schnelle Siegeszug des Kreuzes

verständlich. Mythen setzen sich durch und brauchen keine
Vernunftsgründe dazu, von äußerer Gewalt ganz zu schweigen. If
ersten Stadium ist ihre Machtstellung sehr stark. Aber ihre Kraft

altert schnell und wird überaus anfällig gegenüber der Kritik. Die

Reaktion der vordem nur überrumpelten Vernunft bringt den

Mythos zum Absterben, doch verdrängt sie die mythischen Gestalten

nicht; sie deutet sie um. Mythen werden nur durch neue Mythe»

ersetzt. Damit kann das Denken nicht aufwarten.»
P. 22: «Aber es ist kurzschlüssig, wenn man sich vom Erleben der

atomaren Unbestimmbarkeit zur Anerkennung des ausgesprochen
unwissenschaftlichen Weltbildes der Bibel verleiten läßt. Im Ernst'

10


	Glanz und Elend Teilhard de Chardins

