Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 44 (1961)

Heft: 2

Artikel: Glanz und Elend Teilhard de Chardins
Autor: Gyssling, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘REIDENKER

INATSSCHRIFT-DER-FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

Nr. 2

1, Februar 1961

Glanz und Elend Teilhard de Chardins

Wenn in unserem Jahrhundert ein Jesuitenpater als hoch-
gelehrter Biologe und Archiologe nicht nur mit der Auffin-
dung und wissenschaftlich richtigen Einordnung des «Sinan-
thropos» als eines der bisher fehlenden Bindeglieder in der
Entwicklungskette von den fortgeschrittensten Siugetieren zum
Menschen seinen Rang als Wissenschaftler erweist, wenn er in
einem ebenso brillant wie subtil formulierten groBartigen phi-
losophischen Werk dann die Entwicklungslehre bekennt und
den Mythenglauben an die biblische Schdpfungsgeschichte ra-
dikal zerstort, wenn er nicht mehr statisch, sondern dialektisch
denkt, so sehr, daB er selbst die Nihe seines Standpunktes
zum dialektischen Materialismus der marxistischen Schule er-
und bekennt, wenn er nicht mehr Gott, sondern den Menschen
in den Mittelpunkt des Weltalls stellt und trotzdem bis zu sei-
nem Ende sich als glidubiger Christ, gehorsamer Sohn seiner
Kirche und seines Ordens gibt und die daraus erwachsenen Ver-
folgungen geduldig auf sich nimmt, dann stehen wir zweifellos
vor einem Menschen, dessen Gedankenwelt der Betrachtung
wertist. Ein solcher Mann war der franzosische Jesuitenpater Teil-
hard de Chardin, und es kann dem Generalsekretir der Union
Rationaliste und Universititsprofessor in Montpellier, Ernest
Kahane, gar nicht hoch genug angerechnet werden, daB3 er nun
in einer streng objektiven und leicht faBlichen Monographie
iber den Denker Teilhard de Chardin dessen Werk in rationa-
litischer und wissenschaftlich einwandfreier Sicht prisentiert
und dabei in wenigen Worten auch Teilhards trauriges Schick-
sl als Christ und Jesuit einem weiteren Publikum zur Kennt-
nis bringt.

Kahane erziihlt zuniichst den Lebensgang Teilhards, der als
Sohn eines auvergnatischen Landedelmannes aufwichst, Sohn
eines gelehrten und der Naturwissenschaft ergebenen Vaters

s a
Inhalt

Glanz und Elend

Teilhard de Chardins

Theologie — Ein Fremdkorper in der
Universitit der Gegenwart
Buchbesprechung

Hin zu Gott

Grenzen der Toleranz

T
(O

Humor

a
Vel

Pressespiegel

<

ioth

Splitter und Spine
Aus der Bewegung

o io ko

und einer durchaus religids gestimmten Mutter. So wird von
Kindheit an in ihm der seltene Zwiespalt seines Wesens, uner-
schrockener Denker und vorurteilsloser Forscher, aber zugleich
gldubiger Christ und Jesuitenpater, gelegt. Geologische, paldon-
tologische und archiologische Forschungsarbeiten fithren ihn
nach Siidafrika und Java, vor allem aber nach China, wo seine
bedeutenden Entdeckungen seinen Weltruf als Gelehrter be-
griinden. Spiter beginnt er mit philosophischen Arbeiten, die
aber sogleich das Mif3trauen der kirchlichen Autorititen wach-
rufen. Seine Oberen, ja der Vatikan selbst untersagen die Ver-
6ffentlichung seiner Schriften, verbieten ihm die Lehrtitigkeit
am Katholischen Institut in Paris, jedes Wirken in Frankreich,
so daB schlieBlich Teilhard, der vom franzosischen Staat und
der Gelehrtenwelt Frankreichs mit hohen Ehrungen ausge-
zeichnet wird, nach. Amerika iibersiedelt und dort 1955 als 54-
jdhriger am gebrochenen Herzen stirbt, als ihm seine Oberen
selbst die Teilnahme an einem. internationalen Paldontologen-
kongre verbieten.

Sein philosophisches Werk kann erst nach seinem Tode er-
scheinen und fiillt fiinf stattliche Binde. Um es in seinen
Grundziigen zu skizzieren und kritisch zu beleuchten, benétigt
Kahane 120 Seiten. Es kann also hier keine Rede davon sein,
auch nur annihernd in die Gedankenwelt Teilhards einzufiih-
ren. Nur so viel sei gesagt, dall er von der mit einem «inneren
Impuls» begabten Materie ausgeht, den Kosmos nicht als etwas
Bestehendes, sondern als etwas sich ununterbrochen Entwickeln-
des ansieht und in seinen Mittelpunkt den Menschen stellt.
Von diesen «primordialen Vorentscheidungen» geht er aus, und
wenn er von ihnen mit auBlerordentlicher Geistesschirfe alle
Weiterentwicklung ableitet, die vorgingige Festlegung auf sol-
che Annahmen axiomatischen Charakters fiihrt ihn — und das
sieht und kritisiert natiirlich auch Kahane — vom Boden
streng wissenschaftlichen Denkens weg und in den Bereich rein
spekulativer Philosophie. Auch seine ungewdhnliche schrift-
stellerische Begabung, die ihn immer wieder zu neuen und an-
sprechenden Wort- und Begriffsprigungen reizt, die Tatsache
endlich, daBB er dem «synthetischen», besser wohl dem auf
Synthese ausgerichteten Denken den Vorzug vor dem analyti-
schen gibt, lenken ihn von rein wissenschaftlicher Strenge ab.
Die formale Korrektheit logischer Deduktionen allein garan-
tiert ja noch nicht die eigentliche Wissenschaftlichkeit eines
Theoriengebiudes. Im Rahmen der christlichen Kirche, vor
allem unter den Katholiken, ist Teilhard de Chardin fraglos
der fortgeschrittenste Denker, den wir kennen, und in der Aus-
einandersetzung mit vielen seiner noch weiter zuriickgebliebe-
nen Glaubensgenossen mag er ein zeitweise niitzlicher Bundes-
genosse und Zitatenlieferant sein. Aber ebenso wie er sich selbst
in jeder Phase seines Lebens als glaubiger Christ bekannt hat,
bleiben auch an seinem philosophischen Denken die Eierscha-
len unwissenschaftlicher Vorstellungen, religioser Rudimente

9

44. Jahrgang



haften. Als Mensch will er nicht aus seiner christlichen Haut
heraus und als Philosoph kann er es auch gar nicht. Er zeigt in
interessanter Weise, wie weit ein absolut ehrlicher Mensch —
und das kann ihm niemand abstreiten — in seinem Denken
kommen kann, wenn er dabei noch im Rahmen des Christen-
tums verbleiben will, er zeigt sozusagen die dulerste heute er-
reichbare Grenze christlicher Philosophie auf, aber zu wirk-
lich freiem Denken gelangt er nicht. Und daran geht dieser
Menschheitsoptimist traurig zu Grunde. Denn, wie Kahane sehr
schon nachweist, zu Gliick und Harmonie kann nur das echte
rationale Denken fiihren. Walter GyBling

Theologie — Ein Fremdkorper in der
Universitiit der Gegenwart

«Universitdt» kommt von «Universitas» und heif3t «Allgemein-
heit», «Gesamtheit». In diesem Sinne soll die Universitit in
ihrem Studienplan allgemein sein, sie soll alles bringen, unab-
hingig von den weltanschaulichen Systemen, denen sich die
Hochschullehrer verpflichtet fiihlen. Der Student mufl selbst
schon die Reife besitzen, aus den verschiedenen ihm dargebo-
tenen Lehrmeinungen sich kritisch diejenige zu suchen, die er
zu seiner eigenen machen will und kann. So sollte es sein! In
Wirklichkeit aber gibt es eine Fakultit, die theologische, wel-
che eine vorgefafite Weltanschauung lehrt, die weder philoso-
phisch noch einzelwissenschaftlich, sondern dogmatisch aus
traditionellen Bindungen heraus nicht nur neben den Ergeb-
nissen der an anderen Fakultiten gelehrten Erkenntnissen,
sondern sogar gegen sie steht. Sie hat einen besonderen Wahr-
heitsanspruch, den E.HaenBler in seinem Buch mit obigem
Titel die Gotteswahrheit nennt. Das Buch ist als Heft Nr. 8 im
Verlag der Gesellschaft fiir Wissen und Wahrheit, Bern, Ende
1960 erschienen. HaenBler behandelt das Problem in der ihm
eigenen Griindlichkeit. Er beschiftigt sich bereits seit Jahr-
zehnten mit dem Problem der theologischen Fakultit. Es war
ihm immer schon ein besonderes Anliegen, auf den Wider-
spruch zwischen Universitit und der theologischen Fakultit

mit Nachdruck hinzuweisen. Als in Basel Ende der zwanziger
Jahre das Universititsgesetz neu beraten wurde, war es HaenB8-
ler, der sich mit seiner Schrift «die Krisis der theologischen
Fakultits in die Beratung einschaltete und die Gemiiter er-
hitzte. Sollte die theologische Fakultit, wie bisher, an der Uni-
versitit bleiben oder sollte sie, wie bereits an der Sorbonne in
Paris und den Universititen der Vereinigten Staaten sowie eini-
gen deutschen Hochschulen, durch einen Lehrstuhl «Religions-
wissenschaft» ersetzt werden? Haenfler schildert eingehend die
damaligen Verhandlungen, und es ist interessant zu lesen, wie
der Kampf der Geister hin- und herwogte. Ein wesentlicher Er-
folg war HaenBler damals beschieden. Der Basler Grofirat
muflte anerkennen, daf3 die theologische Fakultit auf einem
«anderen Grunde stiinde wie die iibrigen Fakultitens. Schlief-
lich aber entschied man sich doch zur Belassung der theologi
schen Fakultit im neuen Universititsgesetz. Noch einmal hatte
HaenBler in einer zweiten Schrift «Die Basler Universitit am
Scheideweg» 1936 in das Fiir und Wider der gegenseitigen Be
weisfithrung eingegriffen. Aber die Abstimmungen entschieden
sich fiir die Beibehaltung.

Daf3 HaenBler heute wieder zum gleichen Thema das Wort
ergreift, hat seinen Grund in der weiteren Entwicklung, welche
die inneren geistigen und #ufleren kulturpolitischen Entwick-
lungen genommen haben. HaenfBler schildert, wie der Unter-
schied zwischen «Gotteswahrheit» und «Menschenwahrheit»
sich vergroBert und die Kluft zwischen der theologischen Fa-
kultit und den iibrigen Fakultiiten weiter aufgerissen hat. Er
geht mit Recht auf die philosophische im Gegensatz zur theo
logischen stehenden Grundlage ein. Denn hier ist heute der
Hauptunterschied zu suchen. Die Einzelwissenschaften konnen
wohl Einzelheiten der Dogmatik wie Schopfung, geschichtliche
Darstellungen in Zweifel ziehen, aber sie konnen nicht den
metaphysischen letzten Grund (das Eschaton) erfassen. Dies
kann nur die Philosophie selbst. Und hier sei es der kritische
Realismus Nikolai Hartmanns im besonderen, welcher philo-
sophisch zur letzten Seinsfrage, zur diesseitigen Realitiit sich
wieder hingewendet hat, nachdem die idealistischen Richtun-
gen dieser Frage mindestens aus dem Wege gegangen seien.
So sei fiir die Wissenschaft das notwendige Fundament gegeben
worden. Sie hat ihren eigenen Seinsgrund erhalten, auf dem sie
frei und ungehindert ihre Erkenntnisse bauen kann und bené

Buchbesprechung: Die Lebenskrifte des Christentums
’ L

So lautet der Titel des eigenartigen Buches, das mir dieser Tage
zur Einsichtnahme und Besprechung zugestellt worden ist. Ver-
fasser ist Dr. Friedrich Pzillas in Bad Godesberg. (Das Buch er-
scheint im Eigenverlag des Verfassers und ist direkt bei ihm zu be-
stellen, Kronprinzenstrafe 41, Bad Godesberg, Preis 12 DM.) Schon
aus den ersten Zeilen wird klar, daB} unser Autor sich in allen Fra-
gen der Dogmatik und der Kirchengeschichte griindlich auskennt.
Sein erstaunlich reiches Wissen breitet er vor uns aus, ohne uns
auch nur einen Augenblick mit seiner Gelehrsamkeit zu langweilen.
Das ganze ist durchweht und durchliiftet von Geist und Witz; es
ist aber auch durchsiuert von Ironie und Skepsis, die beide ge-
legentlich dem Zynismus nahekommen.

In einem ersten Teil behandelt Pzillas den Mythos und die Ur-
geschichte des Christentums; der zweite Teil fiihrt uns in das mit-
telalterliche und neuzeitliche Christentum ein; der dritte Teil
spricht vom umstrittenen Ende des Christentums und wirft dabei
einen Blick auf die Kirchenkimpfe unter Hitler.

II.

Es ist unmaoglich, in einer Besprechung einen Begriff zu geben
von dem lebendigen und gescheiten Eintreten auf Einzelheiten wie
Bultmanns Entmythologisierung, auf die Reformation, auf die
Frage, wie der Arbeiter heute zum Christentum steht, auf das Ver-
hiltnis von Glaube und Vernunft, auf die Sekten, aber auch auf

10

die Freidenkerbewegung, auf Kulturkampf, Kirchenkampf sowie
schlieBlich auf die Schulfrage.

Pzillas, der friiher im Christenglauben drin stand und sich auf
ein Amt in der Kirche vorbereitete, steht heute klar und entschie
den auBerhalb aller Kirchengliubigkeit. Er verfiigt iiber eine ge
radezu itzende Schirfe in der Durchleuchtung der christlichen
Dogmatik und Kirchlichkeit. Wir lassen da am besten den Autor
selbst mit einigen Proben zu Worte kommen:

P. 16: «Die Unwiderstehlichkeit, mit der der Christus-Mythos bis
dahin die Seelen unter sein Gesetz zwang, lit sich nur vermu
tungsweise erkliren. Es scheint, diese Erlgsungslehre lag damalt
sozusagen in der Luft. Mythen entstehen ja nach Karl Gustav Jung
als Ausgeburten des kollektiven UnbewuBten. Also muBte die Frob
botschaft die hellenistischen Vélker in der Tiefe ihres Selbst leb
haft ansprechen. Damit wiirde der schnelle Siegeszug des Kreuzes
verstindlich. Mythen setzen sich durch und brauchen keine Ver
nunftsgriinde dazu, von #uBlerer Gewalt ganz zu schweigen. In
ersten Stadium ist ihre Machtstellung sehr stark. Aber ihre Kraft
altert schnell und wird iiberaus anfillig gegeniiber der Kritik. Dit
Reaktion der vordem nur iiberrumpelten Vernunft bringt des
Mythos zum Absterben, doch verdriingt sie die mythischen Gestal
ten nicht; sie deutet sie um. Mythen werden nur durch neue Myther
ersetzt. Damit kann das Denken nicht aufwarten.»

P. 22: «Aber es ist kurzschliissig, wenn man sich vom Erleben der
atomaren Unbestimmbarkeit zur Anerkennung des ausgesproche?
unwissenschaftlichen Weltbildes der Bibel verleiten lift. Im Ernstt



	Glanz und Elend Teilhard de Chardins

