
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 9

Rubrik: Zur Arbeitstagung 1961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christentums über den östlichen Atheismus nicht mehr
ausbleiben, er ist nur noch eine Frage der Zeit.

2. Andere Kreise der Oekumene — besser beraten und orientiert

— sind bedeutend weniger optimistisch. Da argumentiert
man, wemi ich die verschiedenen Presse-Aeußerungen auf eine
mittlere Linie zusammenfassen darf, ungefähr so :

Wie schon vor dem Bolschewismus die Kirche in Rußland
dem Zaren völlig Untertan war, so auch die heutige russische
Kirche dem kommunistischen Regime. Alle Hoffnungen auf eine
Lostrennung der Kirche vom Staat und auf eine mögliche
Gemeinschaft mit dem Westen sind völlig wirklichkeitsfremd. Das
Moskauer Patriarchat ist ein fügsames Werkzeug in der Hand
der Sowjetregierung, ein Sprachrohr der kommunistischen
Herrschaft. Schon lange hat diese Herrschaft ihre Taktik gegenüber

der Kirche geändert; sie verfolgt die Kirche nicht mehr;
sie beeinflußt und unterwirft sie sich und ihrem kommunistischen

Willen. Diese Taktik trägt Früchte; die gesamte Organisation

und Aktivität der Kirche untersteht heute dem
kommunistischen «Rat für die Angelegenheiten der Orthodoxen
Kirche»; diese Amtsstelle regiert praktisch die Kirche. Die
Sowjethörigkeit der Kirche und ihres Patriarchates steht
außer Zweifel. Der Oekumenische Rat muß sich auf diese
Tatsachen einstellen; er muß damit rechnen, daß die Ostkirche
besonders im Sektor «Praktisches Christentum» sich für
kommunistische Ziele einsetzen wird, in dem Sektor also, in
welchem es um soziale Fragen, um Probleme der Völkerverständigung

und des Weltfriedens geht. Da werden starke Delegationen

der kommunistischen Ostkirchen dem bisherigen Kurs des

Weltkirchenrates große Schwierigkeiten bereiten köimen.
Man rechnet also auch hier mit einem trojanischen Pferd,

aber dieses andere und zweite Pferd rollt nicht, wie das erste,
aus dem Westen nach Moskau hinein; umgekehrt, es rollt von
Moskau aus nach dem Westen in das Zentrum des protestantischen

Weltkirchenrates hinein; in seinem hölzernen Bauch
birgt es nicht christliche, sondern kommunistische Apostel,
kommunistische Literatur, kommunistische Missionen. Wir
begreifen, daß da und dort schon Stimmen laut werden, die
wünschen, es möchte in Neu-Delhi das russische Aufnahmegesuch
abgelehnt werden.

III. Bereits haben wir es ausgesprochen: Diejenigen, die sich

vor dem kommunistisch-trojanischen Pferd fürchten, kennen

Zur Arbeitstagung
Freidenkertum — Weltanschauung oder geistige Haltung?

Die TJeberprüfung des freigeistigen Gedankenguts, die sich
unsere bevorstehende Arbeitstagung zum Ziel gesetzt hat, ist ein
gutes und nützliches Unterfangen. Selbstkritik und immer wieder
neues Messen der eigenen Erkenntnis am Fortschritt der Wissenschaft,

um so jede dogmatische Erstarrung des eigenen Denkens zu
verhindern, zählt zu den vornehmsten Pflichten des echten
Freidenkers. Diese fortwährende Bereitschaft zur Ueberprüfung des

eigenen Standpunkts müßte in der freigeistigen Bewegung auch
dann zu fruchtbaren Aussprachen drängen, wenn sie nicht wie jetzt
durch eine praktische Forderung nach einer Statutenrevision
ausgelöst wird. Diese Statutenrevision, seit längerer Zeit von einem
Mitglied der Zürcher Ortsgruppe anvisiert, geht über alle formale
Bedeutung weit hinaus und rührt ein Grundproblem auf: ob es

nämlich möglich ist, die freigeistige Bewegung in der Schweiz auf
eine gemeinsame Weltanschauung zu einigen, die nicht nur in der
Ablehnung allen Dogmenglaubens und der wissenschaftlich einfach
nicht mehr haltbaren, unserem Erkenntnisstand widersprechenden
religiösen Anschauungen mit ihren teils vagen, teils präzisen
Gottesvorstellungen besteht, sondern darüber hinaus eine verbindliche

positive Grundlage für unser Wirken abgibt. Denn darum
geht es heute bei uns und um nichts anderes. Sollen wir ein
positives weltanschauliches Bekenntnis zur verpflichtenden Grundlage
der Mitgliedschaft in der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

sich in der harten Realität der Gegenwart besser aus als die

Optimisten mit ihrem christlich-trojanischen Pferd; und die

neuesten Meldungen sind dazu angetan, diese Befürchtungen
zu bestätigen und zu vertiefen.

Das kommunistisch-trojanische Pferd ist nämlich im Front-

abschnitt der Weltfriedensbewegung schon ziemlich tief ins

Lager der Christen hineingerollt und hat dort bereits eine
ordentliche Verwirrung angerichtet. In den Tagen, da dieser
Aufsatz niedergeschrieben wird, tritt im kommunistischen Prag ein

«allchristlicher Weltfriedenskongreß» zusammen. Er steht aber

nicht im Zeichen des christlichen Kreuzes, sondern im Zeichen

von Sichel und Hammer. Im Kampf für den Weltfrieden sollen

die protestantischen und die östlich-orthodoxen Kirchen in den

Dienst der kommunistischen Bewegung mit einbezogen werden.

Die Initianten dieser kommunistischen Friedensbewegung sind

Kommunisten und Theologen, die dem Kommunismus innerlich

nahestehen, so der Dekan der evangelischen Commenius-
Fakultät in Prag, Prof. Dr. Joseph Hromodka. Li den leitenden
Instanzen dieser kommunistischen Bewegung finden wir auch

den Theologieprofessor Dr. Heinrich Vogel von der Humboldt-
Universität in Ost-Berlin.

Prof. Dr. Hromodka ist für seine früheren Bemühungen um

diese christlich-kommunistische Weltfriedensbewegung bereits

mit dem Lenin-Orden ausgezeichnet worden. Auch in diesem

Jahr hat er auf dem gegenwärtigen Kongreß in Prag entschieden

gegen den christlichen Westen und für den kommunistischen

Osten Stellung bezogen und verkündet, die antikommu-
nistische Haltung der katholischen Kirche und des westdeutschen

Protestantismus sei «unvereinbar mit dem christlichen
Glauben». Es ist ihm auch gelungen, einige westdeutsche
protestantische Theologen für seine christlich-kommunistische
Weltfriedensbewegung zu interessieren und wohl auch zu
verpflichten, so Prof. Dr. Hans Iwand aus Bonn und nach neuesten

Zeitungsberichten nun auch Prof. Dr. Helmut Gollwitzer
von der Freien Universität in West-Berlin. Damit kommen wir

aber auch auf die letzte in unserem Titel erwähnte Aktualität
zu sprechen — der große Theologe Gollwitzer gilt als der
aussichtsreichste Kandidat für die Nachfolge Karl Barths an der

Universität Basel. Und nun begreifen wir auch, daß sich in

verschiedenen angesehenen Zeitungen der Schweiz bereits
Proteste vernehmen lassen gegen diese Kandidatur Gollwitzer. Der

machen, sei es durch eine entsprechende Abänderung unserer
Statuten, sei es durch den Beschluß eines Manifests oder einer sonstigen

positiven Grundsatzerklärung, die für alle Mitglieder verbindlich

ist.
Das Verlangen danach entstammt sicher den lautersten Motiven,

echter Besorgnis um die Entfaltung unserer Bewegung. Aber so

anerkennenswert auch die Beweggründe des Initianten sein mögen,

ich halte dafür, daß dieses Beginnen unserer Bewegung mehr Schaden

als Nutzen bringen würde. In der Freigeistigen Bewegung
haben sich Menschen zusammengefunden, welche die religiösen

Weltanschauungen für sich ablehnen und ihr Weltbild auf Grund

vernunftsgemäßer Ueberlegungen und wissenschaftlicher, exakter,

nachprüfbarer Erkenntnisse aufbauen. Der heutige Stand unserer

Welterkenntnis, so sie sich strikt an diese Kriterien hält, läßt aber

noch manches Problem ungelöst. Den echten Freidenker stört das

nicht. Er vertraut auf den steten Fortschritt der Wissenschaft,

überläßt ihr und ihrer künftigen Entwicklung die Lösung der heute

noch nicht gemeisterten Probleme und lebt einstweilen lieber
sozusagen mit einem Fragezeichen, als daß er sich voreilig auf eine

wissenschaftlich noch nicht genügend gesicherte Erkenntnis
festlegt und an sie mehr oder minder willkürliche Begriffskonstruktio-
nen anhängt. Um auf alle Fragen mit Begriffen fixe Antworten zn

geben, dazu braucht es keine Freidenker. Käme es darauf an, so

würden die Priester aller Religionen zur Bewältigung dieser
Aufgabe völlig genügen. Sie haben einige Uebung darin.

Auch unser Wissen und Denken, die wissenschaftlichen Erkenntnisse,

sind in steter Entwicklung begriffen. Sie sind dynamisch und

66



Tenor dieser Proteste läßt sich ungefähr so wiedergeben: Alle
menschlichen, persönlichen und beruflichen Qualitäten
Gollwitzers werden als hervorragend anerkannt; hält dieser
hervorragende Theologe aber an seiner pro-sowjetischen Haltung
fest — dann lieber nicht

IV. Im Augenblick, da diese Zeilen abgeschlossen und der
Redaktion übergeben werden, verdichtet und verschärft sich
die Aussprache um Gollwitzer und um die Nachfolge Barths.
In schlankem, munterem Trab nähert sich das kommunistischtrojanische

Pferd den westkirchlichen Positionen, dringt in
diese westlichen Positionen ein und wirft einen kräftigen
Schlagschatten voraus, der wahrhaftig schon bis nach Basel
hinüberreicht. 0.

Casimir Lyscinsky, ein polnischer
Freidenker

Der italienischen Freidenkerzeitschrift «La Ragione»
entnehmen wir dem folgenden Artikel:

Am 30. März 1689 wurde in Warschau der polnische
Gelehrte Casimir Lyscinski als Atheist verbrannt: Auf dem einen
Scheiterhaufen seine Hand und seine Bücher, auf einem zweiten

er selber Seine Lehren wurden von seinen damaligen
Feinden, den Jesuiten, so entstellt, daß man über sie bis vor
kurzem wenig wußte. Letzthin wurden zum erstenmal neu
entdeckte Fragmente seiner Schrift «Ueber die Existenz Gottes»

veröffentlicht, was uns Einblick in seine Erkenntnisse
vermittelt. In einer lateinisch geschriebenen Schrift, die als eine
Art geistiges Testament gedacht war und die vor dem Ketzergericht

das ihn am schwersten belastende Material bildete,
äußert er seine tiefe Verachtung für die Welt der Gewalt, der
Lüge und der Heuchelei, die ihn umgab. Im Gegensatz zu
vielen seiner Zeitgenossen, die ihre Theorien vorsichtig tarnten,
damit sie ja nicht als Atheisten verschrieen werden könnten,
sprach Lyscinski offen aus, der Glaube sei mit der Vernunft
unvereinbar und die Theologie bringe den Verstand zum
Erlöschen. Er ging von den Positionen der materialistischen
Philosophen der alten Griechen aus und erklärte, Gott sei nichts
anderes als ein vom Menschen geschaffenes Phantasiegebilde.

Er sehe in der Idee von der Gottheit nichts anderes als ein
Vorurteil. Gott ist eine Schöpfung, eine Erfindung des
Menschen. Die Religion ist nicht einfach eine Folge der Unwissenheit,

wie die rationalistischen Philosophen seiner Zeit
behaupteten, sondern wird von Leuten, die sich aus ihr
überhaupt nichts machen, den anderen Menschen aufgezwungen
und soll nur dazu dienen, sie unterwürfig und furchtsam zu
machen. Lyscinski entdeckt in der Religion ein Mittel der
Unterdrückung, das von den «wissenden» Betrügern angewendet

wird, um das «einfache Volk» in Unterwürfigkeit zu halten.
Er schließt die kleine, nur zum Teil auf uns gekommene
Schrift mit der Mahnung, sich nur auf die Vernunft zu stützen,
welche die tiefste Quelle der Wahrheit sei. Mit diesen Auffassungen

ist er ein Vorläufer der Aufklärung im 18. Jahrhundert.
Es scheint, daß der polnische Philosoph die Schrift eines

italienischen Gelehrten und Philosophen, L. C. Vanini, gekannt
hat, der 1619 (wie neunzehn Jahre zuvor Giordano Bruno)
von der Inquisition verbrannt worden war. Diese kleine Schrift
«Von den wunderbaren Geheimnissen der Natur, der Königin
und Göttin der Menschen» war in fortschrittlichen Gelehrtenkreisen

bekannt geworden und sicher auch Lyscinski zugänglich.

Beide Gelehrten stützen sich auf die These des antiken
Philosophen Lucretuis Carus, wonach «die Angst die Götter
gezeugt hat». Sein französischer Zeitgenosse Descartes war in
seinen Aeußerungen weit vorsichtiger: Hatte er doch 1624 in
Rom zusehen müssen, wie die Inquisition nicht nur die Bücher
eines fortschrittlichen Gelehrten, der allerdings noch Zeit
gehabt hatte, eines natürlichen Todes zu sterben, sondern sogar
seine eigens dafür wieder ausgegrabene und aus dem Sarg
gezerrte Leiche verbrannt wurde. Wohl darum sind seine Lehren
viel komplizierter und umständlicher formuliert als Lyscinskis
lapidarer Satz: «. Das einfache Volk wird von den Gewitzteren

mit einer Vortäuschung des Glaubens an Gott getäuscht zu
seiner eigenen Unterdrückung .» Sparviere

Die Welt ist nicht für den Menschen geschaffen,
sondern dieser wird durch die Welt und durch seine
Umgebung beherrscht. Man kann die Welt ohne den Menschen,
aber nicht den Menschen ohne die Welt denken.

Ludwig Büchner

nicht statisch. Wer sich darüber einmal klar geworden ist, wird
natürlich zögern, auf der Basis des heute wissenschaftlich gesicherten

Erkenntnisbestandes eine Weltanschauung aufzubauen, die
schon morgen überholt sein kann. In Zeiten langsamer, ruhiger
Entwicklung war derlei noch möglich. Die alten Religionen, die
oft jahrhundertelang dem Erkenntnisvermögen der Menschen
entsprachen, belegen das. Es hat bei manchen von ihnen lange
gedauert, bis die Fortschritte der Erkenntnis ihre Grundlagen zersetzt

hatten. Zwischen Homer und Sokrates liegen Jahrhunderte,
und das Weltbild des Christentums hat ein Jahrtausend ohne
wesentliche Erschütterung überdauert. Aber heute stehen wir in
einer Epoche geradezu stürmischen Fortschrittes. Wir haben
erlebt, wie die Erkenntnisse eines Einstein und der Atomphysik das
bisherige naturwissenschaftliche Weltbild erschüttert und die
zeitgenössische Philosophie beeinflußt haben, wir erleben, wie uns die
Weltraumforschung heute eine neue Erkenntnis nach der andern
beschert. Die jungen psychologischen und soziologischen Wissenschaften

enthüllen uns gleichzeitig immer neue Aspekte unseres
eigenen Wesens und räumen fortwährend mit bisher allgemein
gültigen Vorstellungen gründlich auf.

Der Zeitpunkt zur verbindlichen Festlegung auf eine bestimmte
Weltanschauung als die Weltanschauung des Freidenkertums
erseheint uns daher als denkbar ungünstig. Das Harmloseste, was bei
einem Versuch, der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz die
Bindung auf eine bestimmte Weltanschauung auf dem Abstim-
Hungswege aufzuzwingen, herauskäme, wäre ein arger Verschleiß
unserer Kräfte in inneren Diskussionen. Denn so. wie unsere Be¬

wegung heute zusammengesetzt ist, kann ich mir ihre Einigung auf
eine positive, verbindliche Weltanschauung nicht gut vorstellen,
und selbst der Initiant des Statutenrevisionsvorschlages wird wohl
kaum erwarten, daß seine eigenen, oft doch an Widersprüchen so
reichen Auffassungen von der Mehrzahl der Mitglieder in kurzer
Zeit als allgemein verbindlich akzeptiert würden. Und am Ende
stünde dann doch die Tatsache, daß unser Kreis, den wir heute
alle als noch viel zu eng empfinden, auseinanderbräche und der
Aufschwung unserer Bewegung, den sich der Initiant von ihrer
weltanschaulichen Verfestigung verspricht, mit ihrem Zerfall
begönne. Gerade aber weil wir ein leider noch zu kleiner Kreis sind,
können wir uns eine Spaltung, die eine große politische oder
wirtschaftliche Bewegung ohne weiteres verdauen mag, nicht leisten.
Wir müssen auf alle Fälle zusammenbleiben und zusammenhalten,
zusammenarbeiten, und keinem von uns darf das Bekenntnis zur
freigeistigen Bewegung durch deren weltanschauliche Einigung
unmöglich gemacht werden. Man mag einwenden, daß eine bestimmte
weltanschauliche Bindung andererseits eine gewisse Anziehungskraft

ausüben würde, so daß allfällige Verluste bald doppelt
ersetzt wären. Vielleicht hegt jemand derartige Hoffnungen, mir
erscheinen sie als utopisch, und gerade der Initiant der
Statutenrevisionsvorschläge scheint mir bis jetzt noch nicht bewiesen zu
haben, daß die von ihm vertretenen Ideen die Menschen so stark
anziehen. Er stünde sonst nicht so isoliert unter uns.

Theoretische und praktische Gründe sprechen also dagegen, daß
wir uns auf eine feste, positive weltanschauliche Bindung des

Freidenkertums einlassen. Wir müssen uns allen, die, jeder in

67



Will die Rom-Kirche wirklich heute noch
die Alleinherrschaft?

I. Der Einblick in die Geschichte und in die Dogmatik
erlaubt keinen anderen Schluß: Die Romkirche erstrebt
grundsätzlich einen absolut gültigen Katholizismus, also die
Alleinherrschaft. Als triumphierende Kirche umfaßt sie die Gemeinschaft

der Seligen im Himmel, als leidende Kirche die Gemeinschaft

der Büßenden und sich Läuternden im Fegfeuer, auf
Erden aber ist sie die um die Alleinherrschaft kämpfende Kirche.

Hier auf Erden ist sie nicht nur die Gemeinschaft der
Sakramente und der Gläubigen, sondern zugleich, wie es ihr
Name ausdrückt, allumfassend, allgemein, apostolisch und heilig,

unfehlbar und allein seligmachend. Eben die Sorge um
dieses Seelenheil ist es, welche die Kirche zur unablässigen
Mission, zur Eroberung und Unterwerfung aller anders gesinnten
Mitmenschen nötigt. Darum will, die Kirche ja auch das öffentliche

Leben bestimmend beeinflussen. Darum verwirft die
Kirche ja auch ihre Trennung vom Staat; geht sie doch darauf
aus, den Staat sich selbst unterzuordnen, nicht aber sich von
ihm zu trennen.

II. Nun aber wiederholen wir unsere Frage: Gilt das alles
wirklich auch heute noch? Eine gründliche Umschau in unserer
Gegenwart könnte uns unsicher machen. In weiten Bereichen
der Romkirche zeigt sich heute tatsächlich der Wille zur
Verträglichkeit, ja sogar zur Versöhnlichkeit, zur friedlichen
Zusammenarbeit und allseitigen Anpassung. Innerhalb der
Kirchenzugehörigkeit überraschen uns da und dort bittere Klagen
über Enttäuschungen (Schicksale der Arbeiterpriester!),
überraschen uns Stimmen einer harten und kompromißlosen Kritik
am Gefüge der Kirche und des Glaubens. Ist, wie alles andere,
nun auch die Romkirche in den Prozeß, in den Strudel der
inneren und äußeren Umwandlung hineingerissen worden? Gilt
das Dogma von der absolut gültigen und unwandelbaren
Kirchenlehre und Kirche nicht mehr? Hat die katholisch-dogmatische

Lehre, daß es außerhalb der Kirche kein Heil, sondern
nur zeitliche oder ewige Verdammnis gebe, Geltung und
Wirksamkeit verloren?

III. Im richtigen Augenblick veröffentlicht ein Einsender im
«Kirchenblatt für die reformierte Schweiz (Nr. 12/1960) ein

paar Kernsätze katholischer Kirchenpolitik, die uns aus allen

Unsicherheiten herausholen und uns rasch wieder auf den seht

realen Boden eines ungebrochenen Herrschaftswillens der

Romkirche zurückstellen. Wir zitieren:
Pius XL in der Enzyklika «Quas prinias» 1925: Diese Kirche

hat von ihrem göttlichen Herrn den Auftrag des Apostolates
erhalten, ist sie doch «das Reich Gottes auf Erden, das sich auf

alle Menschen und auf alle Länder ausdehnen soll».
Pius X. in seiner Antritts-Enzyklika «E supremi Apostolatus

Cathedra» 1903 : Alles muß in Christus erneuert werden. Die

Menschen müssen zum Gehorsam gegen Gott zurückgeführt,
daher das ganze Menschengeschlecht Christus unterworfen
werden. Der Weg zu Christus führt aber durch die von ihm

gegründete Heilanstalt, durch die römisch-katholische Kirche.
Und wiederum Pius XL in «Quas primas» : Das Königtum

Christi ist ein geistiges Reich, umschließt aber alle zeitlichen
Dinge. Christi Herrschaft erstreckt sich nicht nur auf die ka-

tholischen Völker, auch nicht nur auf die protestantischen
Mitchristen, sondern ebenfalls auf die Menschen, die des
christlichen Glaubens beraubt sind. Desgleichen gehören alle Bereiche
des persönlichen und öffentlichen Lebens unter die Herrschaft
Christi. Darin liegt die glaubensmäßige Begründung des
Apostolates, dem die katholische Aktion dient. Die katholische
Aktion will das Regnum Christi nach römischem Verständnis
verwirklichen.

VI. Wie sollen wir das alles heute deuten? Kirchenhistoriket
und Religionswissenschafter von Rang bekennen sich zu
folgenden Auffassungen :

1. Im Prinzip hat die Ronikirche ihren Herrschaftsanspruch
nie aufgegeben, und sie kann das auch gar nicht tun. Wohl

aber kann sie und muß sie in ihrer Auseinandersetzung mit den

harten Realitäten der Welt Konzessionen machen, Konzessionen,

die den grundsätzlichen Herrschaftsanspruch in keiner
Weise schwächen oder gar in Frage stellen können. Vor allem

handelt es sich um die beiden folgenden Konzessionen :

a. Die Kirche kennt die ihr heute entgegenstehenden geistigen

und realen Kräfte. Sie weiß, daß diese Gegenkräfte so

stark sind, daß sie eine durchgehende Realisierung der
kirchlichen Alleinherrschaft nicht mehr gestatten. Aus taktisch
richtiger Ueberlegung heraus muß die Kirche diesen Gegenkräften
heute Rechnung tragen. Sie kann wohl da, wo diese Gegen¬

seiner Art, wirklich frei und vorurteilslos zu denken wissen, offen
halten, wir können das Freidenkertum in der Schweiz nicht als

Weltanschauung, sondern nur als eine bestimmte geistige Haltung
behaupten, als Ablehnung aller Dogmengläubigkeit und in positiver
Anerkennung jeder auf Vernunft und Wissenschaft ehrlich
erarbeiteten Weltanschauung, im Bemühen endlich, unter uns selbst
mit der Toleranz zu beginnen. Walter Gyßling.

Ein positiver Vorschlag
Der an unserer ordentlichen Delegiertentagung in Bern gefaßte

Entschluß, die Arbeitstagung 1961 dem Thema der Statutenänderung

zu widmen, schien mir weniger das Resultat einer durchdachten

Planung des Zentralvorstandes als eher die Folge einer unduldsamen

Zwängerei zu sein. Gesamthaft gesehen ließ sich die
Versammlung aber sicher von dem ausgleichenden Wunsche leiten,
man wolle sich geistig mit den vorgebrachten Aenderungen
auseinandersetzen, obwohl sicher alles beim alten bleiben werde. Beklagte

sich schon an der Delegiertenversammlung die eingesetzte
Prüfungskommission darüber, daß keine sachlichen, druckreifen und
vor allem kurz gefaßten Aenderungsvorschläge zur Diskussion
gestanden hätten, vermißte, der Leser hei den Vertretern einer auf
Aenderung bedachten Formulierung unseres Zweckartikels gleichfalls

einen klaren Vorschlag. In seinen drei Fortsetzungen hat
«Lucretius» leider unserer Bewegung keinen wirklich positiven
Vorschlag als Ersatz angeboten. Die Dogmatik seines «konsequenten»

Atheismus auf der Basis des philosophischen Materialismus
könnte uns einen so freiheitlichen, auf der Grundhaltung der

Wahrheitssuche und Wahrheitsliebe basierenden Passus, wie wir

ihn besitzen, gar nicht zugestehen. Unser Artikel 2 bekennt klar:

Die Freigeistige Vereinigung der Schweiz vertritt die freigeistige

Welt- und Lebensanschauung, die nicht an unveränderliche

Lehr- und Glaubenssätze (Dogmen) gebunden, sondern

nach Maßgabe der fortschreitenden wissenschaftlichen
Forschung entwicklungsfähig, frei zur Aufnahme und

Verwertung neuer Erkenntnisse in geistiger und sittlicher
Beziehung ist.

Ein Wort zum Angriff auf die Agnostiker. «Lucretius» übt auch

hier die bewährte Begriffsverwirrung. Darwin und Rüssel, die sich

als Agnostiker bekannten wie viele Wissenschafter, die damit nichts

weiter aussagen, als daß sie heute noch nicht alle Geheimnisse der

Welt restlos klären und erklären können, sie werden von diesem

selbstherrlichen Atheismus verurteilt. Wie würdig nimmt sich
daneben eine Geisteshaltung aus, die mit Goethe preist:

«Das schönste Glück des denkenden Menschen ist, das Er-

forschliche erforscht zu haben und das Unerforschliche ruhig

zu verehren.»
Auch diese Menschen gehören zu den Freidenkern. Und es scheint

mir sehr wichtig, daß wir uns in der jetzt ausgelösten Diskussion
dessen klar bewußt sind. Im vierten Absatz des Art. 2 wird meines

Erachtens eine außerordentlich wichtige Zielsetzung verankert, die

uns in unseren Auseinandersetzungen mehr Toleranz gegenüber
allen freigeistigen und freireligiösen Menschen auferlegen sollte.

um die gemeinsame Position gegenüber Klerikalismus und
Aberglauben zu stärken. Es heißt da:

68



kräfte nicht allzu stark sind, ihre Ansprüche bekennen und
durchsetzen; wo die Gegenkräfte aber zu stark sind, da wagt sie
den Kampf nicht mehr und zieht sich zurück auf eine
theoretisch-prinzipielle Geltendmachung ihrer Herrschaftsansprüche.

b. In den Randgebieten der Kirche, an den entzündlichen
Kontaktstellen mit anderen Konfessionen und mit der Realität
selbst, da mag heute manches in Fluß und in Frage geraten.
Nicht so in der zentralen Kirchenleitung, in der Kurie und im
Vatikan. Hier darf keine Unsicherheit aufkommen. Die geringste

Konzession der Zentrale selbst an Relation und Relativität
führt unausweichlich zur Relativierung des ganzen
Kirchengebäudes. An den Grundsätzen der Absolutheit, der Allgemein-
gültigkeit und Alleinherrschaft muß die Zentrale unbedingt
festhalten. Aber die Zentrale hat heute tatsächlich die Kraft
nicht mehr, dieses unerschütterliche Festhalten an der Absolutheit

durch den ganzen Kirchenbereich hindurch durchzusetzen
his in die Randgebiete hinaus. Hier in den Randgebieten muß
sie den Kräften der Relativierung, der Versöhnung, des
Ausgleichs, hier muß sie den Mächten der Kritik, ja sogar des

Widerstandes gegen die Zentrale einen gewissen freien Spielraum

lassen. Sie muß nur dafür sorgen, daß diese Gegenkräfte
kein zu großes Unheil anstellen, daß sie nicht den gesamten
Kirchenbau erschüttern.

Das sind Auffassungen, denen auch wir zustimmen können.
Das kommende Konzil, wenn es überhaupt zustande kommt,
wird uns darüber belehren, ob diese Auffassungen zutreffen
oder nicht. Wir warten geduldig. Omikron

Nie vergessen!

Wie Wilhelm Riepekohl im Mitteilungsblatt der Freireligiösen

Landesgemeinde Bayern schreibt, hat in der Deutschen
Bundesrepublik eine Jagd auf die Freidenker, die Ungläubigen,

die Atheisten begonnen. Sie werden für alle Uebel der
Welt und besonders für das Geschehen der Jahre 1933 bis 1945

verantwortlich gemacht.

Demgegenüber stellt Riepekohl fest: «Von den bisher vor
Gericht wegen Mordes und Verbrechen gegen die Menschlichkeit

Verurteilten, ist unseres Wissens nicht einer aus einer frei¬

religiösen oder Freidenkerbewegung hervorgegangen, ob er
Eichmann, Chmielewsy, Gottschalk, Rademacher, Sommer
oder sonstwie hieß. Es waren auch keine Freireligiösen und
keine Freidenker, die das Mordregime von 1933 bis 1945
gestützt haben. Oh nein Deren Bewegungen wurden verboten
und ihre Anhänger ebenso verfolgt wie die parteipolitischen
Gegner des Nationalsozialismus. Die heute nach der ,Haltet-
den-Dieb'-Methode die Verantwortung, die Schuld von sich
abwälzen wollen, sie haben nicht nur dem Nationalsozialismus,
der für die Verbrechen von Dachau, Mauthausen, Theresien-
stadt, Maidanek und Auschwitz verantwortlich ist, die
unumschränkte Macht in die schmutzigen, vorher schon blutbesudelten

Hände gespielt, sie haben darüber hinaus dieses System
fast ein Jahrzehnt gestützt. Obwohl sie vorlier wissen konnten,
ja wissen mußten, welcher Verbrechen die Menschen um Hitler
fähig waren.

Erinnern wir uns nur an Potempa. Schon im Jahre 1932
wurde in diesem oberschlesischen Ort von fünf SA-Leuten ein
Arbeiter nachts aus dem Bett gezerrt und vor den Augen seiner
Mutter buchstäblich zu Tode getrampelt. Ein Sondergericht
verurteilte die Untiere zum Tode. Hitler sandte diesen Mördern

nach ihrer Verurteilung ein Telegramm, das begann:
,Kameraden .'

Diese ,Kameraden' wurden ein halbes Jahr später
freigelassen.»

Trotz vielen solchen Vorkommnissen haben die christliche
bayrische Volkspartei, das klerikale Zentrum und die evangelischen

Abgeordneten durch ihre Zustimmung zum
Ermächtigungsgesetz vom 23. März 1933 erst dem Nationalsozialismus
die ganze Macht in die Hände gegeben.

Und die deutschen Bischöfe beider kirchlichen Richtungen
haben nicht nur bis zum Jahr 1935 — wie man jetzt glauben
machen möchte — sondern in vielen Fällen bis zum Jahre
1943 die «Hilfe des barmherzigen Gottes» auf den «Führer»
und seine Männer herabgefleht.

Und diese Kreise sind nun dabei, die eigene Verantwortung
auf Nichtschuldige abzuwälzen und die Freidenker, deren
Organisationen verboten waren und deren Anhänger in den
Konzentrationslagern saßen, zum Sündenbock zu machen.

Das ist die altbewährte christliche Politik gegen alle, die
dem kirchlichen Totalitätsanspruch widerstehen. A. H.

Die FVS hat den besonderen Zweck, die zerstreuten Kräfte des

Freidenkertums im Gebiete der Schweiz zu einer starken, im
öffentlichen Leben im Sinne des Kampfes für obengenannte
Bestrebungen wirkenden Macht zusammenzuschlief3en.

So wie in jeder Ortsgruppe die einzelnen Mitglieder keine einheitliche

Auffassung hegen können, weil Bildung, familiäre Verhältnisse

und das unterschiedliche Verlangen nach Wahrheitssuche sie

zu weniger aktiven oder interessierten Verfechtern einer diesseitig
orientierten Weltanschauung machen, so stufenartig ist auch das

Gefälle hei ungezählten Menschen gelagert, die uns heute
fernstehen und die wir gewinnen möchten, um die Menschen zu
einer höheren Kulturauffassung zu führen, wie es

der dritte Absatz im Artikel 2 umschreibt.
Obwohl ich keinen Aenderungsantrag zu stellen beabsichtige,

möchte ich unsere Leser zu erwägen bitten, ob zusätzlich einige
Kernsätze aus der Sammlung «Wissen und Wahrheit» aufgenommen

werden sollten, die das vermeintlich Negative, das uns eine,
in ein klares Positivum wandeln. Für mich ist unsere ontologi-
sche Grundeinsicht das Positivste überhaupt, das über den Glatiben
an diese kosmische Einheit allen Seins zu verantwortungsbewußtem
Menschsein führt. Dr. Ernst Haenssler und Dr. Hermann Gschwind
formulierten die folgenden Leitsätze:

Wir stellen den Dogmen der Konfessionen und der Theologie
nicht nur die Naturwissenschaften entgegen, sondern eine
Synthese von Naturwissenschaft. Geisteswissenschaft und
Philosophie. Diese Synthese ist der Gesamtausdruck menschlicher
Wahrheitsbemühungen um Welt, Leben, Menschheit, um Men¬

schengeist und Menschenwert in allen seinen Ausprägungen,
auch in seinen religiösen Ausprägungen. Diese Synthese ist
Menschenwerk; als solches ist sie immer vorläufig und relativ
in ihrer Geltung. Trotz dieser Relativität ist uns diese Aussage
wertvoller und vertrauenswürdiger als alle die absolut sich
gebenden Dogmen der Konfessionen.

Diese Sätze habe ich als wesentliche Aussage aus den fünf Absätzen
herausgegriffen. In jedem Heft der Sammlung «Wissen und Wahrheit»

sind sie auf der ersten Seite des Umschlages abgedruckt.
Um die Arbeitstagung möglichst konstruktiv zu gestalten, möchte

ich den Vorschlag machen, daß alle Ortsgruppen eine Stellungnahme

zur Statutenänderung erarbeiten und diese schriftlich
fixiert vorbringen. So dient jedes Mitglied seiner persönlichen Be-

wußtwerdung unseres freigeistigen Standpunktes, und Wege zu
echten Aufgaben, beispielsweise dem ethischen Unterricht für
unsere Kinder, zeichnen sich klarer ab. «Wissen ist Macht, doch das
Gewissen ist mächtiger!» Gisela Wiehr-Heuer

Schluß der Diskussion

Mit den beiden vorstehenden Artikeln brechen wir die Diskus
sion über unsere positiven weltanschaulichen Grundlagen in unserer

Zeitschrift ab. Aus Platzmangel konnten weitere Einsendungen
nicht mehr berücksichtigt werden.

Die Diskussion wird an unserer Arbeitstagung, die am 17.
September in Ölten stattfindet, fortgesetzt werden und — wie wir
hoffen — einen gewissen Abschluß finden. Die Redaktion

69


	Zur Arbeitstagung 1961

