Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)
Heft: 8
Rubrik: Was halten sie davon?

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lassen? Wo war denn der Gott der Liebe, der Gerechtigkeit,
der Allmacht im Grauen dieser H6lle? Warum hat er sich nir-
gends gezeigt, warum hat er nirgends strafend und richend ein-
gegriffen? Da wir von der Nicht-Existenz des jiidischen wie
auch des christlichen Gottes iiberzeugt sind, entfallen unserer
Hand alle diese Fragemdoglichkeiten. Dagegen interessiert uns
die Frage nach der Moglichkeit eines in diesem Grauen durch-
haltenden Gottesglaubens. Tausende und Abertausende sind
im Wald hinter Auschwitz, wenn Gaskammern und Oefen zur
Vernichtung nicht mehr ausreichten, grauenvoll umgebracht
worden; am Arm fiihrte man die Opfer, Kinder, Knaben und
Midchen, Jiinglinge und Jungfrauen, Minner, Frauen und
Greise, zu den hollischen Flammen der Brenngruben; am
Rande der Grube, angesichts der Flammen, erhielten sie aus
Kleinkaliberwaffen den Genickschul3, und halbtot wurden sie
in die Flammen hinabgestol3en. Was ist wohl in den Seelen
und Herzen aller dieser gut gottgldubigen Juden vor sich ge-
gangen auf dem Weg vom Auskleidungsraum zum Flammen-
meer?

Hier nur zwei Zeugnisse, rasch aus den jetzt verdffentlichten
Leugnissen ausgewihlt:

Wir vernehmen aus einer gutgliubig christlich-jiidischen Ge-
sellschaftstagung das eigenartige Bekenntnis: «Trotz allem —
wir glauben noch an Gott, aber wir rufen ihn nicht mehr an.»
Diese Leute wissen, warum sie Gott nicht mehr anrufen. Aber
wissen sie auch, daf} sie mit diesem Bekenntnis ihrem Gott
nicht nur die Allmacht, sondern auch schon ganz einfach die
Macht aus der Gotteshand genommen haben? Gottes Allmacht
sinkt hier ab zu Gottes Ohnmacht.

Micheline Maurel, eine junge Franzésin aus Toulon, wird
1943 verhaftet und verbringt 20 Monate im Konzentrations-
lager. Sie verdffentlicht ihren Bericht in dem Buch: «Un camp
trés ordinaire» und schlieBt dort mit den tapferen Worten:
Die Lager haben existiert und sie existieren noch. Und wen
sollte man fiir eine so furchtbare Zerstérung des ganzen
menschlichen Lebens, fiir eine so entsetzliche Greueltat zur
Rechenschaft ziehen, wenn nicht Gott selber? Man ist fassungs-
los vor Zorn und Verzweiflung iiber diese Ungeheuerlichkeit
von nie wieder gutzumachendem Elend.» Die tapfere Franzosin
geht also noch einen Schritt iiber das oben erwiihnte Bekennt-
nis hinaus; Gott ist hier nicht nur der ohnmichtige Gott, er
mul auch noch die moralische Verantwortung fiir dieses

Verbrechen auf sich nehmen. Hier wird Gott nicht nur die
Allmacht aus seinen Hinden, hier wird ihm auch noch die
Allgiite aus seinem Gottesherzen herausgerissen.

Da dringt sich nun doch die Frage auf: Wo ist die Wiirde
des jiidisch-christlichen Gottesbildes besser aufgehoben — bei
uns, die wir ihm rundweg die Existenz absprechen und ihn so
aus jeder Verantwortlichkeit herauslésen, oder bei denen, die an
Gottes Existenz durchaus festhalten, die aber diesem Gott seine
wesentlichsten Attribute aus Hand und Herz herausreilen
miissen, um mit sich selbst einigermassen ins Reine zu kom-
men? 0.

Was QALTED SIE DAVODY

Wenn ich der Neffe

des Vetters Matthias gewesen wire und den Ausspruch «wegen
einem Nichts machen die (die Freidenker) einen Verein» fiir eine
grofle, unvergeBliche Weisheit gehalten hiitte, so wiire ich stante
pede nach Hause gelaufen, hitte zur Feder gegriffen und den
Austritt aus der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz erklirt.
Das hat der Neffe W.N. nicht getan, obwohl er findet, die Frei-
denkerorganisationen sollten logischerweise sich selber auflésen.
Wahrscheinlich fiihlt er sich berufen, als Missionar fiir die Weis-
heit unter den dummen Atheisten zu wirken.

Aber ich hiitte jene Worte nicht fiir eine grolle Weisheit gehal-
ten. Ich hitte vielmehr zum Vetter Matthias gesagt: «Lieber Vetter-
gotti, mir scheint, du habest dir die Sache mit der Freidenker-
Organisation nicht so richtig iiberlegt. Ich weifl wohl, du bist ein
wenig ein Eigener, Vereine sind dir zuwider. Aber du begriindest
deine MiBlachtung der Freidenker-Organisation anders, eben so,
daBl es ein Unsinn sei, wegen eines Nichts einen Verein zu bilden.
Dabei ist dir aber einiges entgangen: Gott ist nach unserer Ueber-
zcugung wohl ein Fabelwesen, also ein Nichts; aber der Gedanke
Gott ist ein Etwas, und dieses Etwas hat seit Jahrtausenden unge-
heuer viel Unheil gestiftet. Alle Verfolgungen und Kriege, die
wegen der verschiedenen Auffassungen des Gedankens Gott durch-
gefithrt wurden, alle Tier- und Menschenopfer, die auf Altiren
brannten, alle die unvorstellbaren Folterungen und die Verbren-
nung von Millionen Andersgldubiger und Nichtgldubiger sind Aus-
wirkungen des Gedankens Gott. Wenn die Geschichte der Mensch-

lenkende verlangen.* Das ist ihr Positives. Aufstellung von Thesen
ist ein Riickfall in das Mittelalter. Dies miifite dazu fiihren, bei
jedem Gedanken, jeder AeuBerung jeder Handlung erst nachschauen
W miissen, ob nicht vielleicht ein Widerspruch mit einer These
lamit verbunden wiire. Das ist sicher kein freies Denken! Das
Christentum kennt drei Glaubensartikel, und wir sollten 150 ha-
ben? Unméglich!

Als zweites Positivum nannte ich die Freiheit. Freiheit des Gei-
stes und Freiheit im Handeln. Wo kein dogmatisch doktrinirer
Vahrheitsanspruch ist, da herrscht auch Freiheit. Unbegriindeter
Vahrheitsanspruch bringt Unfreiheit. Er zwingt die Menschen,
ttwas zu glauben. Freiheit im Handeln ist Auswirkung des freien
Denkens. Hierunter ist nicht das freie Ausleben, sondern das Aus-
vitken des moralischen Gesetzes im Menschen zu verstehen. Frei-
leit ist daher ohne Bezugnahme auf andere Menschen nicht ver-
tindlich. Freiheit in der Gemeinschaft als Ordnen des Gemein-
wthaftslebens und Riicksichtnahme auf die anderen Menschen ist
ohne Menschlichkeit nicht zu verwirklichen. Wenn jeder seine
Handlungen unter diesen Gesichtkreis stellt, also unter den katego-
tischen Imperativ Kants, dann braucht es keine Polizei und Strafen
Uehr, Gesetze sind dann nur Ordnungen (Anordnungen), gewisser-
UBen Wegweiser fiir das Leben in der Gemeinschaft. Damit legt
Wwn die Wege frei fiir seine eigenen Ziele und zugleich auch fiir
dfe anderen Menschen. Man befreit die andern durch freiwillige
[\nterwcrfung unter die Gemeinschaft und erhilt dadurch selbst

Y ) . . . . .
) Der Ausdruck «dummer Atheist> ist daher nicht freidenkerisch

.auch wieder Freiheit, da man ja selbst fiir die Anderen der «An-

dere» ist. Hier ist wirklich eine Dialektik, nimlich zwischen'Ord-
nung und Freiheit, Gemeinschaft und Einzelmensch vorhanden.
Sie driickt die Spannung im menschlichen Leben und die Grenzen
eines freien Handelns aus. Freiheit hat nur Sinn innerhalb der
Menschen und kann nur verwirklicht werden, wenn kein dogmati-
scher Wahrheitsanspruch vorhanden ist.

Wir brauchen hierzu keine Glaubenssdtze. Wenn ich hier for-
dere, Suchen nach der Wahrheit mit den besten Methoden, Den-
ken und Handeln in Freiheit und freiwilligem Einfiigen in die
menschliche Gemeinschaft, so sind das zur Existenz des Menschen
gehorende Grundziige, welche unabhingig von Weltanschauungen
gelten. Sie gehoren zu einer Haltung des Menschen zur Bildung
der Anschauungen, zum Bewerten der menschlichen Handlungen
und liegen daher in einer hoheren Geistesebene als die Weltan-
schauungen selbst. Wir miissen auf diese hohere Ebene hinauf,
denn in dieser Richtung liegt die Entwicklung der menschlichen
Kultur.

Aus dieser Grundhaltung sind viele Weltanschauungen maoglich,
idealistische wie realistische usw.; sie bedingt aber, daBl keiner
seine Weltanschauung anderen aufzwingen will, sie bedeutet die
Anerkennung der gleichen Lebensberechtigung und des gleichen
Lebenszweckes aller Menschen, sie bedeutet das Offensein gegen-
iiber allem Neuen, als Bereitwilligkeit es aufzunehmen und als
kritisches Beurteilen des Alten und Neuen. Sie verlangt Freiheit
jeder Meinungsiullerung und ungehinderter Kritik an Mafinahmen

61



heit einmal etwas anderes werden soll als eine Chronik von Blut-
bidern, so muBl der Gedanke Gott ausgeschieden und in die Rum-
pelkammer des menschlichen Geistes gebracht werden. Denn wel-
cher Krieg ist nicht im Namen Gottes gefiihrt worden? Wann und
wo hitten die feindlichen Parteien nicht Gott um Beistand ge-
fleht? Und haben nicht noch in den morderischen Kriegen des 20.
christlichen Jahrhunderts die Priester, die Triger und Verbreiter
des Gedankens Gott, die Waffen gesegnet!?»

Ich wiirde dem Vetter Matthias aber auch gesagt haben, daf}
man dem Volke nicht sage, Gott sei blo ein menschlicher Gedanke,
sondern da man ihn als wirkliches und wirkendes Wesen lehre,
als Schopfer und Herrn des Himmels und der Erde, als Schick-
salslenker und Richter und daB aus dem Glauben an die absolute
Abhingigkeit vom géttlichen Willen der Mensch alles ihm von
Menschen auferlegte Leid in der Hoffnung auf die ewige Vergel-
tung geduldig oder unter Zihneknirschen getragen habe und noch
immer trage. Man habe den Menschen angewiesen, die Augen zu
Gott zu erheben, damit er iiber die wirklichen Ursachen des Elends
hinwegsehe. «Diesen verhidngnisvollen Gedanken Gott zu bekidmp-
fen, lieber Vettergotti Matthias, haben sich die Freidenker in den
Kopf gesetzt», wiirde ich sagen, «und damit dienen sie der sozialen
Befreiung, der Humanitit, dem Frieden, der natiirlichen Lebens-
und Weltauffassung, also genau dem, was du, Matthias, fiir richtig
hiltst. Sie suchen durch Schriften und Vortrige die Gehirne vom
Gedanken Gott zu siubern. Um Vortridge veranstalten, Schriften
herausgeben zu kénnen, miissen sie zusammenstehen, also einen
Verein bilden. Es geht nicht anders; der Einzelne ist ein verlorener
Posten. Das lehren uns schon die Tiere. Eine Biene ist nichts, aber
zehntausend sind etwas und leisten etwas. Das wissen wir Men-
schen als Ausbeuter ihres Fleies wohl genug. Zum Menschlichen
zuriick: Kein Einzelner baut eine Strale von Genf an den Boden-
see, es miissen viele zusammenwirken, Geistes- und Handarbeiter.
So ist es mit der StraBe in die Zukunft. Kein Einzelner legt sie an.
Die Idee dazu mag allerdings im Hirn eines Einzelnen entstehen.
Aber wenn er die nicht findet, die sie aufnehmen und anwenden und
weitertragen, so ist auch das Genie ein verlorener Posten. Die
Freidenkerverbinde sind Detachemente, die an der Stralle in die
Zukunft bauen.»

«Zum zweiten nun noch etwas, das dich personlich angeht, Vet-
tergotti. Hast du auch schon daran gedacht, was mit dir geschehen
soll, wenn es mit dir zum Letzten geht? Versteh’ mich recht! Du
bist riistig und wohlauf, hast alle Aussicht, den Hundertjdhrigen-
Lehnstuhl zu bekommen. Aber wie es an uns alle kommt, wird es
auch einmal an dich kommen. Du bist seit Jugend auf ein Freigeist
gewesen. Was soll mit dir geschehen, wenn es einmal so weit ist?

Soll ein Pfarrer kommen und sagen: Es hat Gott, dem Herrn iiber
Leben und Sterben, gefallen, Matthias X aus der Zeit in die Ewig
keit abzuberufen?»

«Soll mir einer kommen!» wiirde Vetter Matthias aufbrausen.

«Wer denn, wenn kein Pfarrer?»

«Ist mir gleich», murrte Matthias.

Aber so ganz gleich, was mit einem geschieht, ist es einem doch
nicht, obwohl man nichts davon weil. Und ich wiirde etwa so0 ant
worten: «Du hiltst nicht viel von den Freidenker-Organisationen,
Aber mit deiner Meinung, sie haben sich nur gebildet, um in die
Welt hinaus zu posaunen. es gebe keinen Gott, bist du im Irrtum.
Sie stellen und erfiillen praktische Aufgaben, soweit es ihnen mit
ihren — zugegeben — schwachen Kriften méglich ist. Und warum
sind ihre Krifte schwach? Weil viele ganz wie du abfillig iiber die
Freidenker-Organisation denken, weil sie, auch ganz wie du, dar
iiber iiberhaupt noch nie ernstlich nachgedacht haben. Doch zu
riick zur Sache: Eine dieser Aufgaben, die sie sich nicht nur theo
retisch stellen, sondern erfiillen, besteht darin, daB sie in Fillen,
wo fiir Totenfeiern der kirchliche Beistand abgelehnt wird, einen
Redner stellen und fiir eine wiirdige Durchfiihrung der Feier sor
gen.» Nachdenkliches Schweigen beim Vetter Matthias. Es schien
etwas in ihm vorzugehen.

Der Faden lieBe sich weiterspinnen. Das will ich aber nicht tun.
Ich méchte nur beifiigen, dal mit einem Hinweis auf die Bedeu
tung der freigeistigen Organisation im praktischen Leben mehr =
gewinnen wire, als wenn man die Meinung, Freidenkervereingun
gen seien sinnlos, noch zu iibertrumpfen sucht mit der defaitisti-
schen Phrase, sie sollten sich logischerweise auflosen. Hat der
Neffe W.N. nicht daran gedacht, dal die schweizerische freigei
stige Organisation immerhin das Podium ist, auf dem er sich rhe
torisch betitigen kann? Einer der dummen Atheisten

PRESSESPIEGEL

Siidamerikanischer Katholizismus in Krise

Unter dem Titel «Die Sorgen der katholischen Kirche in Siid:
amerika» berichtet die «Neue Ziircher Zeitung» ausfiihrlich im
Abendblatt vom 7. Juli 1961 (Nr.2566) iiber die akuten Krisener
scheinungen im siidamerikanischen, namentlich im argentinischen
Katholizismus, die sich in konstantem Mangel an Geistlichen und
zunehmender Entkirchlichung der in religiosen Fragen immer
gleichgiiltiger werdenden Bevolkerung dufiern. wg

privater und staatlicher Art. Freies Denken erst fiihrt so zur-wah-
ren Demokratie. Fassen wir zusammen:

Negativ lehnen wir jeden Zwang zu einem Glauben, zu einer
Weltanschauung ab, kritisieren nicht auf Tatsachen beruhende
Wahrheitsanspriiche, weisen die Gewalt als iiberholtes Mittel zum
Durchsetzen irgendwelcher Ziele ab.

Positiv schaffen wir die Grundlage eines freiheitlichen Lebens
durch ehrliches Streben nach Wahrheit, gegenseitige Anerkennung
selbstgebildeter Weltanschauungen, Achtung des Lebens der ande-
ren, Einordnung in die menschliche Gemeinschaft im BewuBtsein
der Zusammengehorigkeit von Freiheit und Ordnung, um damit
anderen Menschen die groBtmogliche Freiheit zu geben und kriti-
sche Aufgeschlossenheit gegeniiber Neuem und Altem.

Dr. Hans Titze
Eint uns das Negative?

Dariiber zu sprechen veranlaBt mich der Epikur-Artikel in der
Julinummer dieses Blattes, der mit den Worten beginnt «Das Ne-
gative, das uns eint ...», und nur zu diesen fiinf Worten habe ich
etwas zu sagen. Nehmen wir sie aus dem Satzgefiige heraus, so
lauten sie «Das Negative eint uns». Ich konnte damit einverstan-
den sein, wenn es hieBe «auch das Negative eint uns». Die andere
Fassung ist irrefithrend, ist Wasser auf die Miihle derer, die aus
religioser oder philosophischer Ueberheblichkeit heraus behaupten,
das Freidenkertum begniige sich mit der Negation: es gibt keinen
Gott, keine unsterbliche Seele, kein ewiges Leben, habe aber nichts
an die Stelle dieser Glaubenswerte zu setzen.

62

In Wahrheit ist aber die Ablehnung dieser mystischen Vorstel
lungen nicht das Primire unserer freigeistigen Welt- und Lebens
anschauung, sondern die logisch notwendige Folge unserer an
dersgearteten Ueberzeugung, die wir uns durch Nachdenken iiber
das Werden, Sein und Vergehen auf Grund der wissenschaftlichen
Erkenntnis erworben haben. Unser Blick ist auf die Wirklichkeit,
auf das Erkennbare im kosmischen und irdischen Sein, in der
Natur und im Leben des menschlichen Geschlechtes gerichtet. Wir
haben die zahllosen Einzelheiten zu einem Weltbild zusammenge
tragen, wir haben als Quelle der notwendigen ethischen Forde
rungen und des Gewissens das menschliche Zusammenleben er
kannt; unser Geistes- und Gemiitsleben verdankt seinen ganzen
Reichtum dem Seienden; es bedarf zu seiner steten Erneuerung
und Vertiefung keiner illusiondrer Hinterwelten. DaB8 wir uns alf
Teilchen im groBen Werden und Geschehen und als solche dem
Ganzen verpflichtet fiihlen, das ist das Positive, das uns eint. Voo
dieser Auffassung aus sind wir selbstverstindlich auch in der Ab
lehnung jeglichen Mystizismus einig; dieser wurde durch das Post
tive unserer Welt- und Lebensanschauung verdringt.

Auch die Gldubigen sind Verneinende. Sie verneinen alles, W&
ihrer Glaubenslehre nicht entspricht, vor allem den Atheismus. E
wird aber keinem von ihnen einfallen zu sagen, die Ablehnust
anderer Meinungen sei das Einigende unter ihnen; sie gehen vO
dem aus, was sie selber bejahen. Wir haben keine Veranlassung, ¢

E.Br

damit anders zu halten.



	Was halten sie davon?

