Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)
Heft: 8
Rubrik: Zur Arbeitstagung 1961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gedeutet habe, «so daf3 nun keinerlei Opposition mehr zwischen
ihm und unseren modernen Kenntnissen besteht.»

Das also sind die Ueberzeugungen und Bekenntnisse, welche
die waadtlindische Kirchenbehorde zur Intervention und zur
Amtsenthebung des streitbaren Geistlichen genétigt haben.

IIL. Daf3 uns der Fall R. zu interessieren vermag, ist verstiind-
lich. Wir begriinden zunichst unsere Einwinde, nachher aber
auch unsere Zustimmungen und Anerkennungen.

1. In den Grundziigen nur formulieren wir unsere Einwiinde
wie folgt:

a. Pfarrer R. argumentiert, in diesem Vortrag wenigstens,
ausschlieBlich mit dem Jesus der drei ersten Evangelien, also
mit dem sogenannten synoptischen Jesus. Der Grofteil der heu-
tigen akademischen Theologie hilt sich aber, soweit sie unter
dem EinfluB3 von Karl Barth steht, fast ausschlieBlich an den
paulinischen Jesus, an dasjenige Jesusbild also, das Jahrzehnte
nach Christi Tod von Paulus und seiner Zeit geschaffen worden
ist. Diese beiden Jesusbilder gehen im Kern und in der Grund-
intention weit auseinander. Darum besteht die Gefahr, da3 der
liberale Theologe R. und die ziinftig-protestantische Kirchen-
und Universititstheologie sich zu gemeinsamer Aussprache gar
nicht treffen und beharrlich aneinander vorbeireden.

b. Aber auch dann, wenn wir uns mit R. zusammen ent-
schlossen auf die Seite des synoptischen Jesus schlagen, besteht
Anlal zu den schwersten Bedenken. Der Typus eines rein
geistig-verniinftigen Jesus 148t sich nur mit gewaltsamen Ein-
griffen und Umdeutungen zur Not begriinden und halten. Mit
ebenso viel Recht lassen sich allen Belegen Rs. Zeugnisse gegen-
iiberstellen, die Jesus just nicht als Rationalisten, sondern als
ausgesprochenen Irrationalisten glaubhaft machen. Auch inner-
halb der Synopsis steht hier Deutung gegen Deutung, Behaup-
tung gegen Behauptung.

c. R. deutet auch den christlichen Gott um in lauter Weis-
heit, Geist, Vernunft und Wahrheit. Er unterwirft Gott einem
Spiritualisierungsprozel3, der aus diesem urspriinglich so stiir-
misch-wilden und sehr irrationalen Wiistenddmon alle Kon-
turen, alle Farben und Formen und alle persénlich-géttliche
Dynamik hinausinterpretiert. Was zuriickbleibt, ist eine kraft-
lose, vergeistigte Abstraktion. GewiB} ist diese Vergeistigung die
gradlinige Funktion und Konsequenz aus Rs. stark rationalisti-
scher Grundeinstellung, aber diese Konsequenz trifft weder
Wesen noch Kern des alten jiidisch-christlichen, noch auch

Wesen und Kern des heute immer noch geglaubten Christen-
gottes. Ich habe den Eindruck, daB3 die Theologie eines Karl
Barth diesem Gotteskern niher kommt als der Rationalismus
Rs.

d. R. ist der typische Vertreter einer liberalen Christenlehre,
die stark angeschlagen ist durch die Michte der irdischen
Realitidt und durch das Wissen um diese Realitiit in Wissen-
schaft und Philosophie. Sein Glaube ist durch diese Miichte so
stark angeschlagen, daB er nun nicht mehr auf einem eigen-
stindig christlichen Glaubensfundament zu stehen vermag. Er
schwankt und sucht Anlehnung und Halt bei der rein mensch.
lichen Ratio. Sein liberaler Glaube will selbst menschlich-
diesseitige Ratio werden, um so iiberhaupt noch weiterhin
Christ bleiben zu kénnen. Das aber sind Konzessionen an unsere
Zeit und an unseren Menschen- und Zeitgeist, die in "ihren
Auswirkungen fiir den Christenglauben tédlich werden kon-
nen. Da scheint mir die dialektische Theologie besser beraten.
Sie nimmt das Denkirgernis, das Paradox, wenn es sein muf}
auch die bare Unvernunft in ihre Lehre auf und stellt sie tap-
fer der menschlichen Ratio entgegen. Sie miflt die menschliche
Ratio an der Paradoxie der Offenbarung, nicht aber, wie das
R. tut, die Paradoxie der Offenbarung an den Forderungen der
menschlichen Vernunft. Die dialektische Theologie verfiigt
itber einen in religiosen Fragen sichereren Instinkt als R.

2. Nun ein paar Worte der Zustimmung und Anerkennung.

a. Sehr anschaulich berichtet R., wie eben zu der Zeit, da die
ersten Satelliten ins Weltall abgeschossen wurden, in allen
waadtlindischen Sonntagsschulen die christliche Miir von Elias,
der in einem Feuerwagen zum Himmel fihrt, erzihlt wurde. Er
berichtet, in welche Bestiirzungen und Unsicherheiten gerade
die Aufgeweckten unter den Kindern gestoBen worden seien
und in allem Ernst nach der Art des Treibstoffes fragten, der
Elias fiir seine Himmelfahrt zur Verfiigung stand. Darf man
heute wirklich noch am Wahrheitsanspruch der biblischen
Tradition festhalten? Wird da nicht vor den Kindern mit
einem der ernstesten Menschheitsanliegen, mit dem Anliegen
der Wahrheit, ein frevles und siindhaftes Spiel getrieben? Da-
mit zeigt R. auf eine Problematik unserer Gegenwart, die nicht
ernst genug genommen werden kann, und wir danken ihm fiir
diesen Freimut. Die kommende Generation hat es wirklich
schwer, sich heute zurechtzufinden und zu entscheiden zwi-
schen Wahrheitsanspruch der biblischen Tradition hier und

Zur Arbeitstagung

Unsere Grundlage

Wenn etwas Neues entsteht, so geschieht dies immer darum,
dafl etwas Altes schlecht geworden ist. Zunichst wird kritisiert
und dann werden Vorschldge fiir die Verbesserung gemacht. Jede
neue Bewegung mufl daher zunichst negativ sein und dann Posi-
tives dagegen setzen. Die geschichtliche Entwicklung, bestimmt
durch den kulturellen Fortschritt, insbesondere der exakten Na-
turwissenschaften, geht so vor sich, dafl durch neue Kenntnisse,
durch neue Entdeckungen alte Einrichtungen, die bisher ausrei-
chend und gut waren, durch neue ersetzt werden miissen. Neue
Erkenntnisse entstehen und verdringen alte. Neue Entwicklungen
lassen alte Einrichtungen unzeitgemifl werden und rufen nach
neuen.

So ist auch unsere Freigeistige Bewegung entstanden, als sich
neue Erkenntnisse Bahn brachen und dadurch Mingel an iiber-
alterten Institutionen zu Tage traten, welche von selbstindig den-
kenden Menschen erkannt und angeprangert wurden. Der erste
Schritt einer Verbesserung ist also die Erkenntnis des Schlechten.
Er ist immer negativ. Erst nachher wird die Frage nach dem Posi-
tiven. dem Ersatz gestellt. Hierbei ist es nicht selbstverstindlich,
ob iiberhaupt ein Ersatz erforderlich ist. Die Entscheidung hierfiir
liegt im Wesen dessen, was kritisiert wird.

58

Wie steht es nun bei uns damit? Was kritisieren wir? Aus der
Beantwortung dieser Frage ergibt sich dann, in welcher Weise wir
Positives dagegen zu setzen haben.

Wir kritisieren die Kirchen, die von ihnen vertretene Weltan-
schauung und den von ihnen verlangten Glaubensanspruch. Der
Grund unserer Kritik war die in der Renaissance entstandene
Geisteshaltung der Riickwendung vom AuBlerweltlichen zum
Menschlich-Diesseitigen, welche zum Aufbrechen der Naturwissen-
schaften und der Forderung nach freiem diesseitigem Den-
ken fiihrte. Die Wissenschaft forschte und entdeckte Erscheinun-
gen, welche zum Widerspruch mit den Dogmen der Kirchen fiihrte.
Der Wunsch nach freiem Denken liefl in der Philosophie Systeme
entstehen, welche nicht mehr wie im Mittelalter Gott an den An-
fang stellten, sondern allein aus diesseitigen Begriffen heraus ihr
System aufbauten. Solche Begriffe waren der Geist im Menschen,
die reelle Welt, die Materie, der Wille oder das Leben. Man ver-
suchte wohl noch Gott abzuleiten, aber man setzte ihn kaum noch
evident voraus.

Die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse fiihrten zur Kritik der
Glaubensinhalte, zur Erkenntnis der Widerspriiche zwischen Glau-
ben und Wissen; das neue freie kritische Denken fiihrte zur Kri-
tik des Dogmatismus iiberhaupt, zur Erkenntnis der im Einzelnen
liegenden freien Bildung der Weltanschauung, welche sich einem
Glaubenszwang widersetzte.

Im Freidenkertum ergab sich daraus die radikale Ablehnung
eines Jenseits als einer zusitzlichen Welt, sowie die Forderung



dem Wahrheitsanspruch der realititsgebundenen Wissenschaft
dort.

b. R. will Christ bleiben und die Fundamente des Christen-
glaubens nicht preisgeben. Von diesen christlichen Positionen
aus wagt er sich aber doch so weit hinaus, daf seine Glaubens-
genossen und Vorgesetzten mit Recht befiirchten, das Ende des
hier beschrittenen Weges miisse schlieSlich aus dem Christen-
glauben hinausfiihren.

c. Die Auseinandersetzungen mit der Gemeinde und mit den
Vorgesetzten kennén wir nur aus kurzen Pressenotizen. So wenig
das ist, es notigt doch zu der Feststellung: R. hat um seiner
Ueberzeugung willen Schweres auf sich genommen. Wer als
Pfarrer einen solchen Kampf durchhalten will, muB} iiber einen
Mut, iiber eine Ueberzeugungstreue, muf} iiber seelisch-geistige
Krifte verfiigen, denen wir unsere volle Anerkennung nicht
versagen konnen. ‘

IV. R. meint also, die Atheisten seien auf dem guten Wege,
hiitten aber ihr Ziel noch nicht erreicht; mit Recht seien sie
vom christlichen Wundergott abgefallen, hitten aber das Ziel,
den Gott als Geist und Vernunft und Wahrheit noch nicht ge-
funden. Genau so miissen wir, von unserem Standort aus, iiber
R. und sein grofles Anliegen urteilen. Auch R. ist wohl auf dem
guten Wege, wenn er vom christlichen Wundergott abgefallen
ist. Er ist aber diesen guten Weg noch nicht zu Ende gegangen:
er hat den Uebergang noch nicht gefunden, der aus dem Chri-
stenglauben hinaus und hiniiberfiihrt in den Diesseitsglauben.
R. soll nur an den hohen Werten Geist, Vernunft und Wahr-
heit festhalten, wie wir das auch tun; daB er diese hohen
Werte nicht mehr auf dem christlichen Wunderglauben auf-
baut, anerkennen wir und danken ihm fiir diese mutige Tat.
Aber nun muf er den einmal eingeschlagenen guten Weg noch
zu Ende gehen und muf} es lernen, diese hohen Werte iiber-
haupt nicht mehr auf einem rein fiktiven, wenn auch vergei-
stigten Gottesglauben zu errichten. Diese hohen Werte sind
wie wundervolle Blumen, die aber im Acker des Diesseits wur-
zeln; sie sind nicht Sterne, die von oben, von Gott oder vom
Himmel herab, in unser dunkles Dasein herableuchten. Diese
hohen Werte haben ihr stirkstes und tragfihigstes Fundament
in der Realitiit selbst, in der von dieser Realitiit geschaffenen
Menschengemeinschaft und in den von dieser Menschen-
gemeinschaft geschaffenen, streng diesseitigen Werten und sitt-
lichen Normen. Omikron

Nikos Kazantzakis — Gottsucher
oder Atheist?

Vom Theater her, nimlich durch die im Rahmen der Ziircher
Junifestwochen erfolgte Urauffiithrung der nachgelassenen Oper
Boheslaw Martinus «Griechische Passion» wird in unserm Land
wieder einmal die Aufmerksamkeit auf eine der groBen geisti-
gen Personlichkeiten unserer Zeit gelenkt, die zwar keineswegs
unbekannt, deren umfassendes und in die Tiefe dringendes
Wirken aber nur teilweise iiber die Grenzen seines Landes
hinausgedrungen ist. Wir meinen Nikos Kazantzakis, den neu-
griechischen Dichter, der vor vier Jahren fast ganz erblindet
als 72jdhriger starb, kurz bevor ihm der Literatur-Nobelpreis
zuerkannt wurde. Kazantzakis ist u. a. der Autor jenes Romans
«Der wiedergekreuzigte Christus», dessen deutsche Ueberset-
zung den Titel «Griechische Passion» trigt und die Vorlage fiir
das Libretto der genannten Oper abgegeben hat, so wie er auch
unter dem Titel «Der Mann, der sterben muBlte» («Celui, qui
doit mourir») von Jules Dassin meisterhaft verfilmt wurde.
Durch diesen Film und den Schelmenroman «Alexis Sorbasy,
der nicht zu Unrecht als der Don Quichote unseres Jahrhun-
derts bezeichnet wird und als Rowohlt-Taschenbuch (Nr. 158)
in billiger Massenauflage vorliegt, ist Kazantzakis im ganzen
deutschen Sprachgebiet einem breiteren Publikum bekannt
geworden. Aber diese beiden Werke stellen nur einen Bruchteil
seines gewaltigen und vielseitigen Schaffens dar. Sein 33 000
Verse umfassendes Epos «Odisia», eine moderne Odyssee, ist
bis zur Stunde noch uniibersetzt, dagegen liegen noch zwei
Romane in guter deutscher Uebertragung vor, der Jesus-Roman
«Die letzte Versuchung» und «Freiheit oder Tod», in dem der
in fast allen seinen Werken miindestens eine periphere Rolle
spielende griechische Freiheitskampf gegen die Tiirken ins
Zentrum des Geschehens riickt. Mit seinem literarischen Schaf-
fen ist Kazantzakis zugleich der Neuschépfer der griechischen
Sprache geworden, er hat sie von dem Wust der durch Jahr-
hunderte mitgeschleppten Byzantinismen gereinigt und das
Volksgriechische literaturfihig gemacht.

Griindet sich darauf der Ruhm und die hervorragende Be-
deutung des Schriftstellers Kazantzakis, so erschopft sich damit
keineswegs seine gesamte Leistung. Kazantzakis ist Kreter,
Sohn der Stadt Heraklion, studierte in Athen und Paris

nach unbevormundetem Denken. Das «Negative» unserer Bewe-
gung ist also die Ablehnung alles Jenseitigen, eines Gottes, eines
auBerweltlichen Himmels, einer Geisteswelt, ferner ist es die Ab-
lehnung einer dem Menschen aufgezwungenen Dogmatik, iiber-
haupt jeder geistigen Bevormundung. Der Freidenker hat die aus
Ideologien entstandenen menschlichen Untaten richtig erkannt und
die Ideologie als das Hauptiibel entlarvt. Ideologie ist die Lehre
einer bestimmten Weltanschauung, sie ist das Verlangen. diese
allen Menschen als angeblich erkannte Wahrheit aufzuzwingen.
Die Hexenverbrennungen, der Wahnsinn der Kreuzziige (Kinder-
kreuzzug!), die furchtbaren Religionskriege, die Inquisition, die
Unterdriickung ehrlicher wahrheitsliebender Wissenschafter sind
solche Untaten, welche aus der christlichen Ideologie entstanden.
Genau so gehort die ebenfalls auf einer Ideologie beruhende Ju-
denvernichtung im letzten Kriege und die Inhaftierung von Men-
schen anderer politischer Ueberzeugung, es gehort auch hierher
die Vernichtung im Kriege auf Grund der Ideologie des Patriotis-
mus und Chauvinismus.

Das Negative ist also letzten Endes Kampf gegen den Wahrheits-
anspruch fremder Ideologien. So diirfte es in allgemeinster Form
wohl richtig sein.

Was kann daher das Positive in unserer Bewegung sein? Sicher-
lich keine neue Doktrin, keine neuen Glaubenssiitze (Thesen), keine
neue Ideologie. Es mul} etwas sein, was iiber allen Weltanschau-
ungen und Glaubensmeinungen steht. Es mufl eine hohere Stufe
des Geistes sein. welche iiber der Stufe der Vielzahl von Weltan-

schauungen und Systemen etwas Umfassendes darstellt. Es mul}
etwas sein, das auf die tiefsten seelischen und geistigen Wurzeln
des Menschseins zuriickgeht. Es mu8 aus dem Wesen des Menschen
das herausgesucht werden, was den Fordernissen des heutigen gei-
stigen Zustandes des Menschen entsprechend dem Menschen die
Grundlage zu seinen besten Eigenschaften gibt, das ist das Streben
nach Wahrheit, das Leben in Freiheit und die Gemeinschaft der
Menschen in Friede und Wohlstand.

Wahrheit ist Erkenntnis unter Verwendung der Methoden, die
sich am besten bewihrt haben; das sind die Methoden der Natur-
wissenschaft. Erfahrung, Untersuchung und logische Verkniipfung
haben bisher den groBten Erfolg zur Ermittlung neuer Kenntnisse
gehabt. Die Erfahrung und die Widerspruchsfreiheit mufl die
schweifende Phantasie des Geistes ziigeln und lenken. Nur diese
Beiden haben ein Recht, den menschlichen Geist einzuengen und
unter ihre Macht zu zwingen. Wo es aber keine Erfahrung gibt,
wo Gefiithl mehr bedeutet als logisches Denken, da ist auch kein
Wahrheitsanspruch mehr. Dort kann und soll der Geist frei schwei-
fen konnen. Hier ist das Gebiet der Weltanschauung, welche das
auf Erfahrung gegriindete Weltbild zusammenfaflt. Je nach den
Fihigkeiten, den Wiinschen und dem Geschmack der einzelnen
Menschen entstehen verschiedene Weltanschauungen. Sie gehen
iiber das Weltbild hinaus, sind dadurch subjektiv, kénnen wohl
verstindlich erscheinen, haben aber keinen Wahrheitsanspruch
mehr, der den Menschen berechtigt, andere zu dieser Ansicht zu
zwingen. Weltanschauung ist eben Ansichtssache. Dies gilt natiir-

59



Rechtswissenschaft, Philosophie und Staatswissenschaften und
nahm schon als junger Mann eine leitende Stelle im Staats-
apparat seines Landes als Generaldirektor im Sozialministerium
und spiter, nach dem Ersten Weltkrieg, als Fliichtlingskommis-
sar fiir die aus dem Kaukasus und aus Siidruflland zuriickstro-
menden griechischen Fliichtlinge ein. Nach Erledigung dieser
Aufgabe iibernahm er einen Lehrstuhl an der juristischen
Fakultit der Athener Universitit, widmete sich nebenbei seinen
literarischen Arbeiten und erschlofl als Uebersetzer seinem
Volk das moderne europiische Geistesleben. So hat er vor
allem Darwin und Nietzsche ins Neugriechische iibersetzt, spi-
ter auch Arbeiten des franzésischen Philosophen Bergson. Dal}
er gerade Darwin und Nietzsche ins Zentrum seiner Ueber-
setzertiitigkeit riickte, zeigt ihn als einen von allen Hypotheken
kirchenfrommen Denkens unbelasteten Forscher und Philo-
sophen, und auch sein literarisches Werk bewihrt die Unvor-
eingenommenheit und Freiheit seines Geistes.

Kazantzakis beschiftigt sich immer wieder mit religiosen
Problemen, er behandelt sie oft in dichterischer Form, aber
wie er sie anpackt, das weist ihn als freien Denker, ja als wenn
auch unausgesprochenen Atheisten aus. Daran dndert die Tat-
sache nichts, daf} ihn die ob seines eindeutigen Antiklerikalis-
mus etwas erschrockene kirchenfromme literarische Kritik als
«Gottsucher» einzustufen sich bemiiht. Seine Frontstellung
gegen die Priesterkasten kann auch sie nicht wegdisputieren.
Wenn in der «Griechischen Passion» der Dorfpope einfach als
ein mit allen, auch verbrecherischen Mitteln arbeitender Hiiter
der biirgerlichen Besitzordnung und der Reichtumsprivilegien
erscheint und wenn in dem Jesus-Roman «Die letzte Versu-
chung» die altjiidischen Priester nicht viel besser wegkommen,
so ist das klar und deutlich. Aber auch der Atheismus tritt bei
Kazantzakis viel markanter in Erscheinung als das ihm zu-
‘geschriebene «Gottsuchertums. Er zerlegt nicht nur die legen-
dire Jesus-Gestalt durch das Prisma der modernen Psychologie,
liBt seinen Roman-Jesus in einem Selbstgespriich bekennen,
daB er ja eigentlich gar nicht die Erlésung der Welt, sondern
nur die Erlosung der Maria Magdalena wolle und macht ihn
zum vollbewuBten Anstifter, ja Mitverschworenen des Verrats
von Judas, denn er weif3, daB3 er das Mértyrertum braucht, um
sich den Erfolg zu sichern, er, der im Roman vor seiner Begna-
dung ein kleiner Zimmermann und Verfertiger der Kreuze war,
an die jeweils die jiidisch-nationalen Freiheitskimpfer und

Revolutiondre von den Romern geschlagen wurden. In der
«Griechischen Passion» finden wir das bezeichnende Zwiege
sprich des alten, sterbenden Patriarches, der an seinem Toten.
bett, von seinem Freund, dem tiirkischen Aga besucht wird.
Beide philosophieren iiber den mohammedanischen und den
christlichen Himmel, bis auf einmal der Aga sagt: «Und wenn
es nun keinen von beiden gibt?» Lange iiberlegt der sterbende
Grieche diese zweifelnde Frage, um dann resolut zu erkliren:
«Es ist wohl sicherer, wir trinken zusammen noch einen
Schnaps.» Seinen «Alexis Sorbas» aber 1iBt Kazantzakis einmal
ausrufen: «Ich glaube nicht an Gott, ich glaube nicht an den
Teufel, ich glaube nur, daf alle beide ein und dasselbe sind!»
Das klingt doch wirklich nicht nach «Gottsuchertums». Auch
wenn Kazantzakis an vielen Stellen seiner Romane den grie-
chischen Bauern und Fischern naiv religiose Vorstellungen in
den Mund legt, seine eigene atheistische Grundeinstellung
bricht immer wieder sieghaft durch, der Philosoph und Denker
gibt die Ziigel nicht aus der Hand, so viel poetische Freiheit er
auch dem Dichter zugestehen mag. Walter GyBling

Die Hélle der Konzentrationslager
und — Gott?

Im Zusammenhang mit der Vorbereitung des Eichmann-Pro-
zesses erschien eine Reihe von Veroffentlichungen, die uns er-
schiitternde Einblicke in das Grauen der Konzentrationslager
geben. Nicht nur die Zahl der Opfer, auch das Ausmal} der
korperlichen und seelischen Leiden iibersteigt die menschliche
Fassungskraft. Die Grofle des hier begangenen Verbrechens
iibersteigt die uns geldufigen Dimensionen moralischer Bewer-
tung. Auch unser sprachliches Ausdrucksvermdgen kommt da
nicht mehr recht mit; wir haben das peinliche Gefiihl, daf}
alles, was uns unsere Sprache an landesiiblichen Ausdriicken
fiir menschliche Empérung zur Verfiigung stellt, hinter der
GroBe des Geschehens, hinter den Ueberdimensionen des Ver-
brechens in kldglicher Disproportion zuriickbleibt.

Wir kennen die hier immer wieder sich stellenden und ver-
zweifelten Fragen nach Gott: Warum hat Gott das alles zuge-

lich fiir jedes Religionssystem, das Phantasiegebilde zum Dogma
macht, es gilt auch von philosophischen Systemen, welche dort, wo
sie- iiber die Erfahrung hinausgehen und reines Geistesprodukt
sind, keine sichere Wahrheit mehr enthalten. Dies gilt dabei nicht
nur von allen idealistischen Formen, sondern auch von den rea-
listisch-materialistischen Formen. In den letzten Griinden sind sie
nur Hypothesen und unbewiesen. Der Geist ist der Anfang jeder
Erkenntnis, wer dies als Prinzip betrachtet, ist Idealist, er braucht
deswegen nicht religios zu sein. Aber der Geist erkennt die Ma-
terie als Grundlage seiner selbst. Der Materialist behauptet daher,
die Materie wire das Prinzip. Die Erkenntnis ist aber Produkt des
Geistes allein, denn Materie kann selbst nicht erfahren werden,
sondern allein Erscheinungen, von denen wir nur behaupten kon-
nen, dal} sie an die Materie gekniipft sind. Daher kann auch der
Materialist ebensowenig wie der Idealist einen allgemein verbind-
lichen Wahrheitsanspruch erheben. Beides ist begreiflich. Und
jeder muB} sich klar sein, dal es auch andere Ansichten geben
kann und daf} die letzten Grundlagen immer nur Gedachtes, also
subjektiv sind. Erkennt er dies, dann ist sein Denken frei und
dann lidBt er von sich aus auch dem anderen seine eigenen Gedan-
ken. Jeder soll und muB} sich eine Weltanschauung machen, aber
viele Weltanschauungen sind méglich. Freigeistig ist jede Welt-
anschauung, welche in sich die Moglichkeit offen hilt, andere zu
achten und jederzeit bereit ist, Neues in sich aufzunehmen. Der
moderne und frei denkende Mensch muf} allen neuen Erkenntnis-
sen gegeniiber offen sein und darf seine personliche weltanschau-

60

liche Grundlage nicht als die einzig wahre ansehen. Das moderne
Denken ist im Gegensatz zum mittelalterlichen dogmatisch-doktri-
niren Denken durch diese Offenheit gegeniiber dem Anderen und
Neuen gekennzeichnet. Dies schliet fiir eine freigeistige Gemein-
schaft jede Unterwerfung unter ein bestimmtes System aus. Jeder
einzelne kann und muf} natiirlich eine Weltanschauung besitzen,
sie kann materialistisch oder idealistisch in allen verschiedenen
Varianten sein. Diese Offenheit und das Wissen um die subjek-
tive Wahrheit in den letzten Dingen ist die Grundbedingung eines
Atheismus. Wer einen Gott oder etwas Aehnliches als Grundlage
annimmt, muBl dann dies auch als absolut wahr annehmen, sonst
widerspricht es eben dem Gottesbegriff. Solche Menschen konnen
nicht Freidenker sein. Wer aber die Unsicherheit der Behauptung
iiber die letzten Griinde des Seins weill, mufl daher ein Wissen
um Gott aus seinem Denken streichen und kann daher sich als
Freigeist betrachten. Sicher, wer Materialist ist, mul} Atheist sein,
sonst verwickelt er sich in Widerspriiche. Aber ein Atheist muB
nicht unbedingt Materialist sein, er kann auch Realist, Idealist,
Existentialist oder Positivist sein. Die Erfahrung lehrt auch hier,
daB dies stimmt, daB es viele Philosophen gibt, die Atheisten und
nicht Materialisten sind (Heidegger, Sartre, N. Hartmann, Scho-
penhauer, Schlick u. a.).

Eine freigeistige Vereinigung kann sich daher nicht einer be
stimmten Weltanschauung verschreiben. aber sie kann das Offen-
sein, die Begrenzung des Wahrheitsanspruches auf die Erfahrung
und die Logik verlangen. Sie kann Riicksichtnahme auf Anders



lassen? Wo war denn der Gott der Liebe, der Gerechtigkeit,
der Allmacht im Grauen dieser H6lle? Warum hat er sich nir-
gends gezeigt, warum hat er nirgends strafend und richend ein-
gegriffen? Da wir von der Nicht-Existenz des jiidischen wie
auch des christlichen Gottes iiberzeugt sind, entfallen unserer
Hand alle diese Fragemdoglichkeiten. Dagegen interessiert uns
die Frage nach der Moglichkeit eines in diesem Grauen durch-
haltenden Gottesglaubens. Tausende und Abertausende sind
im Wald hinter Auschwitz, wenn Gaskammern und Oefen zur
Vernichtung nicht mehr ausreichten, grauenvoll umgebracht
worden; am Arm fiihrte man die Opfer, Kinder, Knaben und
Midchen, Jiinglinge und Jungfrauen, Minner, Frauen und
Greise, zu den hollischen Flammen der Brenngruben; am
Rande der Grube, angesichts der Flammen, erhielten sie aus
Kleinkaliberwaffen den Genickschul3, und halbtot wurden sie
in die Flammen hinabgestol3en. Was ist wohl in den Seelen
und Herzen aller dieser gut gottgldubigen Juden vor sich ge-
gangen auf dem Weg vom Auskleidungsraum zum Flammen-
meer?

Hier nur zwei Zeugnisse, rasch aus den jetzt verdffentlichten
Leugnissen ausgewihlt:

Wir vernehmen aus einer gutgliubig christlich-jiidischen Ge-
sellschaftstagung das eigenartige Bekenntnis: «Trotz allem —
wir glauben noch an Gott, aber wir rufen ihn nicht mehr an.»
Diese Leute wissen, warum sie Gott nicht mehr anrufen. Aber
wissen sie auch, daf} sie mit diesem Bekenntnis ihrem Gott
nicht nur die Allmacht, sondern auch schon ganz einfach die
Macht aus der Gotteshand genommen haben? Gottes Allmacht
sinkt hier ab zu Gottes Ohnmacht.

Micheline Maurel, eine junge Franzésin aus Toulon, wird
1943 verhaftet und verbringt 20 Monate im Konzentrations-
lager. Sie verdffentlicht ihren Bericht in dem Buch: «Un camp
trés ordinaire» und schlieBt dort mit den tapferen Worten:
Die Lager haben existiert und sie existieren noch. Und wen
sollte man fiir eine so furchtbare Zerstérung des ganzen
menschlichen Lebens, fiir eine so entsetzliche Greueltat zur
Rechenschaft ziehen, wenn nicht Gott selber? Man ist fassungs-
los vor Zorn und Verzweiflung iiber diese Ungeheuerlichkeit
von nie wieder gutzumachendem Elend.» Die tapfere Franzosin
geht also noch einen Schritt iiber das oben erwiihnte Bekennt-
nis hinaus; Gott ist hier nicht nur der ohnmichtige Gott, er
mul auch noch die moralische Verantwortung fiir dieses

Verbrechen auf sich nehmen. Hier wird Gott nicht nur die
Allmacht aus seinen Hinden, hier wird ihm auch noch die
Allgiite aus seinem Gottesherzen herausgerissen.

Da dringt sich nun doch die Frage auf: Wo ist die Wiirde
des jiidisch-christlichen Gottesbildes besser aufgehoben — bei
uns, die wir ihm rundweg die Existenz absprechen und ihn so
aus jeder Verantwortlichkeit herauslésen, oder bei denen, die an
Gottes Existenz durchaus festhalten, die aber diesem Gott seine
wesentlichsten Attribute aus Hand und Herz herausreilen
miissen, um mit sich selbst einigermassen ins Reine zu kom-
men? 0.

Was QALTED SIE DAVODY

Wenn ich der Neffe

des Vetters Matthias gewesen wire und den Ausspruch «wegen
einem Nichts machen die (die Freidenker) einen Verein» fiir eine
grofle, unvergeBliche Weisheit gehalten hiitte, so wiire ich stante
pede nach Hause gelaufen, hitte zur Feder gegriffen und den
Austritt aus der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz erklirt.
Das hat der Neffe W.N. nicht getan, obwohl er findet, die Frei-
denkerorganisationen sollten logischerweise sich selber auflésen.
Wahrscheinlich fiihlt er sich berufen, als Missionar fiir die Weis-
heit unter den dummen Atheisten zu wirken.

Aber ich hiitte jene Worte nicht fiir eine grolle Weisheit gehal-
ten. Ich hitte vielmehr zum Vetter Matthias gesagt: «Lieber Vetter-
gotti, mir scheint, du habest dir die Sache mit der Freidenker-
Organisation nicht so richtig iiberlegt. Ich weifl wohl, du bist ein
wenig ein Eigener, Vereine sind dir zuwider. Aber du begriindest
deine MiBlachtung der Freidenker-Organisation anders, eben so,
daBl es ein Unsinn sei, wegen eines Nichts einen Verein zu bilden.
Dabei ist dir aber einiges entgangen: Gott ist nach unserer Ueber-
zcugung wohl ein Fabelwesen, also ein Nichts; aber der Gedanke
Gott ist ein Etwas, und dieses Etwas hat seit Jahrtausenden unge-
heuer viel Unheil gestiftet. Alle Verfolgungen und Kriege, die
wegen der verschiedenen Auffassungen des Gedankens Gott durch-
gefithrt wurden, alle Tier- und Menschenopfer, die auf Altiren
brannten, alle die unvorstellbaren Folterungen und die Verbren-
nung von Millionen Andersgldubiger und Nichtgldubiger sind Aus-
wirkungen des Gedankens Gott. Wenn die Geschichte der Mensch-

lenkende verlangen.* Das ist ihr Positives. Aufstellung von Thesen
ist ein Riickfall in das Mittelalter. Dies miifite dazu fiihren, bei
jedem Gedanken, jeder AeuBerung jeder Handlung erst nachschauen
W miissen, ob nicht vielleicht ein Widerspruch mit einer These
lamit verbunden wiire. Das ist sicher kein freies Denken! Das
Christentum kennt drei Glaubensartikel, und wir sollten 150 ha-
ben? Unméglich!

Als zweites Positivum nannte ich die Freiheit. Freiheit des Gei-
stes und Freiheit im Handeln. Wo kein dogmatisch doktrinirer
Vahrheitsanspruch ist, da herrscht auch Freiheit. Unbegriindeter
Vahrheitsanspruch bringt Unfreiheit. Er zwingt die Menschen,
ttwas zu glauben. Freiheit im Handeln ist Auswirkung des freien
Denkens. Hierunter ist nicht das freie Ausleben, sondern das Aus-
vitken des moralischen Gesetzes im Menschen zu verstehen. Frei-
leit ist daher ohne Bezugnahme auf andere Menschen nicht ver-
tindlich. Freiheit in der Gemeinschaft als Ordnen des Gemein-
wthaftslebens und Riicksichtnahme auf die anderen Menschen ist
ohne Menschlichkeit nicht zu verwirklichen. Wenn jeder seine
Handlungen unter diesen Gesichtkreis stellt, also unter den katego-
tischen Imperativ Kants, dann braucht es keine Polizei und Strafen
Uehr, Gesetze sind dann nur Ordnungen (Anordnungen), gewisser-
UBen Wegweiser fiir das Leben in der Gemeinschaft. Damit legt
Wwn die Wege frei fiir seine eigenen Ziele und zugleich auch fiir
dfe anderen Menschen. Man befreit die andern durch freiwillige
[\nterwcrfung unter die Gemeinschaft und erhilt dadurch selbst

Y ) . . . . .
) Der Ausdruck «dummer Atheist> ist daher nicht freidenkerisch

.auch wieder Freiheit, da man ja selbst fiir die Anderen der «An-

dere» ist. Hier ist wirklich eine Dialektik, nimlich zwischen'Ord-
nung und Freiheit, Gemeinschaft und Einzelmensch vorhanden.
Sie driickt die Spannung im menschlichen Leben und die Grenzen
eines freien Handelns aus. Freiheit hat nur Sinn innerhalb der
Menschen und kann nur verwirklicht werden, wenn kein dogmati-
scher Wahrheitsanspruch vorhanden ist.

Wir brauchen hierzu keine Glaubenssdtze. Wenn ich hier for-
dere, Suchen nach der Wahrheit mit den besten Methoden, Den-
ken und Handeln in Freiheit und freiwilligem Einfiigen in die
menschliche Gemeinschaft, so sind das zur Existenz des Menschen
gehorende Grundziige, welche unabhingig von Weltanschauungen
gelten. Sie gehoren zu einer Haltung des Menschen zur Bildung
der Anschauungen, zum Bewerten der menschlichen Handlungen
und liegen daher in einer hoheren Geistesebene als die Weltan-
schauungen selbst. Wir miissen auf diese hohere Ebene hinauf,
denn in dieser Richtung liegt die Entwicklung der menschlichen
Kultur.

Aus dieser Grundhaltung sind viele Weltanschauungen maoglich,
idealistische wie realistische usw.; sie bedingt aber, daBl keiner
seine Weltanschauung anderen aufzwingen will, sie bedeutet die
Anerkennung der gleichen Lebensberechtigung und des gleichen
Lebenszweckes aller Menschen, sie bedeutet das Offensein gegen-
iiber allem Neuen, als Bereitwilligkeit es aufzunehmen und als
kritisches Beurteilen des Alten und Neuen. Sie verlangt Freiheit
jeder Meinungsiullerung und ungehinderter Kritik an Mafinahmen

61



heit einmal etwas anderes werden soll als eine Chronik von Blut-
bidern, so muBl der Gedanke Gott ausgeschieden und in die Rum-
pelkammer des menschlichen Geistes gebracht werden. Denn wel-
cher Krieg ist nicht im Namen Gottes gefiihrt worden? Wann und
wo hitten die feindlichen Parteien nicht Gott um Beistand ge-
fleht? Und haben nicht noch in den morderischen Kriegen des 20.
christlichen Jahrhunderts die Priester, die Triger und Verbreiter
des Gedankens Gott, die Waffen gesegnet!?»

Ich wiirde dem Vetter Matthias aber auch gesagt haben, daf}
man dem Volke nicht sage, Gott sei blo ein menschlicher Gedanke,
sondern da man ihn als wirkliches und wirkendes Wesen lehre,
als Schopfer und Herrn des Himmels und der Erde, als Schick-
salslenker und Richter und daB aus dem Glauben an die absolute
Abhingigkeit vom géttlichen Willen der Mensch alles ihm von
Menschen auferlegte Leid in der Hoffnung auf die ewige Vergel-
tung geduldig oder unter Zihneknirschen getragen habe und noch
immer trage. Man habe den Menschen angewiesen, die Augen zu
Gott zu erheben, damit er iiber die wirklichen Ursachen des Elends
hinwegsehe. «Diesen verhidngnisvollen Gedanken Gott zu bekidmp-
fen, lieber Vettergotti Matthias, haben sich die Freidenker in den
Kopf gesetzt», wiirde ich sagen, «und damit dienen sie der sozialen
Befreiung, der Humanitit, dem Frieden, der natiirlichen Lebens-
und Weltauffassung, also genau dem, was du, Matthias, fiir richtig
hiltst. Sie suchen durch Schriften und Vortrige die Gehirne vom
Gedanken Gott zu siubern. Um Vortridge veranstalten, Schriften
herausgeben zu kénnen, miissen sie zusammenstehen, also einen
Verein bilden. Es geht nicht anders; der Einzelne ist ein verlorener
Posten. Das lehren uns schon die Tiere. Eine Biene ist nichts, aber
zehntausend sind etwas und leisten etwas. Das wissen wir Men-
schen als Ausbeuter ihres Fleies wohl genug. Zum Menschlichen
zuriick: Kein Einzelner baut eine Strale von Genf an den Boden-
see, es miissen viele zusammenwirken, Geistes- und Handarbeiter.
So ist es mit der StraBe in die Zukunft. Kein Einzelner legt sie an.
Die Idee dazu mag allerdings im Hirn eines Einzelnen entstehen.
Aber wenn er die nicht findet, die sie aufnehmen und anwenden und
weitertragen, so ist auch das Genie ein verlorener Posten. Die
Freidenkerverbinde sind Detachemente, die an der Stralle in die
Zukunft bauen.»

«Zum zweiten nun noch etwas, das dich personlich angeht, Vet-
tergotti. Hast du auch schon daran gedacht, was mit dir geschehen
soll, wenn es mit dir zum Letzten geht? Versteh’ mich recht! Du
bist riistig und wohlauf, hast alle Aussicht, den Hundertjdhrigen-
Lehnstuhl zu bekommen. Aber wie es an uns alle kommt, wird es
auch einmal an dich kommen. Du bist seit Jugend auf ein Freigeist
gewesen. Was soll mit dir geschehen, wenn es einmal so weit ist?

Soll ein Pfarrer kommen und sagen: Es hat Gott, dem Herrn iiber
Leben und Sterben, gefallen, Matthias X aus der Zeit in die Ewig
keit abzuberufen?»

«Soll mir einer kommen!» wiirde Vetter Matthias aufbrausen.

«Wer denn, wenn kein Pfarrer?»

«Ist mir gleich», murrte Matthias.

Aber so ganz gleich, was mit einem geschieht, ist es einem doch
nicht, obwohl man nichts davon weil. Und ich wiirde etwa so0 ant
worten: «Du hiltst nicht viel von den Freidenker-Organisationen,
Aber mit deiner Meinung, sie haben sich nur gebildet, um in die
Welt hinaus zu posaunen. es gebe keinen Gott, bist du im Irrtum.
Sie stellen und erfiillen praktische Aufgaben, soweit es ihnen mit
ihren — zugegeben — schwachen Kriften méglich ist. Und warum
sind ihre Krifte schwach? Weil viele ganz wie du abfillig iiber die
Freidenker-Organisation denken, weil sie, auch ganz wie du, dar
iiber iiberhaupt noch nie ernstlich nachgedacht haben. Doch zu
riick zur Sache: Eine dieser Aufgaben, die sie sich nicht nur theo
retisch stellen, sondern erfiillen, besteht darin, daB sie in Fillen,
wo fiir Totenfeiern der kirchliche Beistand abgelehnt wird, einen
Redner stellen und fiir eine wiirdige Durchfiihrung der Feier sor
gen.» Nachdenkliches Schweigen beim Vetter Matthias. Es schien
etwas in ihm vorzugehen.

Der Faden lieBe sich weiterspinnen. Das will ich aber nicht tun.
Ich méchte nur beifiigen, dal mit einem Hinweis auf die Bedeu
tung der freigeistigen Organisation im praktischen Leben mehr =
gewinnen wire, als wenn man die Meinung, Freidenkervereingun
gen seien sinnlos, noch zu iibertrumpfen sucht mit der defaitisti-
schen Phrase, sie sollten sich logischerweise auflosen. Hat der
Neffe W.N. nicht daran gedacht, dal die schweizerische freigei
stige Organisation immerhin das Podium ist, auf dem er sich rhe
torisch betitigen kann? Einer der dummen Atheisten

PRESSESPIEGEL

Siidamerikanischer Katholizismus in Krise

Unter dem Titel «Die Sorgen der katholischen Kirche in Siid:
amerika» berichtet die «Neue Ziircher Zeitung» ausfiihrlich im
Abendblatt vom 7. Juli 1961 (Nr.2566) iiber die akuten Krisener
scheinungen im siidamerikanischen, namentlich im argentinischen
Katholizismus, die sich in konstantem Mangel an Geistlichen und
zunehmender Entkirchlichung der in religiosen Fragen immer
gleichgiiltiger werdenden Bevolkerung dufiern. wg

privater und staatlicher Art. Freies Denken erst fiihrt so zur-wah-
ren Demokratie. Fassen wir zusammen:

Negativ lehnen wir jeden Zwang zu einem Glauben, zu einer
Weltanschauung ab, kritisieren nicht auf Tatsachen beruhende
Wahrheitsanspriiche, weisen die Gewalt als iiberholtes Mittel zum
Durchsetzen irgendwelcher Ziele ab.

Positiv schaffen wir die Grundlage eines freiheitlichen Lebens
durch ehrliches Streben nach Wahrheit, gegenseitige Anerkennung
selbstgebildeter Weltanschauungen, Achtung des Lebens der ande-
ren, Einordnung in die menschliche Gemeinschaft im BewuBtsein
der Zusammengehorigkeit von Freiheit und Ordnung, um damit
anderen Menschen die groBtmogliche Freiheit zu geben und kriti-
sche Aufgeschlossenheit gegeniiber Neuem und Altem.

Dr. Hans Titze
Eint uns das Negative?

Dariiber zu sprechen veranlaBt mich der Epikur-Artikel in der
Julinummer dieses Blattes, der mit den Worten beginnt «Das Ne-
gative, das uns eint ...», und nur zu diesen fiinf Worten habe ich
etwas zu sagen. Nehmen wir sie aus dem Satzgefiige heraus, so
lauten sie «Das Negative eint uns». Ich konnte damit einverstan-
den sein, wenn es hieBe «auch das Negative eint uns». Die andere
Fassung ist irrefithrend, ist Wasser auf die Miihle derer, die aus
religioser oder philosophischer Ueberheblichkeit heraus behaupten,
das Freidenkertum begniige sich mit der Negation: es gibt keinen
Gott, keine unsterbliche Seele, kein ewiges Leben, habe aber nichts
an die Stelle dieser Glaubenswerte zu setzen.

62

In Wahrheit ist aber die Ablehnung dieser mystischen Vorstel
lungen nicht das Primire unserer freigeistigen Welt- und Lebens
anschauung, sondern die logisch notwendige Folge unserer an
dersgearteten Ueberzeugung, die wir uns durch Nachdenken iiber
das Werden, Sein und Vergehen auf Grund der wissenschaftlichen
Erkenntnis erworben haben. Unser Blick ist auf die Wirklichkeit,
auf das Erkennbare im kosmischen und irdischen Sein, in der
Natur und im Leben des menschlichen Geschlechtes gerichtet. Wir
haben die zahllosen Einzelheiten zu einem Weltbild zusammenge
tragen, wir haben als Quelle der notwendigen ethischen Forde
rungen und des Gewissens das menschliche Zusammenleben er
kannt; unser Geistes- und Gemiitsleben verdankt seinen ganzen
Reichtum dem Seienden; es bedarf zu seiner steten Erneuerung
und Vertiefung keiner illusiondrer Hinterwelten. DaB8 wir uns alf
Teilchen im groBen Werden und Geschehen und als solche dem
Ganzen verpflichtet fiihlen, das ist das Positive, das uns eint. Voo
dieser Auffassung aus sind wir selbstverstindlich auch in der Ab
lehnung jeglichen Mystizismus einig; dieser wurde durch das Post
tive unserer Welt- und Lebensanschauung verdringt.

Auch die Gldubigen sind Verneinende. Sie verneinen alles, W&
ihrer Glaubenslehre nicht entspricht, vor allem den Atheismus. E
wird aber keinem von ihnen einfallen zu sagen, die Ablehnust
anderer Meinungen sei das Einigende unter ihnen; sie gehen vO
dem aus, was sie selber bejahen. Wir haben keine Veranlassung, ¢

E.Br

damit anders zu halten.



	Zur Arbeitstagung 1961

