
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 8

Artikel: Der Fall Rittmeyer

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
ONÄTSSCHRlTTDERFREIGEISTIGEN-vTREMGUNG-DER-SCrIWEIZ
D) August 1961 Nr. 8 44. Jahrgang

Der Fall Rittmeyer
I. Ob sich wohl einer unserer Leser an den Fall Rittmeyer

R.) erinnert? Das war 1957, da gingen einige merkwürdige
Meldungen durch die Presse, des Inhalts: Die Kirchenbehörden
des Kantons Waadt sehen sich genötigt, Pfarrer Charles R., den
protestantischen Geistlichen in Ste-Croix ob Yverdon, wegen
seiner von der offiziellen Kirchenlehre abweichenden Lehren
und Predigten zur Verantwortung zu ziehen. Im Oktober
desselben Jahres verfügte dann die Kirchenbehörde als Ertrag
ihrer Untersuchung die Absetzung des schuldigen Pfarrers,
beließ ihm aber Stand und Würde des Pfarrerberufes, sie beließ
ihm also seine Wählbarkeit. Pfarrer R. lebt und wirkt aber
heute noch in Ste-Croix; wie weit allerdings seine offiziell-
pfarrherrlichen Funktionen gegenwärtig reichen, das entzieht
sich unserer Kenntnis.

So weit also, in wenige dürre Worte eingefangen, die
Vorgänge in Ste-Croix. Was sich aber alles an inneren Unruhen und
Aufregungen, an Kümmernissen und bedrückenden Sorgen
nicht nur im Pfarrhaus seihst, sondern auch in der Gemeinde
wie auch in der Kirchenbehörde hinter diesen wenigen Worten
verbirgt, das vermögen wir nur zu ahnen. Die weitere Oeffent-
lichkeit horchte damals einen Augenblick auf, erstaunt und
befremdet, und fragte sich: Riecht das alles nicht ein wenig
nach einer Ketzerrichterei, die unserem Jahrhundert der
Weltraumforschung, der modernen Physik und Atomlehre recht
schlecht zu Gesicht steht? Wie kann man solche theologischen
Interpretationsfragen überhaupt noch derart ernst nehmen,
daß man um ihretwillen einen angesehenen Geistlichen
vorübergehend um Ansehen und Verdienst bringt? Ist denn nicht
gerade in der theologischen Diskussion selbst heute alles derart
gelockert, derart flüssig und fragwürdig geworden, daß man
von einer offiziell gültigen Konformität und von einem straf-

Inhalt
Der Fall Rittmeyer
Zur Arbeitstagung
Nikos Kazantzakis —
Gottsucher oder Atheist?
Die Hölle der Konzentrationslager
und — Gott?
Was halten Sie davon?

Pressespiegel

Splitter und Späne
Bücherecke

n o
*H .,-1

Aus der Bewegung

würdigen Abweichen von dieser Konformität doch fast nicht
mehr sprechen kann?

H. Nun hegt vor mir auf meinem Schreibtisch, in
Schreibmaschinen-Vervielfältigung, die Zusammenfassung eines
Vortrages von Pfarrer R. über «Wunder und Aberglauben»,
herausgegeben von FAR Fonds Activites Rittmeyer in Neuenbürg;

leider olme Angabe des Datums. Gerne haben wir uns in
diese Veröffentlichung hineingelesen, um uns ein Bild zu
machen von den strafwürdigen Non-Konformitäten, die den
Pfarrherren von Ste-Croix in einen derart scharfen Gegensatz zu
seiner Kirchenbehörde hineingetrieben haben. Wir lassen
selbstverständlich alle eng theologischen Interna der Auseinandersetzung

beiseite. Wir holen nur die tragenden Gedanken heraus,
soweit sie auch Außenstehene wie uns zu interessieren vermögen,

und da halten wir fest:

Pfarrer R. leimt den christlichen Wunderglauben als
Aberglauben ab. Er will den Christenglauben reinigen von diesen
schweren Belastungen durch die Unvernunft und das Irrationale;

er will den Christenglauben näher heranführen an den
Geist, an die Vernunft, an die menschliche Ratio — ein später
Nachzügler also der Aufklärung! Ein tapferer Vertreter des

französischen raisonnement und rationalisme Zusammen mit
namliaften Vertretern welschschweizerischer Universitäten sucht
er eine Synthese von Christenglaube und Philosophie, zusammen
mit Jaspers als dem Verfasser der Schrift «Vernunft und
Unvernunft unserer Zeit» entscheidet er sich gegen alle Unvernunft

zur Vernunft und zu deren Auswirkungen. Darum geht
sein ganzes Bemühen dahin, Jesus als einen wahren Vernunftsmenschen

und enragierten Rationalisten auszudeuten, Gott
selbst, den jüdisch-christlichen Gott, in ein abstraktes Gewölke
von Geist und Wahrheit aufzulösen. Von da aus bringt der wak-
kere Pfarrherr sogar einiges Verständnis auf für den Atheismus
und für die in der Philosophie und in der Literatur sich
auswirkenden Atheisten. Wir lesen p. 5 : «Es ist sicher ein kleineres
Uebel, keinen Gott zu haben, als von einem falschen Gott
unfruchtbar gemacht zu werden und für den wahren Gott damit
auf immer verloren zu sein. — Es liegt uns daran, dies zu
betonen, selbst in einer Zusammenfassung wie dieser, damit,
wenn sie diese Zeilen zu lesen bekommen sollten, sich diese
Atheisten, vom Gesichtspunkte Jesu aus, auf dem guten Wege
wissen. Wir sagen: auf dem guten Wege, und nicht schon am
Ziel.» Gewährsmänner sind ihm Teilhard de Chardin und Le-
comte du Noüy, weil auch diese die Synthese von Wissenschaft
und Christenglauben erstrebt und — wie sie behaupten — auch
gefunden haben. Mit unverdrossenem Eifer macht er sich daran,
einige der von Jesus verwendeten Gleichnisse streng rationalistisch

auszudeuten und vertritt die Auffassung, daß Jesus
bereits den Begriff des christlichen Gottes von Grund aus tun-



gedeutet habe, «so daß nun keinerlei Opposition mehr zwischen
ihm und unseren modernen Kenntnissen besteht.»

Das also sind die Ueberzeugungen und Bekenntnisse, welche
die waadtländische Kirchenbehörde zur Intervention und zur
Amtsenthebung des streitbaren Geistlichen genötigt haben.

III. Daß uns der Fall R. zu interessieren vermag, ist verständlich.

Wir begründen zunächst unsere Einwände, nachher aber
auch unsere Zustimmungen und Anerkennungen.

1. In den Grundzügen nur formulieren wir unsere Einwände
wie folgt:

a. Pfarrer R. argumentiert, in diesem Vortrag wenigstens,
ausschließlich mit dem Jesus der drei ersten Evangelien, also
mit dem sogenannten synoptischen Jesus. Der Großteil der
heutigen akademischen Theologie hält sich aber, soweit sie unter
dem Einfluß von Karl Barth steht, fast ausschließlich an den
paulinischen Jesus, an dasjenige Jesusbild also, das Jahrzehnte
nach Christi Tod von Paulus und semer Zeit geschaffen worden
ist. Diese beiden Jesusbilder gehen im Kern und in der
Grundintention weit auseinander. Darum besteht die Gefahr, daß der
liberale Theologe R. und die zünftig-protestantische Kirchen-
und Universitätstheologie sich zu gemeinsamer Aussprache gar
nicht treffen und beharrlich aneinander vorbeireden.

b. Aber auch dann, wenn wir uns mit R. zusammen
entschlossen auf die Seite des synoptischen Jesus schlagen, besteht
Anlaß zu den schwersten Bedenken. Der Typus eines rein
geistig-vernünftigen Jesus läßt sich nur mit gewaltsamen
Eingriffen und Umdeutungen zur Not begründen und halten. Mit
ebenso viel Recht lassen sich allen Belegen Rs. Zeugnisse
gegenüberstellen, die Jesus just nicht als Rationalisten, sondern als

ausgesprochenen Irrationalisten glaubhaft machen. Auch innerhalb

der Synopsis steht hier Deutung gegen Deutung, Behauptung

gegen Behauptung.
c. R. deutet auch den christlichen Gott um in lauter Weisheit,

Geist, Vernunft tmd Wahrheit. Er imterwirft Gott einem
Spiritualisierungsprozeß, der aus diesem ursprünglich so
stürmisch-wilden und sehr irrationalen Wüstendämon alle
Konturen, alle Farben und Formen und alle persönlich-göttliche
Dynamik hinausinterpretiert. Was zurückbleibt, ist eine kraftlose,

vergeistigte Abstraktion. Gewiß ist diese Vergeistigung die
gradlinige Funktion und Konsequenz aus Rs. stark rationalistischer

Grundeinstellung, aber diese Konsequenz trifft weder
Wesen noch Kern des alten jüdisch-christlichen, noch auch

Zur Arbeitstagung

Unsere Grundlage

Wenn etwas Neues entsteht, so geschieht dies immer darum,
daß etwas Altes schlecht geworden ist. Zunächst wird kritisiert
und dann werden Vorschläge für die Verbesserung gemacht. Jede
neue Bewegung muß daher zunächst negativ sein und dann Positives

dagegen setzen. Die geschichtliche Entwicklung, bestimmt
durch den kulturellen Fortschritt, insbesondere der exakten
Naturwissenschaften, geht so vor sich, daß durch neue Kenntnisse,
durch neue Entdeckungen alte Einrichtungen, die bisher ausreichend

und gut waren, durch neue ersetzt werden müssen. Neue
Erkenntnisse entstehen und verdrängen alte. Neue Entwicklungen
lassen alte Einrichtungen unzeitgemäß werden und rufen nach
neuen.

So ist auch unsere Freigeistige Bewegung entstanden, als sich
neue Erkenntnisse Bahn brachen und dadurch Mängel an
überalterten Institutionen zu Tage traten, welche von selbständig
denkenden Menschen erkannt und angeprangert wurden. Der erste
Schritt einer Verbesserung ist also die Erkenntnis des Schlechten.
Er ist immer negativ. Erst nachher wird die Frage nach dem
Positiven, dem Ersatz gestellt. Hierbei ist es nicht selbstverständlich,
ob überhaupt ein Ersatz erforderlich ist. Die Entscheidung hierfür
liegt im Wesen dessen, was kritisiert wird.

Wesen und Kern des heute immer noch geglaubten Christengottes.

Ich habe den Eindruck, daß die Theologie eines Karl
Barth diesem Gotteskern näher kommt als der Rationalismus
Rs.

d. R. ist der typische Vertreter einet liberalen Christenlehre,
die stark angeschlagen ist durch die Mächte der irdischen
Realität und durch das Wissen um diese Realität in Wissenschaft

und Philosophie. Sein Glaube ist durch diese Mächte so

stark angeschlagen, daß er nun nicht mehr auf einem
eigenständig christlichen Glaubensfundament zu stehen vermag. Er
schwankt und sucht Anlehnung und Halt bei der rein menschlichen

Ratio. Sein liberaler Glaube will selbst menschlichdiesseitige

Ratio werden, um so überhaupt noch weiterhin
Christ bleiben zu können. Das aber sind Konzessionen an unsere
Zeit und an unseren Menschen- und Zeitgeist, die in 'ihren
Auswirkungen für den Christenglauben tödlich werden
können. Da scheint mir die dialektische Theologie besser beraten.
Sie nimmt das Denkärgernis, das Paradox, wenn es sein muß
auch die bare Unvernunft in ihre Lehre auf und stellt sie tapfer

der menschlichen Ratio entgegen. Sie mißt die menschliche
Ratio an der Paradoxie der Offenbarung, nicht aber, wie das

R. tut, die Paradoxie der Offenbarung an den Forderungen der

menschlichen Vernunft. Die dialektische Theologie verfügt
über einen in religiösen Fragen sichereren Instinkt als R.

2. Nun ein paar Worte der Zustimmung und Anerkennung.
a. Sehr anschaulich berichtet R., wie eben zu der Zeit, da die

ersten Satelliten ins Weltall abgeschossen wurden, in allen
waadtländischen Sonntagsschulen die christliche Mär von Elias,
der in einem Feuerwagen zum Himmel fährt, erzählt wurde. Er
berichtet, in welche Bestürzungen und Unsicherheiten gerade
die Aufgeweckten unter den Kindern gestoßen worden seien

und in allem Ernst nach der Art des Treibstoffes fragten, der

Elias für seine Himmelfahrt zur Verfügung stand. Darf man
heute wirklich noch am Wahrheitsanspruch der biblischen
Tradition festhalten? Wird da nicht vor den Kindern mit
einem der ernstesten Menschheitsanliegen, mit dem Anliegen
der Wahrheit, ein frevles und sündhaftes Spiel getrieben?
Damit zeigt R. auf eine Problematik unserer Gegenwart, die nicht
ernst genug genommen werden kann, und wir danken ihm für
diesen Freimut. Die kommende Generation hat es wirklich
schwer, sich heute zurechtzufinden und zu entscheiden
zwischen Wahrheitsanspruch der biblischen Tradition hier und

Wie steht es nun bei uns damit? Was kritisieren wir? Aus der

Beantwortung dieser Frage ergibt sich dann, in welcher Weise wir
Positives dagegen zu setzen haben.

Wir kritisieren die Kirchen, die von ihnen vertretene
Weltanschauung und den von ihnen verlangten Glaubensanspruch. Der
Grund unserer Kritik war die in der Renaissance entstandene
Geisteshaltung der Rückwendung vom Außerweltlichen zum

Menschlich-Diesseitigen, welche zum Aufbrechen der Naturwissenschaften

und der Forderung nach freiem diesseitigem Denken

führte. Die Wissenschaft forschte und entdeckte Erscheinungen,

welche zum Widerspruch mit den Dogmen der Kirchen führte.
Der Wunsch nach freiem Denken ließ in der Philosophie Systeme
entstehen, welche nicht mehr wie im Mittelalter Gott an den
Anfang stellten, sondern allein aus diesseitigen Begriffen heraus ihr

System aufbauten. Solche Begriffe waren der Geist im Menschen,
die reelle Welt, die Materie, der Wille oder das Leben. Man
versuchte wohl noch Gott abzuleiten, aber man setzte ihn kaum noch

evident voraus.
Die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse führten zur Kritik der

Glaubensinhalte, zur Erkenntnis der Widersprüche zwischen Glauben

und Wissen; das neue freie kritische Denken führte zur Kritik

des Dogmatismus überhaupt, zur Erkenntnis der im Einzelnen
liegenden freien Bildung der Weltanschauung, welche sich einem

Glaubenszwang widersetzte.
Im Freidenkertum ergab sich daraus die radikale Ablehnung

eines Jenseits als einer zusätzlichen Welt, sowie die Forderung

58



dem Wahrheitsanspruch der realitätsgebundenen Wissenschaft
dort.

b. R. will Christ bleiben und die Fundamente des Christenglaubens

nicht preisgeben. Von diesen christlichen Positionen
aus wagt er sich aber doch so weit hinaus, daß seine Glaubensgenossen

und Vorgesetzten mit Recht befürchten, das Ende des
hier beschrittenen Weges müsse schließlich aus dem Christenglauben

hinausführen.
c. Die Auseinandersetzungen mit der Gemeinde und mit den

Vorgesetzten kennön wir nur aus kurzen Pressenotizen. So wenig
das ist, es nötigt doch zu der Feststellung: R. hat um seiner
Ueberzeugung willen Schweres auf sich genommen. Wer als
Pfarrer einen solchen Kampf durchhalten will, muß über einen
Mut, über eine Ueberzeugungstreue, muß über seelisch-geistige
Kräfte verfügen, denen wir unsere volle Anerkennung nicht
versagen können.

IV. R. meint also, die Atheisten seien auf dem guten Wege,
hätten aber ihr Ziel noch nicht erreicht; mit Recht seien sie
vom christlichen Wundergott abgefallen, hätten aber das Ziel,
den Gott als Geist und Vernunft und Wahrheit noch nicht
gefunden. Genau so müssen wir, von unserem Standort aus, über
R. und sein großes Anliegen urteilen. Auch R. ist wohl auf dem
guten Wege, wenn er vom christlichen Wimdergott abgefallen
ist. Er ist aber diesen guten Weg noch nicht zu Ende gegangen ;

er hat den Uebergang noch nicht gefunden, der aus dem
Christenglauben hinaus und hinüberführt in den Diesseitsglauben.
R. soll nur an den hohen Werten Geist, Vernunft und Wahrheit

festhalten, wie wir das auch tun; daß er diese hohen
Werte nicht mehr auf dem christlichen Wunderglauben
aufbaut, anerkennen wir und danken ihm für diese mutige Tat.
Aber nun muß er den einmal eingeschlagenen guten Weg noch
zu Ende gehen und muß es lernen, diese hohen Werte
überhaupt nicht mehr auf einem rein fiktiven, wenn auch vergeistigten

Gottesglauben zu errichten. Diese hohen Werte sind
wie wundervolle Blumen, die aber im Acker des Diesseits
wurzeln; sie sind nicht Sterne, die von oben, von Gott oder vom
Himmel herab, in unser dunkles Dasein herableuchten. Diese
hohen Werte haben ihr stärkstes und tragfähigstes Fundament
in der Realität selbst, in der von dieser Realität geschaffenen
Menschengemeinschaft und in den von dieser
Menschengemeinschaft geschaffenen, streng diesseitigen Werten und
sittlichen Normen. Omikron

Nikos Kazantzakis — Gottsucher
oder Atheist?

Vom Theater her, nämlich durch die im Rahmen der Zürcher
Junifestwochen erfolgte Uraufführung der nachgelassenen Oper
Boheslaw Martinus «Griechische Passion» wird in unserm Land
wieder einmal die Aufmerksamkeit auf eine der großen geistigen

Persönlichkeiten unserer Zeit gelenkt, die zwar keineswegs
unbekannt, deren umfassendes und in die Tiefe dringendes
Wirken aber nur teilweise über die Grenzen seines Landes
hinausgedrungen ist. Wir meinen Nikos Kazantzakis, den
neugriechischen Dichter, der vor vier Jahren fast ganz erblindet
als 72jähriger starb, kurz bevor ihm der Literatur-Nobelpreis
zuerkannt wurde. Kazantzakis ist u. a. der Autor jenes Romans
«Der wiedergekreuzigte Christus», dessen deutsche Ueberset-

zung den Titel «Griechische Passion» trägt und die Vorlage für
das Libretto der genannten Oper abgegeben hat, so wie er auch
unter dem Titel «Der Mann, der sterben mußte» («Celui, qui
doit mourir») von Jules Dassin meisterhaft verfilmt wurde.
Durch diesen Film und den Schelmenroman «Alexis Sorbas»,
der nicht zu Unrecht als der Don Quichote unseres Jahrhunderts

bezeichnet 'wird und als Rowohlt-Taschenbuch (Nr. 158)
in billiger Massenauflage vorliegt, ist Kazantzakis im ganzen
deutschen Sprachgebiet einem breiteren Publikum bekannt
geworden. Aber diese beiden Werke stellen nur einen Bruchteil
seines gewaltigen und vielseitigen Schaffens dar. Sein 33 000
Verse umfassendes Epos «Odisia», eine moderne Odyssee, ist
bis zur Stunde noch unübersetzt, dagegen liegen noch zwei
Romane in guter deutscher Uebertragung vor, der Jesus-Roman
«Die letzte Versuchung» und «Freiheit oder Tod», in dem der
in fast allen seinen Werken mindestens eine periphere Rolle
spielende griechische Freiheitskampf gegen die Türken ins
Zentrum des Geschehens rückt. Mit seinem literarischen Schaffen

ist Kazantzakis zugleich der Neuschöpfer der griechischen
Sprache geworden, er hat sie von dem Wust der durch
Jahrhunderte mitgeschleppten Byzantinismen gereinigt und das

Volksgriechische literaturfähig gemacht.
Gründet sich darauf der Ruhm und die hervorragende

Bedeutung des Schriftstellers Kazantzakis, so erschöpft sich damit
keineswegs seine gesamte Leistung. Kazantzakis ist Kreter,
Sohn der Stadt Heraklion, studierte in Athen und Paris

nach unbevormundetem Denken. Das «Negative» unserer Bewegung

ist also die Ablehnung alles Jenseitigen, eines Gottes, eines
außerweltlichen Himmels, einer Geisteswelt, ferner ist es die
Ablehnung einer dem Menschen aufgezwungenen Dogmatik,
überhaupt jeder geistigen Bevormundung. Der Freidenker hat die aus
Ideologien entstandenen menschlichen Untaten richtig erkannt und
die Ideologie als das Hauptübel entlarvt. Ideologie ist die Lehre
einer bestimmten Weltanschauung, sie ist das Verlangen, diese
allen Menschen als angeblich erkannte Wahrheit aufzuzwingen.
Die Hexenverbrennungen, der Wahnsinn der Kreuzzüge (Kinder-
kreuzzug!), die furchtbaren Religionskriege, die Inquisition, die
Unterdrückung ehrlicher wahrheitsliebender Wissenschafter sind
solche Untaten, welche aus der christlichen Ideologie entstanden.
Genau so gehört die ebenfalls auf einer Ideologie beruhende
Judenvernichtung im letzten Kriege und die Inhaftierung von
Menschen anderer politischer Ueberzeugung, es gehört auch hierher
die Vernichtung im Kriege auf Grund der Ideologie des Patriotismus

und Chauvinismus.
Das Negative ist also letzten Endes Kampf gegen den Wahrheitsanspruch

fremder Ideologien. So dürfte es in allgemeinster Form
wohl richtig sein.

Was kann daher das Positive in unserer Bewegung sein? Sicherlich

keine neue Doktrin, keine neuen Glaubenssätze (Thesen), keine
neue Ideologie. Es muß etwas sein, was über allen Weltanschauungen

und Glaubensmeinungen steht. Es muß eine höhere Stufe
des Geistes sein, welche über der Stufe der Vielzahl von Weltan¬

schauungen und Systemen etwas Umfassendes darstellt. Es muß
etwas sein, das auf die tiefsten seelischen und geistigen Wurzeln
des Menschseins zurückgeht. Es muß aus dem Wesen des Menschen
das herausgesucht werden, was den Fordernissen des heutigen
geistigen Zustandes des Menschen entsprechend dem Menschen die
Grundlage zu seinen besten Eigenschaften gibt, das ist das Streben
nach Wahrheit, das Leben in Freiheit und die Gemeinschaft der
Menschen in Friede und Wohlstand.

Wahrheit ist Erkenntnis unter Verwendung der Methoden, die
sich am besten bewährt haben; das sind die Methoden der
Naturwissenschaft. Erfahrung, Untersuchung und logische Verknüpfung
haben bisher den größten Erfolg zur Ermittlung neuer Kenntnisse
gehabt. Die Erfahrung und die Widerspruchsfreiheit muß die
schweifende Phantasie des Geistes zügeln und lenken. Nur diese
Beiden haben ein Recht, den menschlichen Geist einzuengen und
unter ihre Macht zu zwingen. Wo es aber keine Erfahrung gibt,
wo Gefühl mehr bedeutet als logisches Denken, da ist auch kein
Wahrheitsanspruch mehr. Dort kann und soll der Geist frei schweifen

können. Hier ist das Gebiet der Weltanschauung, welche das

auf Erfahrung gegründete Weltbild zusammenfaßt. Je nach den

Fähigkeiten, den Wünschen und dem Geschmack der einzelnen
Menschen entstehen verschiedene Weltanschauungen. Sie gehen
über das Weltbild hinaus, sind dadurch subjektiv, können wohl
verständlich erscheinen, haben aber keinen Wahrheitsanspruch
mehr, der den Menschen berechtigt, andere zu dieser Ansicht zu
zwingen. Weltanschauung ist eben Ansichtssache. Dies gilt natür-

59


	Der Fall Rittmeyer

