
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 44 (1961)

Heft: 6

Artikel: Streng, wenn auch nicht grob!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Religion denkend zu durchdringen. Er sei infolgedessen
außerstande, sein Leben selbständig zu meistern und daher
auch weiterhin auf die gnädige Führung Gottes durch die
Kirche und ihre Diener angewiesen. Ich stelle zu meiner
Verwunderung immer wieder fest, daß auch Freidenker in
Vorträgen und Schriften diese reaktionäre Irrlehre vertreten. Warum

sie sich dann, trotzdem ihr Denken beschränkt ist, ein
Urteil über die Nichtexistenz von Gott erlauben, ist mir rätselhaft.

Logischer scheinen jene Theologen zu denken, die solch
komischen Freidenkern erwidern, das von ihnen anerkannte
Transzendente (Unerkennbare) sei eben Gott usw. Wahrer
Freidenker kann nur sein, wer die Kraft des menschlichen
Denkens und Erkennens im vollen Umfang der Wirklichkeit
anerkennt und erkennt. Nur in diesem Falle ist sein Urteil über
Gott begründet. Hegel hat die menschliche Kraft und Fähigkeit
als Resultat der Geschichte der Philosophie und als Grundstein
der Wissenschaft unermüdlich verkündet, z. B. in der Heidelberger

Antrittsvorlesung mit folgenden Worten: «Der Mensch,
da er Geist ist, darf und soll sich selbst des Höchsten würdig
achten, von der Größe und Macht seines Geistes kann er nicht
groß genug denken, und mit diesem Geiste wird nichts so

spröde und hart sein, das sich ihm nicht eröffnete. Das zuerst
verborgene und verschlossene Wesen des Universums hat keine
Kraft, die dem Mute des Erkennens Widerstand leisten könnte;
es muß sich vor ihm auftun und seinen Reichtum und seine
Tiefe ihm vor Augen legen und zum Genüsse geben.»

Mein verstorbener Vetter Matthias war im Besitze einer
gewissen Summe Geldes, die den in Frage kommenden
Empfängern wohlbegründete Freude bereiten konnte. Als nun die
glücklichen Erben den Genuß ihres Reichtums antreten wollten,

fand sich davon nicht die leiseste Spur, außer zwölf
lumpigen Fränklein in den Taschen des Toten, die nicht einmal
die Kosten seines Abtransportes deckten. Dieses fehlende Geld,
das Etwas ist und zugleich auch Nichts ist, entfaltet nun,
gerade weil es Nichts ist, ganz unerwartete Wirkungen und
Folgen. Es ist noch gar nicht abzusehen, wie die Geschichte
ausgeht. Wird der menschliche Scharfsinn schließlich siegen
oder erhält die Sphäre der sogenannten Transzendenz neuen
Zuwachs? Die alte Geschichte vom verborgenen Schatz, die den

Kulturaufstieg der Menschheit, von dem auch wir Freidenker
ein Teil sind, symbolisiert, ist dank Vetter Matthias um ein

neues Beispiel bereichert. Uebt euch im Erkennen der Wahrheit,

so werdet ihr finden. Was immer dies sei, wovon ein
anderes Mal mehr, Matthias hat es glänzend verstanden, sich über
den Tod hinaus im Gedächtnis seiner Nächsten lebendig zu
erhalten. W. N.

Streng, wenn auch nicht grob!

Der Gedanke der Wiedervereinigung der beiden großen
christlichen Konfessionen liegt in der Luft. Hüben und drüben
beschäftigt er die Gemüter, und wir haben nur gut hinzuhören;

denn die Diskussion hierüber zeitigt gelegentlich ganz
eigenartige und immer aufschlußreiche Blüten.

Papst Johannes hat bekanntlich einen Spezialisten mit dem
Sonderstudium dieser Frage beauftragt, den deutschen Jesuiten
und Kardinal Bea. Was dieser Fachmann zur Wiedervereinigung

sagt, das darf wohl als offizielle und daher zuverlässige
Meinungsäußerung des Vatikans bewertet werden. Und nun
interessiert es uns wirklich, was Kardinal Bea urbi et orbi hierüber

zu sagen hat. Recht offenherzig läßt er sich zu dieser
Frage aus in der Jesuiten-Zeitschrift «Civiltä cattolica». Wir
entnehmen diesem Aufsatz folgende Gedanken und Forderungen:

Es ist allgemeine Pflicht, die Unversehrtheit des katholischen

Dogmas vollständig zu wahren, denn «die Einheit der
Christen kann nicht verwirklicht werden auf Kosten eines
Verrates an der Wahrheit».

Selbstverständlich ist den getrennten Brüdern, den
Protestanten gegenüber Caritas erforderlich; sind sie doch durch die
Taufe Glieder des mystischen Leibes Christi und dadurch
Christi Kinder geworden. «Aber die Liebe der Kirche ihnen
gegenüber ist auch voll tiefen Schmerzes und großer Betrübnis,

sie ist die Liebe eines blutenden Herzens.»

Alle Zweideutigkeiten sind zu vermeiden. Die Kirche muß
jegliche Gebärde oder Haltung vermeiden, die Zweifel an
ihrem Glauben erwecken und so zu falscher Friedfertigkeit
ermuntern könnte. «Wenn diese Bemühung der Kirche um Wah-

fache Ortsveränderung zu verstehen, sondern jede Veränderung
überhaupt. Kennzeichnend für die objektive Realität ist ihre ständige

Entwicklung und das ununterbrochene Hervorbringen neuer
Erscheinungsformen. Die Materie besteht ewig, sie hat weder
Anfang noch Ende. Raum und Zeit sind objektiv-reale Existenzformen

der Materie.
Die Empfindungsfälligkeit ist eine Eigenschaft hochentwickelter

und besonders organisierter Materie und besteht in der Fähigkeit,
aktiv auf die Umwelt zu reagieren. Im Laufe der Entwicklung steigert

sich die Empfindungsfähigkeit zu dem Vermögen, die Umwelt
widerzuspiegeln, abzubilden. Die Quelle der Empfindungen ist die
Außenwelt, die objektiv-reale Welt, die Materie. Das Bewußtsein
ist zwar ein Produkt der Hirntätigkeit, aber es entwickelt sich im
Gehirn nur, weil das Gehirn mit der Außenwelt verbunden ist.

Dabei verwirft der moderne Materialismus die Thesen der
Vulgärmaterialisten, wonach der Gedanke im selben Verhältnis zum
Gehirn stehen soll wie die Galle zur Leber. Der Gedanke, das
Bewußtsein selbst sind nicht materiell, sondern Abbilder der objektiven

Realität.
Ferner: diese objektive Realität ist grundsätzlich durch den

Menschen erkennbar, sie ist nicht völlig erkannt. Der Erkennungsprozeß

führt die Menschheit stets näher an die absolute Wahrheit,
doch nimmt dieser Prozeß so wenig wie die materielle Entwicklung
je ein Ende. Die erkannte Wahrheit ist stets objektive Wahrheit,
aber gleichzeitig relative Wahrheit, gewissermaßen Teilstück absoluter

Wahrheit, verbunden mit Irrtum. Die Erkenntnis schreitet
fort, von relativer zu neuer relativer Wahrheit, unter Ueberwin-

dung früherer Irrtümer, der absoluten Wahrheit entgegen, ohne
diese je vollständig zu erfassen.

Aber halten wir fest: Die Welt ist erkennbar. Es gibt nichts in
der Unendlichkeit, das grundsätzlich der Erkenntnis menschlichen
Geistes entzogen wäre. Die Annahme, es gäbe ein «Ding an sich»,
es existierten Erscheinungen, die unerkennbar seien, führt
notwendigerweise zu idealistischen oder religiösen Vorstellungen.

Zusammenfassend möchten wir auf die Frage: Was ist Materialismus

mit Garaudy* folgende Antwort geben:
«Der Materialismus behauptet:

1. daß die Erscheinungen des Weltalls die verschiedenen Formen
der sich bewegenden Materie sind, wobei die Materie das ist,
was außerhalb meines Geistes und jedes Geistes existiert und
was keines Geistes bedarf, um zu existieren;

2. daß die Materie folglich die primäre Realität ist und daß unsere
Empfindungen und unser Denken nur ihr Produkt, ihre

Widerspiegelung sind;
3. daß die Welt und ihre Gesetze für die durch Erfahrung und

Praxis bestätigte Erkenntnis voll zugänglich sind.

Diese Philosophie entspricht genau den Lehren der Wissenschaft.»

In einem letzten Aufsatz wollen wir unsere Ansicht über das

Verhältnis von Materialismus und Atheismus darzulegen versuchen.

Lucretius

* Roger Garaudy, «Die materialistische Erkenntnistheorie», Deutscher
Verlag der Wissenschaften, Berlin 1960, S. 1.

45



rung der Unversehrtheit des Dogmas und des Glaubens ihrer
Kinder sie auch bisweilen mit Recht dazu bringt, streng
aufzutreten, dann heißt das aber nicht, daß dieses Eingreifen auf
grobe, argwöhnische oder irgend eine andere Weise zu erfolgen
hätte, die unvereinbar wäre mit ihrer Stellung als Mutter und
unvereinbar mit der Caritas gegenüber den getrennten
Brüdern.»

Also — die katholische Mutterkirche hat das Recht, gegenüber

den reumütigen Sündern, den Protestanten, die in den
Mutterschoß der Kirche zurückkehren, streng aufzutreten,
wenn auch nicht direkt grob. Die Mutterhand soll streng und
hart zufassen, aber sie soll doch immer als Mutterhand spürbar
sein. Verweilen wir noch einen Augenblick bei diesem Bild!
Die Sünder, die da zur strengen Mutter zurückkehren, haben
also auf alle Fälle mit einer Bestrafung für ihren Abfall zu
rechnen. Die Mutterhand wird sie vielleicht am Haar zupfen,
wird ihnen vielleicht Kopfnüsse oder gar eine Maulschelle
verabreichen; das alles liegt noch in den Möglichkeiten einer
Caritas-Mutter, ohne daß sie direkt grob wird. Uns graut bei
dem Gedanken, wie grob, wie hart diese Mutterhand zuschlagen

würde, wenn sie nicht getaufte und getrennte Brüder in
Christo, sondern uns hartgesottene Sünder und Weltkinder zur
Verantwortung ziehen dürfte. Wissen wir doch aus der
Geschichte, wie rasch und wie leicht diese Kirchenmutter auch

zur Rabenmutter werden kann.
Nun aber ohne Bild! Es liegt in diesen Worten des

Jesuitenkardinals Bea gegenüber den Protestanten eine Demütigung
und eine Erniedrigung, die kaum zu überbieten sind. Ihr
Protestantismus gilt als ein Vergehen, für das sie streng, wenn
auch nicht grob bestraft werden sollen. Gibt es wirklich
Protestanten, die eine solche Demütigung auf sich nehmen und unter

solchen Bedingungen eine Vereinigung mit der Romkirche
anstreben wollen? Ich kann das nicht glauben, und ich will
das nicht glauben. Omikron

Buchbesprechungen

Gustav Landauer: Die Französische Revolution in Briefen. Verlag
Rütten und Loening, Hamburg.

Die Französische Revolution nimmt in der politischen
Geschichte Europas, ja der ganzen Welt, eine Schlüsselstellung ein.
Die Tragweite dieser Volkserhebung, die erstmals die Ideale der
Demokratie und des Sozialismus in allen Schattierungen nicht nur
verkündigt, sondern teilweise auch ausprobiert hat, kann kaum
übersehen werden. Von diesem Zeitpunkt an verlor die
Gesellschaftsstruktur ihre idolhafte Stabilität; indem der französische
Thron hinweggefegt wurde, gab Frankreich ein Beispiel für alle
späteren revolutionären Bewegungen, die gegen Kastenvorherrschaft

und Privilegien ankämpften. Es gibt zahllose Darstellungen
des Revolutionsgeschehens, u. a. die eindrückliche «Geschichte der
Französischen Revolution» des großen russischen Anarchisten Peter
Krapotkin, die die einzelnen Phasen der Volkserhebung bis zu
ihrem Niedergang in den napoleonischen Usurpationsbestrebungen
schildern; Landauer in seinem vorliegenden Buche will mit dieser
Art von Historie nicht konkurrieren, als Dichter will er Einblick
verschaffen in die Gemütsbewegungen des Menschen, die von den
großen Ereignissen betroffen wurden. Daher sammelte er mit einem
erstaunlichen Aufwand von Zeit und Sachkenntnis die persönlichen
Aeußerungen repräsentativer Menschen, die Briefe jener, die durch
die Revolution auf die Höhe der Macht gebracht wurden oder an
ihr scheiterten. Man findet in diesem Band von höchstem
dokumentarischem Wert Briefe von Mirabeau, Desmoulins, Ludwig XVI.,
Madame Roland usw., aber auch von Besuchern Frankreichs, die
als Außenstehende von der rätselhaften «levee en masse» erschüttert

waren. Ein prächtig ausgestattetes Werk, das durch Briefe und
Bilder das größte Ereignis in der politischen Geschichte der Neuzeit

vor dem Leser lebendig werden läßt. Polybios

Wilfried Schilling: Die Angstmacher. Verlag A. Zettner, Würz-

bürg—Wien.

Dieses 1959 in London zuerst unter dem Titel «The Fear Makers»
erschienene Buch ist einer der spannendsten Romane aus dem
heutigen Deutschland, eine politische Kritik, die an Klarheit und Hell-

sichtigkeit nichts zu wünschen übrig läßt. Das Grundmotiv der Erzählung

bildet die bekannte Tatsache, daß im Adenauer-Deutschland
die meisten «Ehemaligen» wieder in ehrbare und einflußreiche
Stellungen aufgerückt sind und mit unverändertem Geist und

«parteigenössischer» Gesinnung das Andenken der vergangenen
«tausend Jahre» aufrechterhalten. Die Fälle Globke und
Oberländer, die weithin Aufsehen erregten, sind nur ein winziger
Ausschnitt aus dem Gesamtbild der Bundesrepublik, deren Aemter
und Regierungsstellen von problematischen Existenzen durchsetzt
sind, die heute nicht einmal mehr die Scham aufbringen, «nicht
dabei gewesen zu sein». Dies zeigt der Autor am Lebenslauf -seines

Helden, der als Widerstandskämpfer im Dritten Reich nun — in

den fünfziger Jahren! — in die Hände seiner ehemaligen
Widersacher fällt und im Netz der nationalsozialistischen Richter derart
verstrickt wird, daß er als Unschuldiger einem Schuldspruch nicht
entgehen kann. Das Buch ist aufrüttelnd und kämpferisch geschrieben,

und da es ein offensichtlich brennendes Zeitproblem aufzeigt,
verdient es nicht nur in Deutschland, sondern überall größte
Beachtung. Der Mut des Autors hebt sich wohltuend von der übrigen
Konjunktur-Schrif tstellerei ab, die nicht belehren, sondern nur
unterhalten will und an den politischen Schicksalsfragen vorbeigeht.

Polybios

1« I UTE II DIE lllIBt
Eine Antwort
Herr Redaktor!

Seit etwas mehr als Jahresfrist wird an dieser Stelle immer wieder

die Frage aufgeworfen: «Was halten Sie davon?» Aber diese an

die Leser gerichtete Frage blieb zumeist ohne Antwort. Auf einem
Bein ist aber nicht gut wandern, und eine Frage ohne Antwort
stört die Weltordnung!

Warum — so frage ich Sie, Herr Redaktor — springen Sie nicht
in die Lücke und antworten? Für einmal sei es von mir getan.

Gesinnungsfreund Jean vertritt die Meinung, wir Freidenker
sollten zum Beispiel vor den Nationalratswahlen auf Plakaten den

Wählern empfehlen, «keinen Kandidaten einer konfessionellen Partei

und keinem religiös allzu gebundenen Mann der Opposition'
die Stimme zu gehen»! Und Gesinnungsfreund Jean weist auf ein

belgisches Beispiel hin, das allem nach Erfolg hatte.
So weit, so gut! Aber ich frage: Wer soll das bezahlen? Hat

Gesinnungsfreund Jean überhaupt eine Ahnung, was so eine
Plakatpropagandawelle kostet? Das können sich heute nur sehr starke
Verbände leisten, bei denen es auf ein paar Zehntausender mehr
oder weniger gar nicht ankommt. Wer Geld hat, macht die Wahlen.
Wir Freidenker haben den freien Geist. Vom großen Portemonnaie
habe ich jedoch bis anhin noch nichts bemerkt. Es gilt deshalb vor
allem, Abonnenten und Mitglieder zu werben, um uns zu stärken.

um eine Bewegung zu werden, die in der Oeffentlichkeit etwas

durchsetzen kann. Auch innere Einheit tut Not. Grundsatzdiskussionen,

die diese gefährden, halte ich für verfehlt. Zunächst gilt es,

eine große, auch finanziell starke Organisation zu schaffen, erst

danach können Gesinnungsfreund Jeans Zukunftsträume Wirklichkeit

werden.
Das halte ich davon! Ferdinand Richtscheit

Kirche und bildende Kunst

Die Kirche, voran die römisch-katholische, weist gerne auf ihre

Verdienste als Hüterin und Gönnerin der Kunst hin. Wir bekommen

immer wieder zu hören, daß viele große Kunstwerke ohne die

großmütige Unterstützung der Kirche nie geschaffen worden wären-
Wenn man die Machtstellung der Kirche in früheren Jahrhunderten

und den simplen Satz «Wer bezahlt, befiehlt» berücksichtigt.
ist es nicht schwer, eine Erklärung dafür zu finden, daß so viele

46


	Streng, wenn auch nicht grob!

