
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 5

Artikel: Am Ende des Christentums! (Fortsetzung II. Teil)

Autor: Voigtländer, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hätte von uns aus ruhig wegbleiben können. Noch genauer:
Weder christlicher Himmel noch christlicher Gott! Beide sind
weder Realitäten noch auf Realitäten sich aufbauende
Wahrheiten. Beide sind nur Wunschträume des dogmatisch gebundenen

Christen. Und es ist auch dem in der modernen
Naturwissenschaft so wohl versierten Herrn Generalsuperintendenten
nicht gelungen, diese Wunschträume dem Gegenwartsmenschen
als Wahrheiten glaubhaft zu machen. Im Gegenteil, er hat uns
in unserer Ueberzeugung bestärkt, daß auch auf diesem neuen
Wege der Christenglaube nicht mehr zu retten ist. Omikron

Löbliche Konsequenz!

Das monatlich erscheinende Mitteilungsblatt unserer
französischen Schwesterorganisation, der «Courrier rationaliste»,
veröffentlicht in seiner Nummer 9/1959 den Brief eines
ehemaligen katholischen Priesters an einen seiner früheren
Amtsbrüder. Haben offenbar schon vorher einige Zusammenstöße
mit seiner Kirche den Mann aus seiner Priesterstellung
hinausgedrängt — nun drängt ihn der Besuch der Brüsseler Expo im
vorletzten Sommer auch noch zur letzten Konsequenz. Unser
Briefschreiber und Expriester hat in Brüssel auch den Pavillon
des Heiligen Stuhles besucht und genau angesehen — dieser
Besuch gibt dem Restbestand seines katholischen Glaubens den
Gnadenstoß. Der Brief wird auch unsere Leser stark interessieren;

wir bringen ihn hier in freier und leicht gekürzter
Uebersetzung:

Meinen letzten antireligiösen Schock verschaffte mir der
Besuch des Pavillons des Vatikans. Meine Entrüstung war groß
angesichts der dort ausgestellten Täuschungsmanöver.

Es ist begreiflich, daß jedes Land und jede Institution sich
in seinem besten Licht zeigen will, daß es Dunkelheiten und
Unvollkommenheiten verbirgt. So ist es denn auch ganz
normal, daß der Heilige Stuhl seine Kathedralen, seine Spitäler,
Universitäten und Missionen herzeigt, dagegen alles Unvorteilhafte

verbirgt. Daß der Vatikan aber sich rühmt als der Schöpfer

und Erzeuger einiger moderner Ideen, die er ja aufs schärfste

bekämpft hat, solange er die Macht dazu hatte — das heiße
ich eine Dreistigkeit, die ich nicht zulassen kann und die jeder
anständige Mensch zurückweisen muß. Einige Einzelheiten:

In der großen Eingangshalle thront ein Symbol. Erraten Sie,
welches! Meinen Sie vielleicht ein Cruzifix? Ein Bild von der
Schöpfung? Von der Bergpredigt? Von der Peterskirche?
Nein, nichts von alledem! Sie werden es nicht erraten -— das

Symbol ist das gewaltige Monument «Le Penseur» von Rodin
Ach, wenn man alle die körperlichen und seelischen

Folterqualen kennt, welche die Kirche den Menschen auferlegt hat,
um das von der Kirche unabhängige Denken zu linterdrücken
— wenn man weiß, daß die Kirche heute noch nur dadurch
ihre Kirchenlehre durchsetzen und festhalten kann, daß sie
ihre Gläubigen von frühester Jugend an für ihren Kirchen -

dienst mobilisiert, daß sie ihren Gläubigen Bücher unabhängiger
Denker verbietet — wenn man weiß, daß die Verdammung

des kirchenunabhäugigen Denkens durcli den Syllabus immer
noch in Geltung steht — wenn man weiß, daß diejenigen, die
kirchenunabhängig denken wollen, sich aus der Kirche herausstellen

müssen, wie ich es getan habe — wenn man sich das

alles vergegenwärtigt, dann muß der Denker von Rodin an
dieser Stelle hier als ein empörender Zynismus empfunden
werden.

Da hangen einige Bilder, welche die ungerechte Verteilung
der Güter der Welt verurteilen. Wenn man weiß, wie lange und
wie stark die Kirche das feudale Regime unterstützt hat, das
die Armen schamlos ausplünderte; wie dann die Kirche die
Industrie-Bourgeoisie unterstützte, welche die Arbeiter
unterdrückte; wie die Kirche sich erst dann sozial umgestellt hat,

als es bereits zu spät war — dann wirkt das kirchliche
Bemühen, sich heute als eine Propagandistiii gerechter
Güterverteilung in Pose zu setzen, als eine unverschämte Dreistigkeit.

Kriege! Für wie viele Kriege muß die Kirche die
Verantwortung direkt auf sich selbst nehmen! Anläßlich des Krieges
gegen Aethiopien habe ich meine Achtung vor der Kirche
vollständig verloren. Zum erstenmal in der Geschichte wurde
damals ein Krieg durch einen internationalen Gerichtshof feierlich

verurteilt, der Gerichtshof ergriff sogar Sanktionen gegen
diesen Krieg. Das war ein enormer Fortschritt im Kampf der
Menschheit gegen den Feind Nr. 1, gegen den Krieg! Mussolini
gehorchte nicht, und siehe da — die gesamte Geistlichkeit
Itabens, Priester, Bischöfe und Kardinäle, marschierten gemeinsam,

Schulter an Schulter, mit dem Rechtsbrecher mid mit
dem Verbrecher. Der Papst schwieg, obwohl Aethiopien eines
der ersten christlichen Länder ist. Und an dieser Ausstellung
rülimt sich wahrhaftig der Heilige Stuhl, ein Schutzdamm
gegen den Krieg zu sein. Man müßte eigentlich vor Lachen platzen,

wenn man niclit so bitter weinen müßte.
Weiter stehen da gut beleuchtete Behälter unter Glas mit

Pflanzen und lebenden Vögeln. Der Begleittext dazu sagt:
«Und Gott sah, daß alles recht gut war.» Wie falsch und trügerisch

ist doch diese Behauptung! Li der Natur mischen sich
Gut und Uebel; es gibt in ihr entsetzliche Schrecken, die sicher
nicht gut sind.

Da ist ein Stand der Wissenschaft reserviert. Universitäten,
Gelehrte — alles recht und gut. Aber da hat die Kirche die

Dreistigkeit, Gelehrte für sich und ihre kirchlichen Interessen

zu beanspruchen, die vielleicht in den Armen der Kirche
gestorben sind, deren Arbeit und Wirksamkeit aber sich gegen
den Kirchenglauben ausgewirkt hat: Copernicus, Galileo
Galilei, Descartes, Claude Bernard, Leroy, Teilhard u. a. Ist das

nicht eine Irreführung des Volkes? Ja oder nein?
Wahr aber ist das eine — der moderne Unglaube hat sich

heute so weit ausgedehnt, daß die Kirche es gar nicht mehr
wagt, sich so zu zeigen, wie und was sie eigentlich ist.

Und welches ist nun der Schluß, den der ehemalige Priester
aus seinen Begegnungen mit der Unaufriclitigkeit und mit der

widerwärtig aufdringlichen Geschäftstüchtigkeit der Kirche
zieht? Er tritt als Einzelmitglied in misere Schwesteroganisa-
tion, in die französische Union rationaliste, ein. Wahrlich, das

heißen wir eine löbliche Konsequenz Omikron

Am Ende des Christentums
Von Dr. P. Voigtländer, Staffelstein (Fortsetzung II. Teil)

Die Wahrlieit über Jesus!

Angesichts des sich deutlich abzeichnenden Desasters des

Christentums bei allen denkenden Menschen wollen wir
folgende Fragen beantworten, um volle Klarheit zu schaffen.
Diese lauten: Wer war Jesus, den sie Christus (den Gesalbten)
nennen? Hat er gelebt? Was lehrte er? Was wurde aus seiner
Lehre gemacht?

Nun, er muß gelebt haben!, auch wenn wir ein zutreffendes
Bild von ihm nur aus den Evangelien gewinnen können, denn
der einzige römische Schriftsteller Livius erwähnt nur am

Rande, daß die Juden unter Führung eines Christus einen
Aufstand gemacht hätten. Sehr wahrscheinlich hatte er von der

Hinrichtung durch die Römer gehört und als Begründung
einen der üblichen Aufstände unterworfener Völker im
Römerreich angenommen. Aber die Evangelien zusammen mit
der historischen Forschung über die damalige Zeit genügen
uns für sein Bild, das verborgen unter einem Gewebe von

Märchen und Sagen zu finden ist. Er war armer Leute Kind,

36



ein Mensch wie du und ich, aber ein religiöser Geist, wohl der
größte religiöse Geist aller Zeiten. Wo er geboren ist, kann
heute nicht mehr festgestellt werden. Jedenfalls war er ein Ga-
liläer. Anhänger des Javeglaubens waren neben der Kernlandschaft

Judäa noch die Landschaften Samaria und Galiläa. Die
Samarier (Samariter) genossen minderes Ansehen unter dem
Volke Javes, da sie sich seit den Zeiten Nebucadnezars aus
Zwangsangesiedelten zusammensetzten, die Juda und Galiläa
voneinander trennen sollten. Die Samarier aber hatten den
Javeglauben angenommen.

Gegen das Weihnachtsevangelium ist zu sagen, daß der Cäsar
Augustus Frieden in seinem weiten Reich verkündete und
nicht die Engel und daß 4 Jahre vor seiner angenommenen
Geburt ein neuer Stern (Supernova) am Himmel erschienen
war, der im Vergehen noch einmal hell aufleuchtete, um dann
nach einiger Zeit zu verlöschen. Ob seine Geburt zur Zeit des

Erscheinens dieses Sterns stattgefunden hat, können wir heute
nicht mehr feststellen. Jedenfalls wollte man später mit der
Geburt in Bethlehem seine Abstammung von König David
ableiten. (Dieweil er vom Hause und Geschlechte Davids war.)

Gegen den Willen der Eltern («denn sie waren entsetzt ob
seiner Rede», heißt es ja) hat sich dann der erwachsene Jesus
der Sekte der Essäer oder Essener angeschlossen, die u. a. am
Sinai und am Galiläischen Meer (See Genezareth) ihre
Kultstätten hatten. Am Sinai lag außer der Kultstätte ihre
Befehlszentrale, wie wir heute wissen. (Daher: «Er entwich in
die Wüste» oder «er wurde vom Teufel in die Wüste geführt».)
Die Essäer tauften ihre Neuaufgenommenen. (Daher Jesu
Taufe im Jordan.)

In ihrem Auftrage zuerst zog Jesus durch die Lande, wobei
er bei seinen Sektengenossen Station machte. Sie waren seinen

ganzen Weg um ihn und sorgten für ihn. Auch bei seiner
Hinrichtung waren die Essäer vertreten. Josef von Aritmathia, der
den Leichnam Jesu nach der Hinrichtung empfing, war ein
Essäer. Und nach Jesu Tod verwandelten sich die Essäerge-
meinden in die ersten christlichen Gemeinden. Die Essäer
nannten sich «Söhne und Töchter des Lichts». (Daher: «Und
das Licht leuchtete in der Finsternis», nämlich die nächtlich
erleuchtete Kultstätte der Essäer am Galiläischen Meer, und
«über den Wassern erscheinet es helle», die erleuchtete Kultstätte

am Galiläischen Meer, wenn die Essäer am Ufer zu ihrer
nächtlichen Andacht gingen oder über den See fuhren.) Man
kann die Essäer als die Sekte der kleinen Leute des Javeglaubens

bezeichnen. Es gab unter den Javeanhängern der damaligen

Zeit verschiedene Richtungen wie heute unter den Christen.

Die Pharisäer und Sadducäer waren angesehener als die
Sekte der Essäer. Wie die Pharisäer glaubten auch die Essäer
(die Sadducäer dagegen nicht) an eine Auferstehung der Toten

am «Jüngsten Tage», welcher Glaube erst in der Zeit der

schweren Kämpfe der jüdischen Patrioten unter den Makka-
bäern gegen die griechischen Könige von Syrien aufgekommen

war, aber immer nur einen Teil der J avegläubigen
umfaßte. Daher der Auferstehungsglaube des Jesus. Und bei diesen

Essäern, die schon vor der Zeit des Jesus einen Christus
(Gesalbten) zu lancieren versucht hatten, der mit seiner
Verkündung Schiffbruch erlitt, hatten schon die ersten Anfänge
des von Jesus verkündeten Ethos Fuß gefaßt, und der Gedanke
der Brüderlichkeit hatte unter ihnen eine Stätte. Die Hauptlehre

der Essäer aber war, daß Jave nicht nur einen Bund mit
seinem Volke, sondern auch mit jedem Javegläubigen gemaclu
liabe. Auch die «Lehre» des Jesus kam nicht aus heiterem
Himmel, sondern aus dem Essäerglauben heraus. Alle Rätsel
in den Evangelien lösen sich ganz natürlich auf. Die «Lehre»
der Essäer mißfiel schon der «jüdischen Obrigkeit». Und als
Jesus gar den Bund Javes von den einzelnen Javegläubigen auf
jeden Mensclien übertrug, war Jesus bei den «Medizinmännern»

des Judentums unterdurch. Für diese Lehre wurde er
hingerichtet, nicht an dem später idealisierten Kreuz, sondern
auf dem römischen Rad von den Römern auf Wunsch der
«jüdischen Obrigkeit».

Und was hat Jesus wirklich gelehrt? Er verkündete dem
Javeglauben verhaftet und in Anlehnung an die Lehre der
Essäer, daß Jave seinen Bund mit jedem Menschen geschlossen
habe. Dieser Jave sei der gütige Vater aller Menschen. (Unser
Vater, der Du bist im Himmel.) Alle Menschen seien seine
Kinder. (Gotteskindschaft aller Mensclien, auch seine eigene.)
Und aus diesem Javeglauben heraus lehrte er in Beispielen
sein Ethos vom Wert des Menschen als «Gotteskind» weit über
den recht primitiven Sittenkodex der 10 Gebote des Moses und
auch weit über die Lehre der Essäer hinaus und damit
verbunden den ersten Grundsatz der Humanität unter allen
Menschen «Hilfe in der Not» (Barmherziger Samariter) und in
diese seine Humanität eingeschlossen den sozialen Gedanken.
(Unser täglich Brot gib uns heute.)

So etwas hatte vor ihm noch kein Mensch gedacht und
gesagt. «Ein neu Gesetz gebe ich euch», soll er gesagt haben.
Doch wie es schon in den Evangelien heißt «Die Seinen
verstanden ihn nicht». Sie verstehen ihn noch heute nicht oder
wollen ihn nicht verstehen oder was das Schlimmste ist, sie

tun so, um in seinem Namen ihre jämmerliche, aber nahrhafte
Existenz zu behaupten. Sein Ethos wurde kaum befolgt!

Geradezu lächerlich ist es, wenn unsere christlichen Politiker

erklären, sie ständen auf dem Boden der 10 Gebote. Kein
Wunder! Denn wer von den Christen weiß schon, daß Jesus

von Nazareth der Menschheit ein neues, für die damalige Zeit
großartiges Ethos gegeben hat und dem ersten Grundsatz der
Humanität und erstmals in der Geschichte der Menschheit den
sozialen Gedanken «verkündete».

Buchbesp rechung

David Hume: «Untersuchung über die Prinzipien der Moral».
L'ebersetzt und eingeleitet von Carl Winckler. Verlag Felix Meiner,
Philosophische Bibliothek, Hamburg.

David Hume gilt als der große Positivist der englischen Philosophie

des 18. Jahrhunderts: man hat den berühmten Schotten
such den Vater des modernen Skeptizismus genannt, und dieser
Ehrentitel — der ihn in engste Geistesverwandtschaft zu
Montaigne, Descartes, Voltaire u. a. bringt — ist berechtigt, da Humes
Schriften bereits von den Zeitgenossen als eine große Schule des
Scharfsinns und der Autonomie des Verstandes begriffen worden
s'nd. Hume steht in der Tradition der englischen Philosophie, und
sein kühner Skeptizismus wäre ohne die Vorarbeiten von Bacon
°'s Locke nicht denkbar; sein Verdienst jedoch bestand darin, aus
den Untersuchungen seiner Vorgänger die entscheidenden
Konsequenzen zu ziehen, und dies in einer derart tiefgründigen Weise,

daß man Kants dankbaren Hinweis auf den «gottseligen David
Hume, der ihn aus dem dogmatischen Schlummer geweckt habe»,
wohl begreift. In der vorliegenden Schrift über die Moral, erstmals
1751 erschienen, kann man Umfang und Reichweite des Humeschen

Denkens eindrücklich kennenlernen. Die Aufgabe, vor die
sich der Philosoph gestellt sah, war durch die moralischen Theorien

seiner Vorläufer bestimmt: die Theorie des allumfassenden
Egoismus von Hobbes, welche den Menschen kurzerhand als Raubtier

definierte («Homo homini lupus» — Der Mensch ist dem
Menschen ein Wolf), stieß bei Hume auf schärfsten Widerspruch,
indem er die Sympathie zum Urquell der moralischen Regungen
machte. Nietzsches großes Anliegen, eine «Physik der Leidenschaften»

(«Chemie der moralischen Empfindungen») zu schaffen, wird
bereits von Hume in Angriff genommen: indem er dabei den
Gefühlen die Priorität über dem Willen gibt, wird er zum Begründer
der modernen Gesinnungsethik, von welcher die tiefsten Einsichten

in die Struktur der menschlichen Moralität stammen.

Polybios

37



Sie, die «Seinen», erfanden in einer wundergläubigen Welt
über ihn Märchen oder übertrugen Sagen des griechisch-orientalischen

Kulturkreises auf ihn, wie die Geburt von einer
Jungfrau (wenn im Altertum eine Prinzessin gefehlt hatte, so

war es ein Gott gewesen). Wenn die Eltern des Jesus beim
Aufkommen dieses Märchens noch gelebt hätten, so hätten die
«ersten Verkünder» der Jungfrauengeburt sich dem energischen

Widerstand der Eltern gegenüber gesehen. Oder die
«Verkünder» übertrugen auf Jesus das altbabylonische Gilga-
meschepos. (Gilgamesch auf den Wassern Babylons Christus
auf dem See Genezareth.) Die «Seinen» machten aus der von
Jesus verkündeten Gotteskindschaft aller den «Sohn Gottes»,
und später die «Lehre» von der Gottheit Christi und den zwei
Naturen in Christus. Sie ließen ihn schon bald nach seinem
Tode auferstehen mid gen Himmel fahren, um später noch den
Erlösungsgedankeii (stellvertretendes Strafleiden) aus der
ägyptischen Mithrasreligion in ihr Repertoire aufzunehmen.
Und um mit dem Osiris-, Isis- und Phöbus-Kult in Konkurrenz
treten zu können, erfanden sie für die Göttin Isis als Ersatz die
«Gottesmutter». Und immer wieder erfanden sie Neues dazu,
wie die Religionswissenschaft eindeutig festgestellt hat, die
heilige Dreieinigkeit, die Lehre von Priestertum, von den
Sakramenten und sehr spät der «Gottesmutter leibliche Himmelfahrt».

Und heute sind sie festgefahren, so fest, daß sie selbst
nicht mehr durchfinden. Die moderne religionswissenscliaftliche
Forschung zeigt ganz klar, was aus der Lehre des Jesus im
Wandel der Jahrtausende wurde: Die Lehre von Jesus! Und
die geistes- und naturfeindliche Dogmatik des Christentums,
die fast 2000 Jahre das Abendland in geistiger Nacht hielt,
beschleunigt heute mit der wachsenden Naturerkenntnis das
kommende Ende. (Schluß folgt)

fit 1 BIT ED tlE 3)SlIÎ)lt

Gute Erzieher mUssen viel wissen

Als Grundelemente der Erziehung erachte ich das Beispiel und
die positive Konsequenz. Da gute Eltern — und nur von diesen
kann hier die Rede sein — nur das Beste für ihre Kinder erstreben,

ist es klar, daß auch die Liebe zum Kind mitbestimmend ist,
und in Erkenntnis des kindlichen Entwicklungszustandes auch viel
Geduld geübt werden muß.

Auf solcher Basis erzogene Kinder haben weniger zu leiden, als

jene, bei denen sich Schokolade und Teppichklopfer gegenseitig
ablösen. Daß Selbsterziehung und Selbstbeherrschung Voraussetzung

eines guten Erziehers sind, sollte nicht erwähnt werden müssen.

Unterschätzt Intelligenz und gute Beobachtung selbst des

Kleinkindes nicht, sein Gehirn ist mit nichts belastet, was eine
Aufnahme aller Vorkommnisse hemmen könnte. Es ist auch nur auf
meistenteils materielle (im Sinne des Kindes) Werte eingestellt,
und jede inkonsequente Handlung kann nur Verwirrung, Unklarheit

und oft Abscheu mit unauslöschlicher Haftung in sein
Gedächtnis prägen.

Daß gerade mit denkfaulen Antworten, die sich um eine wertvolle

Erklärung der Dinge herumdrücken, dem Kinde keine
geistige Entwicklungsmöglichkeit geboten wird, die Kinder demzufolge

in falschen Anschauungen, die auch einer Entwicklung des so
eminent wichtigen logischen Denkens entbehren, wertvolle Jahre
verlieren, verkennen leider die bequemen Erzieher, die diese
Aufgabe lieber dem Lehrer, dem Pfarrer und dem Zufall überlassen.
Daraus ergibt sich, daß ein guter Erzieher über sehr umfangreiches
Wissen verfügen muß, wenn er seiner Aufgabe gerecht werden will.

Max Gasser

Erziehung ohne Angst
Unter den vier Freiheiten, die zu Präsident Roosevelts Zeiten

gefordert wurden, war auch die Freiheit von Angst.
Angst vor unbekannten, unerkannten und deshalb nicht

bekämpfbaren, nicht beherrschbaren, ins Unheimliche übersteigerten

Mächten ist ein Kennzeichen unserer kranken Zeit. Es ist deshalb
wohl am Platz, dieser Angst nachzugehen und zu versuchen, sie

schon beim Kinde durch bewußte Erziehung zu bekämpfen.
Dem christlichen Kinde wird Angst eingeimpft durch das

Sündenbewußtsein des Christenmenschen, die Erbschuld, wenn er sich

keiner persönlichen Schuld bewußt sein sollte, der Mensch ist

schlecht und nur die Gnade Gottes kann ihn erlösen. Das schlechte
Gewissen wird anerzogen und der «liebe Gott» als Böliinaun
verwendet, der alles weiß und alles sieht, das schlechte Gewissen also

ständig wach hält. St. Nikiaus mit der Rute ist ein anderes
Sehreckgespenst, und all die Wundergeschichten vom Christkind,
vom Osterhasen und vom Klapperstorch verstärken im Kinde den

Eindruck, daß es all diese Produkte menschlicher Phantasie auch
tatsächlich gebe. Die christliche Kirche hat diesen Glauben an die

«Bölimanne» sehr nötig, denn Strafe und Gnade Gottes sind
unerläßliche Ergänzungen zum menschlichen Schuldbewußtsein, das

eine bedingt das andere.
Schaffen wir die Erkenntnis, daß Schuld nur das ist, was wir

unserer Umwelt zuleide werken, und daß wir diese Schuld an unserer
Umwelt wieder gutmachen können, hier im Diesseits —- dann wird
der göttliche Bölimann überflüssig, und Christentum und Kirche
haben ihren Sinn verloren.

Die Freiheit von Angst ist also eine unchristliche, ja eine
antireligiöse Forderung.

Erziehung ohne Angst heißt, das Kind vertraut machen mit
allein, was unheimlich auf es wirkt. So vor allem die Dunkelheit.
wohl das primärste Angsterlebnis.

Ich kenne einen Fall, wo Freidenkereltern ihr Aeltestes bewußt
an die Dunkelheit gewöhnten, mit dem Erfolg, daß das Dreijährige
einen ganzen Winter hindurch zehn Minuten weil abends in der

Dunkelheit seinen heimkehrenden Vater von der Bahn abholte.
Um ihm die Tatsache, daß hinter den Samikläusen auf der Straße

nur Buben steckten, klar zum Erlebnis werden zu lassen, durfte es

selbst bei der Großmutter den Samiklaus spielen. Selbstverständlich

gab es für das Kind weder Gott noch Teufel. Märchen wurden
ihm als Märchen erzählt, das heißt als unwahre, erfundene
Geschichten. Das Kind wuchs auf zu einem recht selbstbewußten
Personellen, es fiel auf unter seinesgleichen —¦ wie es ja meist hei

Freidenkerkindern der Fall ist.
Aber dann trat die christliche Umwelt auf in der Form des

Kindergartens. Jeden Montag hieß es: «Wer war gestern nicht in der

Sonntagsschule? Aufstehn!» Waren es anfänglich Scharen, so blieb
zuletzt das Freidenkerkind allein übrig. Da es die Eltern hinter
sich wußte, hielt es dieser Isolation stand. Der Besuch einer
Sonnwendfeier, an der das Kind erkennen konnte, daß seine Eltern
nicht die einzigen Freidenker seien, trug wesentlich dazu bei, seine
Widerstandskraft zu stärken.

In der Schule jedoch konnte ein Teil der sorgfältigen
Erziehungsarbeit der Eltern zunichte gemacht werden: Der St. Nikiaus
kam ins Klassenzimmer, und während er alle andern Kinder
beschenkte, steckte er das Freidenkerkind in seinen Sack und

schleppte es hinaus. Für das Kind war dies ein derartiger Schock,
daß es seinen Eltern erst nach vielen Jahren, erst als erwachsener
Mensch davon Mitteilung machte.

Diese Roheit wurde durch pädagogisch geschulte Wesen
veranlaßt — Erzieher möchte ich in diesem Falle nicht sagen — durch
Lehrerin und Kindergärtnerin, denen man geneigt ist auch
frauliche Güte zuzuschreiben. Es gelang ihnen eine verheißungsvolle
Entwicklung zu knicken. Das Kind war von da an ängstlich und ist

es geblieben. Wäre nicht sein kritischer Verstand geweckt worden,
den es bald mit ätzender Schärfe an Schule und Kirche übte, wäre

es vielleicht in der religiösen Umwelt aufgegangen.
Das Beispiel soll nur belegen, wie bedeutungsvoll die Erziehung

ohne Angst ist und welche Gefahren ihr durch die religiöse
Umwelt erwachsen. Ohne Freiheit von Angst gibt es keine freien
Menschen. Alwin Hellmann

Denket an den Pressefonds

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheek-Konto VLH 4 88 53.

38


	Am Ende des Christentums! (Fortsetzung II. Teil)

