Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 5

Artikel: Am Ende des Christentums! (Fortsetzung Il. Teil)
Autor: Voigtlander, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hiéitte von uns aus ruhig wegbleiben konnen. Noch genauer:
Weder christlicher Himmel noch christlicher Gott! Beide sind
weder Realitdten noch auf Realititen sich aufbauende Wahr-
heiten. Beide sind nur Wunschtriume des dogmatisch gebun-
denen Christen. Und es ist auch dem in der modernen Natur-
wissenschaft so wohl versierten Herrn Generalsuperintendenten
nicht gelungen, diese Wunschtriume dem Gegenwartsmenschen
als Wahrheiten glaubhaft zu machen. Im Gegenteil, er hat uns
in unserer Ueberzeugung bestirkt, dal3 auch auf diesem neuen
Wege der Christenglaube nicht mehr zu retten ist. Omikron

Lébliche Konsequenz!

Das monatlich erscheinende Mitteilungsblatt unserer fran-
zosischen Schwesterorganisation, der «Courrier rationaliste»,
verdffentlicht in seiner Nummer 9/1959 den Brief eines che-
maligen katholischen Priesters an einen seiner fritheren Amts-
briider. Haben offenbar schon vorher einige Zusammenstofle
mit seiner Kirche den Mann aus seiner Priesterstellung hinaus-
gedringt — nun dringt ihn der Besuch der Briisseler Expo im
vorletzten Sommer auch noch zur letzten Konsequenz. Unser
Briefschreiber und Expriester hat in Briissel auch den Pavillon
des Heiligen Stuhles besucht und genau angesehen — dieser
Besuch gibt dem Restbestand seines katholischen Glaubens den
Gnadenstof3. Der Brief wird auch unsere Leser stark interessie-
ren; wir bringen ihn hier in freier und leicht gekiirzter Ueber-
setzung:

Meinen letzten antireligisen Schock verschaffte mir der
Besuch des Pavillons des Vatikans. Meine Entriistung war grof3
angesichts der dort ausgestellten Tduschungsmanéver.

Es ist begreiflich, dal3 jedes Land und jede Institution sich
in seinem besten Licht zeigen will, da3 es Dunkelheiten und
Unvollkommenheiten verbirgt. So ist es denn auch ganz nor-
mal, daB3 der Heilige Stuhl seine Kathedralen, seine Spitiler,
Universitidten und Missionen herzeigt, dagegen alles Unvorteil-
hafte verbirgt. Daf3 der Vatikan aber sich rithmt als der Schép-
fer und Erzeuger einiger moderner Ideen, die er ja aufs schirf-
ste bekdmpft hat, solange er die Macht dazu hatte — das heif3e
ich eine Dreistigkeit, die ich nicht zulassen kann und die jeder
anstindige Mensch zuriickweisen muf3. Einige Einzelheiten:

In der groflen Eingangshalle thront ein Symbol. Erraten Sie,
welches! Meinen Sie vielleicht ein Cruzifix? Ein Bild von der
Schopfung? Von der Bergpredigt? Von der Peterskirche?
Nein, nichts von alledem! Sie werden es nicht erraten — das
Symbol ist das gewaltige Monument «Le Penseur» von Rodin!

Ach, wenn man alle die kirperlichen und seelischen Folter-
qualen kennt, welche die Kirche den Menschen auferlegt hat,
um das von der Kirche unabhingige Denken zu unterdriicken
— wenn man weill, daB die Kirche heute noch nur dadurch
ihre Kirchenlehre durchsetzen und festhalten kann, daB sie
ihre Gldubigen von frithester Jugend an fiir ihren Kirchen-
dienst mobilisiert, daf3 sie ihren Gliubigen Biicher unabhingi-
ger Denker verbietet — wenn man weifl, dal die Verdammung
des kirchenunabhiingigen Denkens durch den Syllabus immer
noch in Geltung steht — wenn man weil}, dal diejenigen, die
kirchenunabhiingig denken wollen, sich aus der Kirche heraus-
stellen miissen, wie ich es getan habe — wenn man sich das
alles vergegenwirtigt, dann muf3 der Denker von Rodin an
dieser Stelle hier als ein empoérender Zynismus empfunden
werden.

Da hangen einige Bilder, welche die ungerechte Verteilung
der Giiter der Welt verurteilen. Wenn man weiB}, wie lange und
wie stark die Kirche das feudale Regime unterstiitzt hat, das
die Armen schamlos auspliinderte; wie dann die Kirche die
Industrie-Bourgeoisie unterstiitzte, welche die Arbeiter unter-
driickte; wie die Kirche sich erst dann sozial umgestellt hat,

36

als es bereits zu spdt war — dann wirkt das kirchliche Be-
miihen, sich heute als eine Propagandistin gerechter Giiter-
verteilung in Pose zu setzen, als eine unverschimte Dreistig-
keit.

Kriege! Fiir wie viele Kriege muf3 die Kirche die Verant-
wortung direkt auf sich selbst nehmen! AnldBlich des Krieges
gegen Aethiopien habe ich meine Achtung vor der Kirche voll-
stindig verloren. Zum erstenmal in der Geschichte wurde da-
mals ein Krieg durch einen internationalen Gerichtshof feier-
lich verurteilt, der Gerichtshof ergriff sogar Sanktionen gegen
diesen Krieg. Das war ein enormer Fortschritt im Kampf der
Menschheit gegen den Feind Nr. 1, gegen den Krieg! Mussolini
gehorchte nicht, und siehe da — die gesamte Geistlichkeit Ita-
liens, Priester, Bischofe und Kardiniéle, marschierten gemein-
sam, Schulter an Schulter, mit dem Rechtsbrecher und mit
dem Verbrecher. Der Papst schwieg, obwohl Aethiopien eines
der ersten christlichen Linder ist. Und an dieser Ausstellung
rithmt sich wahrhaftig der Heilige Stuhl, ein Schutzdamm ge-
gen den Krieg zu sein. Man miif3te eigentlich vor Lachen plat-
zen, wenn man nicht so bitter weinen miif3te.

Weiter stehen da gut beleuchtete Behilter unter Glas mit
Pflanzen und lebenden Viégeln. Der Begleittext dazu sagt:
«Und Gott sah, daB alles recht gut war.» Wie falsch und triige-
risch ist doch diese Behauptung! In der Natur mischen sich
Gut und Uebel; es gibt in ihr entsetzliche Schrecken, die sicher
nicht gut sind.

Da ist ein Stand der Wissenschaft reserviert. Universitiiten,
Gelehrte — alles recht und gut. Aber da hat die Kirche die
Dreistigkeit, Gelehrte fiir sich und ihre kirchlichen Interessen
zu beanspruchen, die vielleicht in den Armen der Kirche ge-
storben sind, deren Arbeit und Wirksamkeit aber sich gegen
den Kirchenglauben ausgewirkt hat: Copernicus, Galileo Ga-
lilei, Descartes, Claude Bernard, Leroy, Teilhard u. a. Ist das
nicht eine Irrefithrung des Volkes? Ja oder nein?

Wahr aber ist das eine — der moderne Unglaube hat sich
heute so weit ausgedehnt, dafl die Kirche es gar nicht mehr
wagt, sich so zu zeigen, wie und was sie eigentlich ist.

*

Und welches ist nun der Schluf}, den der ehemalige Priester
aus seinen Begegnungen mit der Unaufrichtigkeit und mit der
widerwiirtig aufdringlichen Geschiiftstiichtigkeit der Kirche
zieht? Er tritt als Einzelmitglied in unsere Schwesteroganisa-
tion, in die franzosische Union rationaliste, ein. Wahrlich, das
heiflen wir eine lobliche Konsequenz! Omikron

Am Ende des Christentums!

Von Dr. P. Voigtlinder, Staffelstein IL. Teil)

(Fortsetzung

Die Wahrheit iiber Jesus!

Angesichts des sich deutlich abzeichnenden Desasters des
Christentums bei allen denkenden Menschen wollen wir fol
gende Fragen beantworten, um volle Klarheit zu schaffen.
Diese lauten: Wer war Jesus, den sie Christus (den Gesalbten)
nennen? Hat er gelebt? Was lehrte er? Was wurde aus seiner
Lehre gemacht?

Nun, er muf3 gelebt haben!, auch wenn wir ein zutreffendes
Bild von ihm nur aus den Evangelien gewinnen kdnnen, denn
der einzige romische Schriftsteller Livius erwihnt nur am
Rande, daf3 die Juden unter Fithrung eines Christus einen Auf-
stand gemacht hitten. Sehr wahrscheinlich hatte er von der
Hinrichtung durch die Romer gehért und als Begriindung
einen der iiblichen Aufstinde unterworfener Vélker im Ro-
merreich angenommen. Aber die Evangelien zusammen mit
der historischen Forschung iiber die damalige Zeit geniigen
uns fiir sein Bild, das verborgen unter einem Gewebe von
Mirchen und Sagen zu finden ist. Er war armer Leute Kind,



ein Mensch wie du und ich, aber ein religidser Geist, wohl der
groBte religiose Geist aller Zeiten. Wo er geboren ist, kann
heute nicht mehr festgestellt werden. Jedenfalls war er ein Ga-
lilier. Anhiinger des Javeglaubens waren neben der Kernland-
schaft Judda noch die Landschaften Samaria und Galilda. Die
Samarier (Samariter) genossen minderes Ansehen unter dem
Volke Javes, da sie sich seit den Zeiten Nebucadnezars aus
Iwangsangesiedelten zusammensetzten, die Juda und Galilda
voneinander trennen sollten. Die Samarier aber hatten den
Javeglauben angenommen.

Gegen das Weihnachtsevangelium ist zu sagen, daB3 der César
Augustus Frieden in seinem weiten Reich verkiindete und
nicht die Engel und dal 4 Jahre vor seiner angenommenen
Geburt ein neuer Stern (Supernova) am Himmel erschienen
war, der im Vergehen noch einmal hell aufleuchtete, um dann
nach einiger Zeit zu verloschen. Ob seine Geburt zur Zeit des
Erscheinens dieses Sterns stattgefunden hat, kénnen wir heute
nicht mehr feststellen. Jedenfalls wollte man spiter mit der
Geburt in Bethlehem seine Abstammung von Kénig David ab-
leiten. (Dieweil er vom Hause und Geschlechte Davids war.)

Gegen den Willen der Eltern («denn sie waren entsetzt ob
seiner Rede», heiflt es ja) hat sich dann der erwachsene Jesus
der Sekte der Essier oder Essener angeschlossen, die u.a. am
Sinai und am Galildischen Meer (See Genezareth) ihre Kult-
stiitten hatten. Am Sinai lag aufler der Kultstidtte ihre Be-
fehlszentrale, wie wir heute wissen. (Daher: «Er entwich in
die Wiiste» oder «er wurde vom Teufel in die Wiiste gefiihrt.)
Die Essier tauften ihre Neuaufgenommenen. (Daher Jesu
Taufe im Jordan.)

In ihrem Auftrage zuerst zog Jesus durch die Lande, wobei
er bei seinen Sektengenossen Station machte. Sie waren seinen
ganzen Weg um ihn und sorgten fiir ihn. Auch bei seiner Hin-
richtung waren die Essiier vertreten. Josef von Aritmathia, der
den Leichnam Jesu nach der Hinrichtung empfing, war ein
Essiier. Und nach Jesu Tod verwandelten sich die Essderge-
meinden in die ersten christlichen Gemeinden. Die Essier
nannten sich «Sohne und Téchter des Lichts». (Daher: «Und
das Licht leuchtete in der Finsternis», nimlich die nichtlich
erleuchtete Kultstiitte der Essier am Galildischen Meer, und
¢iiber den Wassern erscheinet es helles, die erleuchtete Kult-
stitte am Galildischen Meer, wenn die Essier am Ufer zu ihrer
niichtlichen Andacht gingen oder iiber den See fuhren.) Man
kann die Essiier als die Sekte der kleinen Leute des Javeglau-
bens bezeichnen. Es gab unter den Javeanhingern der dama-
ligen Zeit verschiedene Richtungen wie heute unter den Chri-
sten. Die Pharisiier und Sadduciier waren angesehener als die
Sekte der Essier. Wie die Pharisiier glaubten auch die Essier
(die Sadduciier dagegen nicht) an eine Auferstehung der To-
len am «Jiingsten Tage», welcher Glaube erst in der Zeit der

schweren Kidmpfe der jidischen Patrioten unter den Makka-
bidern gegen die griechischen Konige von Syrien aufgekom-
men war, aber immer nur einen Teil der Javegldubigen um-
fafite. Daher der Auferstehungsglaube des Jesus. Und bei die-
sen Essdern, die schon vor der Zeit des Jesus einen Christus
(Gesalbten) zu lancieren versucht hatten, der mit seiner Ver-
kiindung Schiffbruch erlitt, hatten schon die ersten Anfinge
des von Jesus verkiindeten Ethos Ful} gefaft, und der Gedanke
der Briiderlichkeit hatte unter ihnen eine Stitte. Die Haupt-
lehre der Essier aber war, daB3 Jave nicht nur einen Bund mit
seinem Volke, sondern auch mit jedem Javegliubigen gemacht
habe. Auch die «Lehre» des Jesus kam nicht aus heiterem
Himmel, sondern aus dem Essderglauben heraus. Alle Ritsel
in den Evangelien losen sich ganz natiirlich auf. Die «Lehre»
der Essder miffiel schon der «jiidischen Obrigkeit». Und als
Jesus gar den Bund Javes von den einzelnen Javegldubigen auf
jeden Menschen iibertrug, war Jesus bei den «Medizinmén-
nern» des Judentums unterdurch. Fiir diese Lehre wurde er
hingerichtet, nicht an dem spiter idealisierten Kreuz, sondern
auf dem rémischen Rad von den Rémern auf Wunsch der «jii-
dischen Obrigkeit».

Und was hat Jesus wirklich gelehrt? Er verkiindete dem
Javeglauben verhaftet und in Anlehnung an die Lehre der
Essiier, daf3 Jave seinen Bund mit jedem Menschen geschlossen
habe. Dieser Jave sei der giitige Vater aller Menschen. (Unser
Vater, der Du bist im Himmel.) Alle Menschen seien seine
Kinder. (Gotteskindschaft aller Menschen, auch seine eigene.)
Und aus diesem Javeglauben heraus lehrte er in Beispielen
sein Ethos vom Wert des Menschen als «Gotteskind» weit iiber
den recht primitiven Sittenkodex der 10 Gebote des Moses und
auch weit iiber die Lehre der Essier hinaus und damit ver-
bunden den ersten Grundsatz der Humanitit unter allen Men-
schen «Hilfe in der Not» (Barmherziger Samariter) und in
diese seine Humanitit eingeschlossen den sozialen Gedanken.
(Unser tidglich Brot gib uns heute.)

So etwas hatte vor ihm noch kein Mensch gedacht und ge-
sagt. «<Ein neu Gesetz gebe ich euch», soll er gesagt haben.
Doch wie es schon in den Evangelien heifit «Die Seinen ver-
standen ihn nicht». Sie verstehen ihn noch heute nicht oder
wollen ihn nicht verstehen oder was das Schlimmste ist, sie
tun so, um in seinem Namen ihre jimmerliche, aber nahrhafte
Existenz zu behaupten. Sein Ethos wurde kaum befolgt!

Geradezu ldcherlich ist es, wenn unsere christlichen Politi-
ker erkliren, sie stinden auf dem Boden der 10 Gebote. Kein
Wunder! Denn wer von den Christen weill schon, dal3 Jesus
von Nazareth der Menschheit ein neues, fiir die damalige Zeit
groBartiges Ethos gegeben hat und dem ersten Grundsatz der
Humanitét und erstmals in der Geschichte der Menschheit den
sozialen Gedanken «verkiindete».

Buch besprechung

David Hume: «Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral».
Uebersetzt und eingeleitet von Carl Winckler. Verlag Felix Meiner,
Philosophische Bibliothek, Hamburg.

David Hume gilt als der groBe Positivist der englischen Philo-
sophie des 18. Jahrhunderts: man hat den beriihmten Schotten
tuch den Vater des modernen Skeptizismus genannt, und dieser
Ehrentitel — der ihn in engste Geistesverwandtschaft zu Mon-
taigne, Descartes, Voltaire u. a. bringt — ist berechtigt, da Humes
Schriften bereits von den Zeitgenossen als eine groBe Schule des
Scharfsinns und der Autonomie des Verstandes begriffen worden
sind. Hume steht in der Tradition der englischen Philosophie, und
sein kithner Skeptizismus wire ohne die Vorarbeiten von Bacon
bis Locke nicht denkbar; sein Verdienst jedoch bestand darin, aus
den Untersuchungen seiner Vorgiinger die entscheidenden Konse-
Quenzen zu ziehen, und dies in einer derart tiefgriindigen Weise,

daBl man Kants dankbaren Hinweis auf den «gottseligen David
Hume, der ihn aus dem dogmatischen Schlummer geweckt habe»,
wohl begreift. In der vorliegenden Schrift iiber die Moral, erstmals
1751 erschienen, kann man Umfang und Reichweite des Hume-
schen Denkens eindriicklich kennenlernen. Die Aufgabe, vor die
sich der Philosoph gestellt sah, war durch die moralischen Theo-
rien seiner Vorldufer bestimmt: die Theorie des allumfassenden
Egoismus von Hobbes, welche den Menschen kurzerhand als Raub-
tier definierte («Homo homini lupus» — Der Mensch ist dem
Menschen ein Wolf), stieB bei Hume auf schirfsten Widerspruch,
indem er die Sympathie zum Urquell der moralischen Regungen
machte. Nietzsches grofles Anliegen, eine «Physik der Leidenschaf-
ten» («Chemie der moralischen Empfindungen») zu schaffen, wird
bereits von Hume in Angriff genommen: indem er dabei den Ge-
fiithlen die Prioritit iiber dem Willen gibt, wird er zum Begriinder
der modernen Gesinnungsethik, von welcher die tiefsten Einsich-
ten in die Struktur der menschlichen Moralitit stammen.

Polybios

37



Sie, die «Seinen», erfanden in einer wundergliubigen Welt
iiber ihn Mirchen oder iibertrugen Sagen des griechisch-orien-
talischen Kulturkreises auf ihn, wie die Geburt von einer
Jungfrau (wenn im Altertum eine Prinzessin gefehlt hatte, so
war es ein Gott gewesen). Wenn die Eltern des Jesus beim
Aufkommen dieses Mirchens noch gelebt hitten, so hiitten die
«ersten Verkiinder» der Jungfrauengeburt sich dem energi-
schen Widerstand der Eltern gegeniiber gesehen. Oder die
«Verkiinder» iibertrugen auf Jesus das altbabylonische Gilga-
meschepos. (Gilgamesch auf den Wassern Babylons = Christus
auf dem See Genezareth.) Die «Seinen» machten aus der von
Jesus verkiindeten Gotteskindschaft aller den «Sohn Gottes»,
und spiter die «Lehre» von der Gottheit Christi und den zwei
Naturen in Christus. Sie lieflen ihn schon bald nach seinem
Tode auferstehen und gen Himmel fahren, um spiter noch den
Erlésungsgedanken (stellvertretendes Strafleiden) aus der
dgyptischen Mithrasreligion in ihr Repertoire aufzunehmen.
Und um mit dem Osiris-, Isis- und Phébus-Kult in Konkurrenz
treten zu konnen, erfanden sie fiir die Go6ttin Isis als Ersatz die
«Gottesmuttery. Und immer wieder erfanden sie Neues dazu,
wie die Religionswissenschaft eindeutig festgestellt hat, die
heilige Dreieinigkeit, die Lehre von Priestertum, von den Sa-
kramenten und sehr spit der «Gottesmutter leibliche Himmel-
fahrt». Und heute sind sie festgefahren, so fest, daf} sie selbst
nicht mehr durchfinden. Die moderne religionswissenschaftliche
Forschung zeigt ganz klar, was aus der Lehre des Jesus im
Wandel der Jahrtausende wurde: Die Lehre von Jesus! Uud
die geistes- und naturfeindliche Dogmatik des Christentums,
die fast 2000 Jahre das Abendland in geistiger Nacht hielt, be-
schleunigt heute mit der wachsenden Naturerkenntnis das kom-
mende Ende.

WAS HALTED S1E DAUODY

Gute Erzieher miissen viel wissen

Als Grundelemente der Erziehung erachte ich das Beispiel und
die positive Konsequenz. Da gute Eltern — und nur von diesen
kann hier die Rede sein — nur das Beste fiir ihre Kinder erstre-
ben, ist es klar, daB auch die Liebe zum Kind mitbestimmend ist,
und in Erkenntnis des kindlichen Entwicklungszustandes auch viel
Geduld geiibt werden mulf.

Auf solcher Basis erzogene Kinder haben weniger zu leiden, als
jene, bei denen sich Schokolade und Teppichklopfer gegenseitig
ablésen. Dal} Selbsterziehung und Selbstbeherrschung Vorausset-
zung eines guten Erziehers sind, sollte nicht erwihnt werden miis-
sen. Unterschiitzt Intelligenz und gute Beobachtung selbst des
Kleinkindes nicht, sein Gehirn ist mit nichts belastet, was eine
Aufnahme aller Vorkommnisse hemmen kénnte. Es ist auch nur auf
meistenteils materielle (im Sinne des Kindes) Werte eingestellt,
und jede inkonsequente Handlung kann nur Verwirrung, Unklar-
heit und oft Abscheu mit unausléschlicher Haftung in sein Ge-
diichtnis prigen.

Dal} gerade mit denkfaulen Antworten, die sich um eine wert-
volle Erklirung der Dinge herumdriicken, dem Kinde keine gei-
stige Entwicklungsmoglichkeit geboten wird, die Kinder demzu-
folge in falschen Anschauungen, die auch einer Entwicklung des so
eminent wichtigen logischen Denkens entbehren, wertvolle Jahre
verlieren, verkennen leider die bequemen Erzieher, die diese Auf-
gabe lieber dem Lehrer, dem Pfarrer und dem Zufall iiberlassen.
Daraus ergibt sich, daf} ein guter Erzieher iiber sehr umfangreiches
Wissen verfiigen mul}, wenn er seiner Aufgabe gerecht werden will.

Max Gasser

Erziehung ohne Angst

Unter den vier Freiheiten, die zu Prisident Roosevelts Zeiten
gefordert wurden, war auch die Freiheit von Angst.

Angst vor unbekannten, unerkannten und deshalb nicht be-
kdampfbaren, nicht beherrschbaren, ins Unheimliche iibersteigerten

38

(Schlub folgt)

Michten ist ein Kennzeichen unserer kranken Zeit. Es ist deshalb
wohl am Platz, dieser Angst nachzugehen und zu versuchen, sie
schon beim Kinde durch bewuBite Erziehung zu bekimpfen.

Dem christlichen Kinde wird Angst eingeimpft durch das Siin-
denbewufitsein des Christenmenschen, die Erbschuld, wenn er sich
keiner personlichen Schuld bewuBt sein sollte, der Mensch ist
schlecht und nur die Gnade Gottes kann ihn erlosen. Das schlechte
Gewissen wird anerzogen und der «liebe Gott» als Bolimann ver-
wendet, der alles weill und alles sieht, das schlechte Gewissen also
staindig wach hilt. St. Niklaus mit der Rute ist ein anderes
Schreckgespenst, und all die Wundergeschichten vom Christkind,
vom Osterhasen und vom Klapperstorch verstirken im Kinde den
Eindruck, daB3 es all diese Produkte menschlicher Phantasie auch
tatsichlich gebe. Die christliche Kirche hat diesen Glauben an die
«Bolimanne» sehr nétig, denn Strafe und Gnade Gottes sind uner-
liBliche Erginzungen zum menschlichen SchuldbewuBtsein, das
eine bedingt das andere.

Schaffen wir die Erkenntnis, daB8 Schuld nur das ist, was wir un-
serer Umwelt zuleide werken, und daB} wir diese Schuld an unserer
Umwelt wieder gutmachen kénnen, hier im Diesseits — dann wird
der gottliche Bolimann iiberfliissig, und Christentum und Kirche
haben ihren Sinn verloren.

Die Freiheit von Angst ist also eine unchristliche, ja eine anti-
religiose Forderung.

Erziehung ohne Angst heiBt, das Kind vertraut machen mit
allem, was unheimlich auf es wirkt. So vor allem die Dunkelheit,
wohl das primiirste Angsterlebnis.

Ich kenne einen Fall, wo Freidenkereltern ihr Aeltestes bewubBt
an die Dunkelheit gewohnten, mit dem Erfolg, daB das Dreijihrige
einen ganzen Winter hindurch zehn Minuten weit abends in der
Dunkelheit seinen heimkehrenden Vater von der Bahn abholte.
Um ihm die Tatsache, daB hinter den Samikliusen auf der Strafe
nur Buben steckten, klar zum Erlebnis werden zu lassen, durfte es
selbst bei der GroBmutter den Samiklaus spielen. Selbstverstind-
lich gab es fiir das Kind weder Gott nioch Teufel. Mirchen wurden
ihm als Mirchen erzihlt, das hei3t als unwahre, erfundene Ge-
schichten. Das Kind wuchs auf zu einem recht selbstbewuBten
Personchen, es fiel auf unter seinesgleichen — wie es ja meist bei
Freidenkerkindern der Fall ist.

Aber dann trat die christliche Umwelt auf in der Form des Kin-
dergartens. Jeden Montag hieB8 es: «Wer war gestern nicht in der
Sonntagsschule? Aufstehn!» Waren es anfinglich Scharen, so blieb
zuletzt das Freidenkerkind allein iibrig. Da es die Eltern hinter
sich wuBte, hielt es dieser Isolation stand. Der Besuch einer Sonn-
wendfeier, an der das Kind erkennen konnte, daB seine Eltern
nicht die einzigen Freidenker seien, trug wesentlich dazu bei, seine
Widerstandskraft zu stirken.

In der Schule jedoch konnte ein Teil der sorgfiltigen Erzie-
hungsarbeit der Eltern zunichte gemacht werden: Der St. Niklaus
kam ins Klassenzimmer, und wiihrend er alle andern Kinder be
schenkte, steckte er das Freidenkerkind in seinen Sack und
schleppte es hinaus. Fiir das Kind war dies ein derartiger Schock,
daf} es seinen Eltern erst nach vielen Jahren, erst als erwachsener
Mensch davon Mitteilung machte.

Diese Roheit wurde durch pidagogisch geschulte Wesen ver
anlait — Erziecher méchte ich in diesem Falle nicht sagen — durch
Lehrerin und Kindergirtnerin, denen man geneigt ist auch fraw
liche Giite zuzuschreiben. Es gelang ihnen eine verheiBBungsvolle
Entwicklung zu knicken. Das Kind war von da an ingstlich und ist
es geblieben. Wiire nicht sein kritischer Verstand geweckt worden,
den es bald mit dtzender Schiirfe an Schule und Kirche iibte, wire
es vielleicht in der religiosen Umwelt aufgegangen.

Das Beispiel soll nur belegen, wie bedeutungsvoll die Erziehung
ohne Angst ist und welche Gefahren ihr durch die religiose Um-
welt erwachsen. Ohne Freiheit von Angst gibt es keine freien
Menschen. Alwin Hellmann

-
|

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,

Postcheck-Konto VIII 4 88 53.

k _J




	Am Ende des Christentums! (Fortsetzung II. Teil)

