
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 4

Artikel: Sputnik, Lunik und die Kirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


keit niemals verantworten kann, einem imaginären, mystischen
Phantom zuschreiben möchte, das er harmlos «Schicksal»
oder, wie es Hitler gerne in einer Anwandlung eines religiösen
Gefühles (besonders vor wichtigen Entscheidungen)
«Vorsehung» nannte, um damit Verbrechen, zumal wenn sie an
Schwächeren, an wehrlosen Opfern verübt wurden, als «das

Ergebnis aus dem Kräftespiel unserer Erb- und Umwelt»
hinzustellen.

Wie ist es aber in Wirklichkeit? — Alles Glück, alles Leid,
das uns aus den Tiefen und Höhen der uns umgebenden
Umwelt, der unbelebten und der nicht vernunftbegabten organischen

Welt in überreichem Maße zuströmt, Gefahren, Tod und
Verderben, die uns stündlich, ja in jeder Minute umlauern
und treffen können: Verheerungen, Ueberschwemmungen,
Vulkanausbrüche, Seuchen und ähnliches — ohne Sinn und
Zweck — aus der Dämonie des unerbittlichen Naturgesetzes
unterworfenen kosmischen Waltens geboren: das ist Schicksal,
dem wir erbarmungslos verfallen sind, das uns wehr- und
unterschiedslos, nicht rassenmäßig, trifft; denn «ohne Wahl
zuckt der Strahl .»

Wenn ich auch das Wort Schicksal in vielen Fällen des
täglichen Sprachgebrauchs als ein Hilfsmittel, als ein Opium zur
Verschleierung begangener Fehler, Mißgriffe, Sünden und
Vergehen anerkennen will, so verlange ich dennoch eine nach
meiner Deutung des Schicksalsbegriffes vorzunehmende
grundsätzliche Scheidung der Fälle, die schicksalhaft verlaufen von
den Fällen, die mit Schicksal nichts zu tun haben. Denn dort,
wo alles Unheil, in Menschenhirnen ausgebrütet, unser Dasein
zerstört und vernichtet und unser Leben zu einem Jammertale
macht, dürfen wir nicht von Schicksal sprechen.

Dies alles mußte einmal klipp und klar ausgesprochen werden,
damit jene christlichen Ideologen wie Ernst Schlick oder die
noch von einem nationalsozialistischen «Geiste» erfüllten und
die Blut- und Boden-Theorie und ein vertracktes Vererbungseinmaleins

weltanschaulich verzapfenden Rassentheoretiker
den Widersinn ihres Schicksalbegriffes einsehen. Denn um es

kurz zu sagen: wenn ein Mord oder gar ein Völkermord, wie
dies in der Hitlerära am laufenden Bande praktiziert wurde,
in dem Plane und in der Absicht «Gottes» gelegen waren, dann
hätten die Menschen, die an einen Gott glauben, kein Recht,
die vielfachen Mörder, die an diesen Verbrechen beteiligt
waren, unter Anklage zu stellen, strafrechtlich zu verfolgen und
zu bestrafen. Im Gegenteil: diese Banditen handelten ja im
Auftrage und nach einem Plane Gottes, sie waren seine
Helfershelfer und Werkzeuge bei den geplanten und verübten
Verbrechen und verdienten daher von gläubigen Christen nur
Lob und Anerkennung für ihre Greueltaten.

Zu diesem folgerichtig durchdachten Schluß — so wider-

Ph ilosopliische Neuerschein ungen

Die Tyrannei der Kirche hat es den Philosophen der vergangenen
Jahrhunderte schwer gemacht, ihre Ueberzeugungen offen zu

vertreten; ihre religiösen Widersacher, die sich im Besitz der
«absoluten Wahrheit» wähnten, waren rasch bereit, die fanatisierte
Menge auf Forscher und Denker zu hetzen, und wenn ihnen die
zumeist sehr spärlichen Verstandes-Argumente zu fehlen begannen,

pflegten sie mit Verfluchung, Verleumdung, Tortur und
Scheiterhaufen zu argumentieren. Man kann sich heute kaum mehr
ein zureichendes Bild vom Gesinnungsterror machen, den die Kirche

bis in das letzte Jahrhundert hinein (wenn wir von den noch
immer sehr starken Relikten in der Gegenwart absehen) ausübte:
die Korrumpierung der Vernunft durch Glaube und Aberglaube
erwies sich stets als das schlimmste Hindernis für die Entwicklung
des philosophisch-wissenschaftlichen Geistes.

Der große und einsame Baruch Spinoza, einer der Väter des
modernen Denkens, hat im 17. Jahrhundert seinem Kampf gegen die

sinnig und jedem menschlichen Empfinden zuwiderlaufend er
auch ist — müßte man gelangen, wenn die These Schlicks:
«Wie sollte ein Mensch getötet werden können, ohne daß es

den Absichten Gottes entspricht» richtig wäre. Sie ist aber
barer Unsinn und entspringt wahrscheinlich der Absicht, die
in der Hitlerära verübten Kapitalverbrechen zu beschönigen,
zu verniedlichen und mit einer scheinbar religiös anmutenden
Deutung verständlich erscheinen zu lassen. Ebenso verkehrt
ist Schlicks Standpunkt, nach dem wir alle einem «unentflieh-
baren Schicksal» unterworfen sind Wir aber glauben
immer noch an die Worte Schillers aus den «Piccolomini»: «In
deiner Brust sind deines Schicksals Sterne» oder, wie er es

noch klarer und prägnanter in der «Jungfrau von Orleans»
ausgesprochen hat: «Dein Schicksal ruht in deiner eigenen
Brust.»

Sputnik, Lunik und die Kirche

I. Diese eine Tatsache ist geschichtlich wohl belegt und
nicht zu widerlegen:

So lange die Kirchen die Macht und auch die Kraft dazu

hatten, haben sie alle diejenigen Einsichten und Errungenschaften

der Wissenschaft, die ihrem Dogmenbestand gefährlich

werden konnten, mit aller nur möglichen Härte und
Rücksichtslosigkeit unterdrückt. Das zweibändige Werk des Amerikaners

Andrew Dickson White, des ehemaligen Präsidenten
und Dozenten für Geschichte an der Cornell-Universität, mit
dem Titel: «Geschichte der Fehde zwischen Wissenschaft und
Theologie in der Christenheit» bestätigt und belegt diese These
besonders für die Gebiete der Entwicklungslehre, der
Astronomie, der Geographie und Geologie, der Biologie und
Anthropologie, der Geschichte und darin speziell der Archäologie,
der Medizin und Hygiene, der Physik, Chemie und schließlich
auch der Meteorologie. Wo aber die Kraft zur Unterdrückung
nicht mehr ausreicht, schlägt die Kirche ohne alles Bedenken

die entgegengesetzte Taktik ein: Mit der größten
Selbstverständlichkeit nimmt sie alle diese Errungenschaften für sicli
imd ihre Interessen in Anspruch, identifiziert sich plötzliclt
mit allen diesen Errungenschaften, die sie früher so scharf
bekämpft hat, und tut so, als ob ihr, der Kirche, das eigentliche

Verdienst für die Schaffung dieser Dinge zukomme.
Die Mission zeigt das am deutlichsten. Die christliche Mission

ist doch die Repräsentantin der hinter ihr stehenden

Kirche, derjenigen Kirche also, die früher so rüstig war in der

Bekämpfung der Wissenschaft und der Technik. Aber siehe
da — heute benützt der moderne Missionar Telephon und

Orthodoxie mit einer Klugheit und Souveränität geführt, die
unsere Bewunderung verdient. Gemäß der kühnen Unabhängigkeit
seines Philosophierens ließ er die religiösen Mythen weit hinter
sich: sein berühmter «Theologisch-politischer Traktat» wies die

Fragwürdigkeit der religiösen Ueberlieferung nach und ist eine der
bedeutendsten Bibel-Kritiken, die wir kennen. Die Zeitgenossen
nannten ihn den «Fürsten der Atheisten», womit sie bezeugten.
daß sie hinter der Maske seiner vorsichtigen Formulierungen den

Freidenker erkannten. Aber Spinoza selbst fand seine Zeit nicht reif
zum freimütigen Bekenntnis seiner Lehren, und es mag wohl auch

diesem Umstand zuzuschreiben sein, daß seine Philosophie die Gestalt
des «Pantheismus» annahm, welcher zwar noch von Gott spricht, ihn

aber sinngemäß zu einer leeren Begriffshülse macht. Dies wird
deutlich an der «Kurzen Abhandlung von Gott, dem Menschen und
seinem Glück», welche der Felix Meiner Verlag, Hamburg, in
gewohnt sorgfältiger Edition vorlegt. Es handelt sich hier um eine

Frühschrift Spinozas, welche noch sehr stark von Cartesius beeinflußt

ist: aber auch hier wird die Eigentümlichkeit und beinahe
mathematische Disziplin des Philosophen sichtbar, der nicht ganz

28



Telegraph, Radio und Television, Schreibmaschine und
elektrische Küche, reist im geräumigen Amerikanerwagen oder gar
im Flugzeug, blufft mit alledem vor den Eingeborenen und
schafft bei ihnen die Ueberzeugung, daß der Christenglaube
alle diese herrlichen Kulturgüter geschaffen habe. Der
moderne Missionar verwertet heute den ungeheuren Kredit aller
derjenigen Errungenschaften, die seme Kirche früher verfolgt
hat. Und er gewinnt mit dieser unrechtmäßigen Kreditverwertung

mehr Anhänger als mit der Verkündigimg seines
eigentlich-christlichen Lehrgehaltes.

So hat denn auch der Vatikan die erstaunlichen Erfolge
der russischen Sputniks und Luniks mit sauer-süßer Miene
hegrüßt, schließlich aber erklärt, daß diese gewaltige
wissenschaftliche Leistung dem Grundgedanken der katholischen
Lehre in keiner Weise widerspreche; denn hinter allen diesen

Leistungen des Menschengeistes sieht der Vatikan offenbar die
Auswirkung des Heiligen Geistes aus der Trinität.

II. Mit Recht erinnert der «Courrier rationaliste» (Heft 11/
1959) in diesem Zusammenhang an die überzeugenden Thesen
des großen Sozialisten Jean Jaurès. Schade, daß wir die
Präzision und die Schönheit der französischen Formulierungen
nicht in unsere Uebersetzung herübernehmen können: «Selbst

diejenigen Kirchenmitglieder, welche die Wechselfälle, die
Unsicherheiten und die Haltlosigkeiten der armen Menschenvernunft

am heftigsten anklagen, sind stärker, als sie es selbst
zugeben, genötigt, nun hinter eben dieser Menschenvernunft
herzulaufen und sich mit den Ideen, die sie zuerst abgewiesen
und abgeschüttelt haben, von Jahrhundert zu Jahrhundert
immer besser auszusöhnen.

Der Absolutheitsanspruch der christlichen und besonders
der katholischen Kirche ist von Generation zu Generation
immer stärker gezwungen worden, sich zu vertragen und zu
verhandeln mit der sozialen und intellektuellen Realität, die ja
weit über das Dogma hinausreicht.

Die katholische Kirche kann sich heute nur noch bewegen
im Rahmen und Raum derjenigen Bewegungsfreiheit, die ihr
der Sinn unseres Zeitgeistes zur Verfügung stellt. Und da hat
die Kirche noch zwei Möglichkeiten : Entweder bleibt sie in
ihrer Entwicklung stehen, wird unbeweglich und bleibt so eine
ausgesprochen rückständige Macht. Oder aber sie versucht
(loch weiterzuschreiten, die alte Starrheit und bloße Routine
von sich abzuschütteln — dann aber zeigt es sich, daß sie nur
noch im Sinn und in der Richtung unseres Zeitgeistes weiter
gehen kann.»

III. Aus der redaktionellen Stellungnahme des «Courrier»
scheinen mir die folgenden Sätze besonders markant und wertvoll:

«Das Christentum hat in der Tatsächlichkeit seiner
Geschichte und seiner Kämpfe sich immer wieder dem Rationalismus

angepaßt, anders hätte es überhaupt nicht mehr handeln

können. Nicht der christliche Gedanke hat sich die
Vernunft assimiliert, umgekehrt, die Vernunft triumphiert über
den christlichen Gedanken. — Der Christenglaube kommt
schließlich immer dazu, das anzuerkennen, was er nicht
verhindern imd was er nicht unterdrücken konnte. — Eines ist
sicher: Nie hat das Kirchendogma die Wege zum Verständnis
des realen Universums geöffnet, das Dogma hat diese Wege
immer versperrt. Nie und nimmer haben die Päpste daran
gearbeitet, die Geister und Völker zu befreien, immer und überall

haben sie dieser Befreiung die schwersten Hindernisse in
den Weg gelegt. — Die moderne Kultur ist nicht aus
Spekulationen über Thomas von Aquino und andere Theologen
entstanden, im Gegenteil: Sie ist geschaffen worden, weil die
Menschheit diese theologischen Spekulationen abgebrochen
und sich dafür der Wissenschaft und der Erforschung der
realen Welt zugewendet hat.» 0.

Am Ende des Christentums!
von Dr. Paul Voigtländer, Staffelstein

Groß ist die Macht der Wahrheit,
Und sie wird sich durchsetzen,
Immer wieder
Und gegen alle Finsterlinge.

Das Christentum heute!

Richtiger müßte es in der Ueberschrift «Arn Ende der
Christentümer» heißen, denn es gibt kein einlieitliches Christentum
und es wird keines gegeben haben, wenn man vom Christentum

nur noch als einer religiös-historischen Vergangenheit
sprechen wird. Doch wir wollen das Christentum als ein Ganzes

betrachten, auch wenn es ein römisch-katholisches, ein
griechisch-katholisches (katholisch über die ganze Welt) und mehrere

protestantische Christentümer gibt, wozu ich auch die
anglikanische Kirche rechne, die vielen Absplitterungen des

Protestantismus (Sekten) nicht im einzelnen gerechnet.
Alle diese Christentümer befinden sich bereits ausschließlich

in einer Abwehrstellung gegenüber der auf sie eindrängenden
Zeit, aber zusammenkommen können sie nicht mehr, weil die
Gegensätze unter ihnen selbst unüberbrückbar sind. Die äuße-

zufällig sein Brot mit dem Diamantenschleifen erwarb — seine
Werke, vor allem natürlich die berühmte «Ethik», erinnern in
ihrer aufs Aeußerste getriebenen Klarheit und Brechungskraft an
jene reinsten Edelsteine, in denen sich das Licht in seine zahllosen
Bestandteile bricht.

Im selben Verlag erscheinen auch Immanuel Kants «Kleinere
Schriften zur Geschichtsphilosophie und Ethik», welche
Gelegenheitsarbeiten des Philosophen in sich vereinigen. Dazu gehören
Auseinandersetzungen über Geschichtsphilosophie (gegen Herder).
Rechtslehre und vor allem auch die Abhandlungen über den «Ewigen

Frieden», die zu den schönsten Zeugnissen des Kantischen
Geistes gehören. Kaut wrar zwar, durch seine religiöse Kindheit
und Jugend, zutiefst Pessimist hinsichtlich der menschlichen Natur,

und er hat zum Wohlgefallen der Theologen mitunter von der
«Verderblheit der menschlichen Natur» gesprochen, etwa auch in
dem Sinne, daß der «Mensch aus zu krummem Holz gemacht sei,
als daß je etwas Gerades aus ihm werden könne». Trotzdem aber
war er durch seinen echten Bepublikanismus ein Bepräsentant der
Freiheit und der Hoffnungen auf gesellschaftlichen Fortschritt:

dies hat er in seinem Friedensaufsatz, gegen die behördliche Zensur,

in eindrücklichen Worten festgestellt, indem er sich gegen das

«heillose Kriegführen» wendet, «worauf als den Hauptzweck alle
Staaten ohne Ausnahme ihre inneren Anstalten gerichtet haben».
Man lernt hier den sonst sehr trockenen und schwer verständlichen
Philosophen von der Seite des geistreichen Publizisten kennen und
ist dankbar für diese Aufsätze, die die deutsche Philosophie auf
der Höhe ihres Humanitätsgedankens zeigen.

Ein eher schwieriger Text ist /. G. Fichtes «Erste und zweite
Einleitung in die Wissenschaftslehre» (ebenfalls Meiner, Hamburg),
der große Anforderungen an das Verständnis und die Vorschulung
des Lesers stellt. Fichte ging es in diesen kurzen Abhandlungen
darum, eine Erklärung seines Systems abzugeben, insbesondere eine
Abgrenzung gegen Kant vorzunehmen. Dabei stellt er seinen extremen

«Subjektivismus» —¦ der zutiefst seiner außerordentlich
willensstarken Persönlichkeit entsprang — in ein helles Licht; sein
Idealismus erweist sich hierbei als die konsequenteste Weiterführung

Kants, die übrigens im Denken der Gegenwart (Existenzphilosophie)

weiterwirkt. Polybios

29


	Sputnik, Lunik und die Kirche

