Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 4

Artikel: Sputnik, Lunik und die Kirche

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410966

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

keit niemals verantworten kann, einem imaginiren, mystischen
Phantom zuschreiben méchte, das er harmlos «Schicksal»
oder, wie es Hitler gerne in einer Anwandlung eines religiésen
Gefiihles (besonders vor wichtigen Entscheidungen) «Vor-
sehung» nannte, um damit Verbrechen, zumal wenn sie an
Schwiicheren, an wehrlosen Opfern veriibt wurden, als «das
Ergebnis aus dem Kriftespiel unserer Erb- und Umwelt» hin-
zustellen.

Wie ist es aber in Wirklichkeit? — Alles Gliick, alles Leid,
das uns aus den Tiefen und Héhen der uns umgebenden Um-
welt, der unbelebten und der nicht vernunftbegabten organi-
schen Welt in iiberreichem MaBe zustromt, Gefahren, Tod und
Verderben, die uns stiindlich, ja in jeder Minute umlauern
und treffen koénnen: Verheerungen, Ueberschwemmungen,
Vulkanausbriiche, Seuchen und ihnliches — ohne Sinn und
Zweck —, aus der Dimonie des unerbittlichen Naturgesetzes
unterworfenen kosmischen Waltens geboren: das ist Schicksal,
dem wir erbarmungslos verfallen sind, das uns wehr- und un-
terschiedslos, nicht rassenmdBig, trifft; denn «ohne Wahl
zuckt der Strahl...»

Wenn ich auch das Wort Schicksal in vielen Fillen des tig-
lichen Sprachgebrauchs als ein Hilfsmittel, als ein Opium zur
Verschleierung begangener Fehler, Miligriffe, Siinden und
Vergehen anerkennen will, so verlange ich dennoch eine nach
meiner Deutung des Schicksalsbegriffes vorzunehmende grund-
sitzliche Scheidung der Fille, die schicksalhaft verlaufen von
den Fillen, die mit Schicksal nichts zu tun haben. Denn dort,
wo alles Unheil, in Menschenhirnen ausgebriitet, unser Dasein
zerstort und vernichtet und unser Leben zu einem Jammertale
macht, diirfen wir nicht von Schicksal sprechen.

Dies alles muBte einmal klipp und klar ausgesprochen werden,
damit jene christlichen Ideologen wie Ernst Schlick oder die
noch von einem nationalsozialistischen «Geiste» erfiillten und
die Blut- und Boden-Theorie und ein vertracktes Vererbungs-
einmaleins weltanschaulich verzapfenden Rassentheoretiker
den Widersinn ihres Schicksalbegriffes einsehen. Denn um es
kurz zu sagen: wenn ein Mord oder gar ein Vilkermord, wie
dies in der Hitlerdra am laufenden Bande praktiziert wurde,
in dem Plane und in der Absicht «Gottes» gelegen waren, dann
hitten die Menschen, die an einen Gott glauben, kein Recht,
die vielfachen Mérder, die an diesen Verbrechen beteiligt wa-
ren, unter Anklage zu stellen, strafrechtlich zu verfolgen und
zu bestrafen. Im Gegenteil: diese Banditen handelten ja im
Auftrage und nach einem Plane Gottes, sie waren seine Hel-
fershelfer und Werkzeuge bei den geplanten und veriibten
Verbrechen und verdienten daher von gliubigen Christen nur
Lob und Anerkennung fiir ihre Greueltaten.

Zu diesem folgerichtig durchdachten Schlufl — so wider-

sinnig und jedem menschlichen Empfinden zuwiderlaufend er
auch ist — miiflte man gelangen, wenn die These Schlicks:
«Wie sollte ein Mensch getdtet werden kénnen, ohne dal} es
den Absichten Gottes entspricht» richtig wiire. Sie ist aber
barer Unsinn und entspringt wahrscheinlich der Absicht, die
in der Hitlerdra veriibten Kapitalverbrechen zu beschénigen,
zu verniedlichen und mit einer scheinbar religiés anmutenden
Deutung verstindlich erscheinen zu lassen. Ebenso verkehrt
ist Schlicks Standpunkt, nach dem wir alle einem «unentflieh-
baren Schicksal» unterworfen sind... IWir aber glauben im-
mer noch an die Worte Schillers aus den «Piccolomini»: «In
deiner Brust sind deines Schicksals Sterne» oder, wie er es
noch klarer und préignanter in der «Jungfrau von Orleans»
ausgesprochen hat: «Dein Schicksal ruht in deiner cigenen
Brust.»

Sputnik, Lunik und die Kirche

I. Diese eine Tatsache ist geschichtlich wohl belegt und
nicht zu widerlegen:

So lange die Kirchen die Macht und auch die Kraft dazu
hatten, haben sie alle diejenigen Einsichten und Errungen-
schaften der Wissenschaft, die ihrem Dogmenbestand gefihr-
lich werden konnten, mit aller nur méglichen Hirte und Riick-
sichtslosigkeit unterdriickt. Das zweibindige Werk des Ameri-
kaners Andrew Dickson White, des ehemaligen Prisidenten
und Dozenten fiir Geschichte an der Cornell-Universitit, mit
dem Titel: «Geschichte der Fehde zwischen Wissenschaft und
Theologie in der Christenheit» bestitigt und belegt diese These
besonders fiir die Gebiete der Entwicklungslehre, der Astro-
nomie, der Geographie und Geologie, der Biologie und Anthro-
pologie, der Geschichte und darin speziell der Archiologie,
der Medizin und Hygiene, der Physik, Chemie und schliefllich
auch der Meteorologie. Wo aber die Kraft zur Unterdriickung
nicht mehr ausreicht, schligt die Kirche ohne alles Beden-
ken die entgegengesetzte Taktik ein: Mit der groflten Selbst-
verstindlichkeit nimmt sie alle diese Errungenschaften fiir sich
und ihre Interessen in Anspruch, identifiziert sich plotzlich
mit allen diesen Errungenschaften, die sie frither so scharf
bekdmpft hat, und tut so, als ob ihr, der Kirche, das eigent-
liche Verdienst fiir die Schaffung dieser Dinge zukomme.

Die Mission zeigt das am deutlichsten. Die christliche Mis-
sion ist doch die Reprisentantin der hinter ihr stehenden
Kirche, derjenigen Kirche also, die friiher so riistig war in der
Bekdmpfung der Wissenschaft und der Technik. Aber siche
da — heute beniitzt der moderne Missionar Telephon und

Philosophische Neuerscheinungen

Die Tyrannei der Kirche hat es den Philosophen der vergange-
nen Jahrhunderte schwer gemacht, ihre Ueberzeugungen offen zu
vertreten; ihre religiosen Widersacher, die sich im Besitz der «ab-
soluten Wahrheit» wihnten, waren rasch bereit, die fanatisierte
Menge auf Forscher und Denker zu hetzen, und wenn ihnen die
zumeist sehr spirlichen Verstandes-Argumente zu fehlen began-
nen, pflegten sie mit Verfluchung, Verleumdung, Tortur und
Scheiterhaufen zu argumentieren. Man kann sich heute kaum mehr
ein zureichendes Bild vom Gesinnungsterror machen, den die Kir-
che bis in das letzte Jahrhundert hinein (wenn wir von den noch
immer sehr starken Relikten in der Gegenwart absehen) ausiibte:
die Korrumpierung der Vernunft durch Glaube und Aberglaube
erwies sich stets als das schlimmste Hindernis fiir die Entwicklung
des philosophisch-wissenschaftlichen Geistes.

Der groBie und einsame Baruch Spinoza, einer der Viter des mo-
dernen Denkens, hat im 17. Jahrhundert seinem Kampf gegen die

28

Orthodoxie mit einer Klugheit und Souverinitat gefiihrt, die un-
sere Bewunderung verdient. Gemil} der kiithnen Unabhingigkeit
seines Philosophierens lieBl er die religiosen Mythen weit hinter
sich: sein beriihmter «Theologisch-politischer Traktat» wies die
Fragwiirdigkeit der religiosen Ueberlieferung nach und ist eine der
bedeutendsten Bibel-Kritiken, die wir kennen. Die Zeitgenossen
nannten ihn den «Fiirsten der Atheisten», womit sie bezeugten.
daBl sie hinter der Maske seiner vorsichtigen Formulierungen den
Freidenker erkannten. Aber Spinoza selbst fand seine Zeit nicht reif
zum freimiitigen Bekenntnis seiner Lehren, und es mag wohl auch
diesem Umstand zuzuschreiben sein, daB seine Philosophie die Gestalt
des «Pantheismus» annahm, welcher zwar noch von Gott spricht, ihn
aber sinngemiB zu einer leeren Begriffshiilse macht. Dies wird
deutlich an der «Kurzen Abhandlung von Gott, dem Menschen und
seinem Gliick», welche der Felix Meiner Verlag, Hamburg, in ge-
wohnt sorgfiltiger Edition vorlegt. Es handelt sich hier um eine
Friihschrift Spinozas, welche noch sehr stark von Cartesius beein-
fluBt ist: aber auch hier wird die Eigentiimlichkeit und beinahe
mathematische Disziplin des Philosophen sichtbar, der nicht ganz



Telegraph, Radio und Television, Schreibmaschine und elek-
trische Kiiche, reist im geriumigen Amerikanerwagen oder gar
im Flugzeug, blufft mit alledem vor den Eingeborenen und
schafft bei ihnen die Ueberzeugung, daB3 der Christenglaube
alle diese herrlichen Kulturgiiter geschaffen habe. Der mo-
derne Missionar verwertet heute den ungeheuren Kredit aller
derjenigen Errungenschaften, die seine Kirche friiher verfolgt
hat. Und er gewinnt mit dieser unrechtmifBigen Kreditverwer-
tung mehr Anhinger als mit der Verkiindigung seines eigent-
lich-christlichen Lehrgehaltes.

So hat denn auch der Vatikan die erstaunlichen Erfolge .

der russischen Sputniks und Luniks mit sauer-siiler Miene
begriiBBt, schlieBlich aber erklirt, dal diese gewaltige wissen-
schaftliche Leistung dem Grundgedanken der katholischen
Lehre in keiner Weise widerspreche; denn hinter allen diesen
Leistungen des Menschengeistes sieht der Vatikan offenbar die
Auswirkung des Heiligen Geistes aus der Trinitit.

II. Mit Recht erinnert der «Courrier rationaliste» (Heft 11/
1959) in diesem Zusammenhang an die iiberzeugenden Thesen
des groBen Sozialisten Jean Jaurés. Schade, daB3 wir die Pri-
zsion und die Schénheit der franzosischen Formulierungen
nicht in unsere Uebersetzung heriibernehmen kénnen: «Selbst
diejenigen Kirchenmitglieder, welche die Wechselfille, die
Unsicherheiten und die Haltlosigkeiten der armen Menschen-
vernunft am heftigsten anklagen, sind stirker, als sie es selbst
zugeben, genotigt, nun hinter eben dieser Menschenvernunft
herzulaufen und sich mit den Ideen, die sie zuerst abgewiesen
und abgeschiittelt haben, von Jahrhundert zu Jahrhundert
immer besser auszuséhnen.

Der Absolutheitsanspruch der christlichen und besonders
der katholischen Kirche ist von Generation zu Generation im-
mer stirker gezwungen worden, sich zu vertragen und zu ver-
handeln mit der sozialen und intellektuellen Realitit, die ja
weit itber das Dogma hinausreicht.

Die katholische Kirche kann sich heute nur noch bewegen
im Rahmen und Raum derjenigen Bewegungsfreiheit, die ihr
der Sinn unseres Zeitgeistes zur Verfiigung stellt. Und da hat
die Kirche noch zwei Moglichkeiten: Entweder bleibt sie in
ihrer Entwicklung stehen, wird unbeweglich und bleibt so eine
ausgesprochen riickstindige Macht. Oder aber sie versucht
doch weiterzuschreiten, die alte Starrheit und bloBe Routine
von sich abzuschiitteln — dann aber zeigt es sich, daB sie nur
noch im Sinn und in der Richtung unseres Zeitgeistes weiter
gehen kann.»

III. Aus der redaktionellen Stellungnahme des «Courrier»
scheinen mir die folgenden Sitze besonders markant und wert-

voll:

«Das Christentum hat in der Tatsichlichkeit seiner Ge-
schichte und seiner Kidmpfe sich immer wieder dem Rationa-
lismus angepallt, anders hitte es iiberhaupt nicht mehr han-
deln konnen. Nicht der christliche Gedanke hat sich die Ver-
nunft assimiliert, umgekehrt, die Vernunft triumphiert iiber
den christlichen Gedanken. — Der Christenglaube kommt
schlieBlich immer dazu, das anzuerkennen, was er nicht ver-
hindern und was er nicht unterdriicken konnte. — Eines ist
sicher: Nie hat das Kirchendogma die Wege zum Verstindnis
des realen Universums geoffnet, das Dogma hat diese Wege
immer versperrt. Nie und nimmer haben die Pipste daran ge-
arbeitet, die Geister und Vélker zu befreien, immer und iiber-
all haben sie dieser Befreiung die schwersten Hindernisse in
den Weg gelegt. — Die moderne Kultur ist nicht aus Speku-
lationen iiber Thomas von Aquino und andere Theologen ent-
standen, im Gegenteil: Sie ist geschaffen worden, weil die
Menschheit diese theologischen Spekulationen abgebrochen
und sich dafiir der Wissenschaft und der Erforschung der
realen Welt zugewendet hat.» 0.

Am Ende des Christentums!

von Dr. Paul Voigtlinder, Staffelstein

Gro8 ist die Macht der Wahrheit,
Und sie wird sich durchsetzen,
Immer wieder

Und gegen alle Finsterlinge.

Das Christentum heute!

Richtiger miiite es in der Ueberschrift «Am Ende der Chri-
stentiimer» heiflen, denn es gibt kein einheitliches Christentum
und es wird keines gegeben haben, wenn man vom Christen-
tum nur noch als einer religids-historischen Vergangenheit
sprechen wird. Doch wir wollen das Christentum als ein Ganzes
betrachten, auch wenn es ein romisch-katholisches, ein grie-
chisch-katholisches (katholisch iiber die ganze Welt) und meh-
rere protestantische Christentiimer gibt, wozu ich auch die
anglikanische Kirche rechne, die vielen Absplitterungen des
Protestantismus (Sekten) nicht im einzelnen gerechnet.

Alle diese Christentiimer befinden sich bereits ausschlieBlich
in einer Abwehrstellung gegeniiber der auf sie eindringenden
Zeit, aber zusammenkommen konnen sie nicht mehr, weil die
Gegensiitze unter ihnen selbst uniiberbriickbar sind. Die dul3e-

wfillig sein Brot mit dem Diamantenschleifen erwarb — seine
Werke. vor allem natiirlich die beriihmte «Ethik», erinnern in
ihrer aufs AeuBerste getriebenen Klarheit und Brechungskraft an
jene reinsten Edelsteine, in denen sich das Licht in seine zahllosen
Bestandteile bricht.

Im selben Verlag erscheinen auch Immanuel Kants «Kleinere
Sckriften zur Geschichtsphilosophie und Ethik», welche Gelegen-
heitsarbeiten des Philosophen in sich vereinigen. Dazu gehoren Aus-
einandersetzungen Geschichtsphilosophie (gegen Herder).
Rechtslehre und vor allem auch die Abhandlungen iiber den «Ewi-
gen Frieden», die zu den schonsten Zeugnissen des Kantischen

iiber

Geistes gehoren. Kant war zwar, durch seine religiose Kindheit
und Jugend. zutiefst Pessimist hinsichtlich der menschlichen Na-
tur, und er hat zum Wohlgefallen der Theologen mitunter von der
«Verderbtheit der menschlichen Natur» gesprochen, etwa auch in
dem Sinne, daB der «Mensch aus zu krummem Holz gemacht sei.
als daB je etwas Gerades aus ihm werden kénne». Trotzdem aber
war er durch seinen echten Republikanismus ein Repriisentant der
Freiheit und der Hoffnungen auf gesellschaftlichen Fortschritt:

dies hat er in seinem Friedensaufsatz, gegen die behordliche Zen-
sur, in eindriicklichen Worten festgestellt, indem er sich gegen das
«heillose Kriegfithren» wendet, «worauf als den Hauptzweck alle
Staaten ohne Ausnahme ihre inneren Anstalten gerichtet haben».
Man lernt hier den sonst sehr trockenen und schwer verstindlichen
Philosophen von der Seite des geistreichen Publizisten kennen und
ist dankbar fiir diese Aufsiitze, die die deutsche Philosophie auf
der Hohe ihres Humanitiatsgedankens zeigen.

Ein eher schwieriger Text ist J. G. Fichtes «Erste und zweite Ein-
leitung in die Wissenschaftslehre» (ebenfalls Meiner, Hamburg),
der groBe Anforderungen an das Verstindnis und die Vorschulung
des Lesers stellt. Fichte ging es in diesen kurzen Abhandlungen
darum, eine Erklirung seines Systems abzugeben. insbesondere eine
Abgrenzung gegen Kant vorzunehmen. Dabei stellt er seinen extre-
men «Subjektivismus» — der zutiefst seiner auBlerordentlich wil-
lensstarken Personlichkeit entsprang — in ein helles Licht; sein
Idealismus erweist sich hierbei als die konsequenteste Weiterfiih-
rung Kants, die iibrigens im Denken der Gegenwart (Existenzphilo-
sophie) weiterwirkt. Polybios

29



	Sputnik, Lunik und die Kirche

