
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 12

Buchbesprechung: Buchbesprechung

Autor: Tramer, Friedrich

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ungerechter Urteile schuldig gemacht haben. Alle ihre Verbrechen

sind peinlich genau mit Dokumenten belegt. Im Jahre
1940 wurde in Prag das sogenannte «Sondergericht» eingesetzt,
das bis zum Ende der deutschen Besetzung (Mai 1945) 7050
Straffälle mit oft mehr als 30 Angeklagten behandelte. Im
«Schnellverfahren» wurden die Verhafteten oft gleich nach
ihrer Vorführung verurteilt und schon am nächsten Tage
hingerichtet. Das Henkerbeil im Pankraz arbeitete Tag und Nacht.
Kann man diese Todesurteile mit christlicher Nächstenliebe
vereinbaren? Das Verzeichnis zählt 237 Richter auf, die nun
alle in der Deutschen Bundesrepublik weiter der Justiz dienen.

Haben sich die Zeiten geändert? Ist ein Wandel in der
Mentalität der Menschen eingetreten? Beim Eucharisten-Kongreß
in München erwarteten eine Million Katholiken den Segen des

Heiligen Vaters. Auch die deutsche Bundeswehr war da zu
Tausenden vertreten. Kirche und Krieg gehören von je
zusammen! Bischöfe und Feldkuraten haben im Kriege die Waffen

gesegnet und um den Sieg für ihre Nation gebetet.
Unbegreiflich ist mir, wie wenig sich in Oesterreich die

Kirchenpolitik geändert hat. Dort wurde unlängst eine neuerbaute
Kirche «Zur unbefleckten Empfängnis der Jungfrau Maria»
eingeweiht, und mit dem Vatikan ist wieder das Konkordat
geschlossen worden.

Dagegen sei auf die neue Staatsverfassung der Tschecho-
slovakei hingewiesen, mit der wir Freidenker einverstanden
sein können. Im Artikel 24a heißt es: Jegliche Erziehung und
aller Unterricht sind auf wissenschaftlicher Weltanschauung
begründet und stehen in enger Verbindung mit Leben und
Arbeit des Volkes.

Alles in allem: wir sehen ungeheure Veränderungen auf
unzähligen Gebieten. Einzig die Kirche verharrt in ihrer Erstarrung.

Schade, daß sie ihre großen Möglichkeiten zur
Völkerversöhnung nicht ausnützt! Therese Jirova, Prag

Das Christentum predigt nur Knechtschaft und Unterwürfigkeit.

Jean-Jacques Rousseau

Credo quia absurdum

«Ich glaube es gerade deswegen, weil es unvernünftig und
absurd ist.» Dieses aufrichtige Geständnis wird üblicherweise dem

Kirchenvater Tertullian zugeschrieben. Die Zuschreibung ist

zwar nicht ganz sicher; sicher aber ist, daß der Inhalt des

Satzes etwas Richtiges meint und daß er gerade für das
Glaubensleben des Christen seine besondere Bedeutung findet.

I.

In stockfinsterer Nacht schreitet ein Wanderer seinem Ziele

zu. Er kennt den Weg nicht genau, und lange schon plagt ihn
das bange Gefühl, daß er sich auf einem falschen Weg befindet.

Da gäbe es gewiß eine Hilfe: Man sichert sich durch
genauere Orientierung; man fragt die Landkarte, die Wegweiser,
man fragt ortskundige andere Wanderer, die uns begegnen.
Vielleicht müssen wir ein Stück weit zurück, um auf den
richtigen Weg zu kommen.

Das alles aber tut unser Wanderer nicht. Je unsicherer er

sich fühlt, desto fester beißt er die Zähne zusammen, desto

rüstiger schreitet er voran. Dieser Mut der Verzweiflung soll

ihm nicht nur subjektiv die verlorene Sicherheit zurückgeben,
die unteren Schichten seines Bewußtseins raunen ihm sogar zu:
«Schreite nur mutig voran! Eine so tapfere Beharrlichkeit muß

schließlich belohnt werden. Dein fester Glaube wird dir
helfen, wird dir den guten Weg zeigen und dich zum Ziele
führen.»

II.
Was soll nun dieses Gleichnis? Es soll ein Licht werfen auf

eine sonst wenig beachtete Eigenart des christlichen Glaubens.
Der Glaube des Christen bindet stärker an die Elemente und

Lehrsätze seiner Dogmatik als an die Tatsachen der irdischen
Realität. Daraus entstehen für den gläubigen Christen
Widersprüche, Verlegenheiten, Paradoxien, Absurditäten. Um nur

einige wenige aufzuzählen: Maria ist nach dem neusten Dogma

Buchbesprechung
Von den drei Betrügern (II. Teil)

Welches Schicksal war dem Buche von den drei Betrügern beschieden
und in welcher Form ist es auf uns gekommen? Die erste gedruckte Ausgabe

des berühmten Buches «De Tribus Impostoribus Anno MDIIC» trägt,
wie man sieht, als Erscheinungsjahr die irreführende Angabe MDIIC, das

ist das Jahr 1598, das, wie die bereits genannte Dissertation Pressers
klar bewiesen hat, eine raffinierte buchhändlcrische Fälschung des Wiener

Buchhändlers Straube ist, der zudem das Werk auf altem, beschmutztem

Papier drucken ließ, um ihm einen historischen Wert zu verleihen.
Presser hat auch auf Grund mühevoller, eingehender Untersuchungen den
Verfasser und die Entstehungszeit der Schrift feststellen können.
Darnach war der Autor des Manuskriptes, das den Titel «De imposturis reli-
gionum brève compendium» trug und das später Straube drucken ließ,
Johannes Joachim Müller, wie aus einem zwischen zwei Gelehrten im
Jahre 1728 geführten Briefwechsel hervorgeht. Schelhorn hat diesen
Briefwechsel zwischen Z. C. v. Uffenbach und P. F. Arpe, aus dem
hervorgeht, daß der Autor zu dieser Zeit noch gelebt hat, publiziert. Das

Pseudonym R. Marescottus hat Schelhorn in findiger Auslegung für ein
Anagramm für Ottmarschen bei Hamburg gedeutet, wo der Verfasser des

Textes einen Garten besaß3.

Dieser Johannes Joachim Müller, dessen Großvater der Hamburger
Theologe Johannes Müller (1598 bis 1672) der Verfasser des Buches
«Atheismus devictus» Der völlig besiegte Atheismus) war, wurde 1661
in Hamburg' geboren, studierte an den Universitäten in Leipzig und
Altdorf Rechtswissenschaft, wurde 1682 Magister in Leipzig und 1685 Doktor
der Rechte in Altdorf. Nach Abschluß seiner Hochschulstudien kehrte er

3 In Wirklichkeit habe er Johannes Joachim Müller geheißen. Diese Verschleierung und
Vcrnchelung des atheistischen, religionsfeindlichen Tatbestandes hinsichtlich des Autors
und seines Werkes waren in dieser Zeit an der Tagesordnung, da die Verfasser derartiger
Bücher sowohl von der Kirche als auch von den staatlichen Behörden im Falle einer Anklage
schwere Strafen zu gewärtigen hatten. Die lnc]uisitiun und der Tod auf dem Scheiterhaufen
gehörten bereits der Vergangenheit an. aber grausame Kerker- und Folterstrafen bedrohten
noch immer die Verfasser und die Drucker religionsfeindlicher Schriften. Man vergleiche nur
hiezu das ans ähnlichen Gründen gebildete, weiter unten von mir erwähnte Anagramm -<Subi-
roth Sopim» Impostoribus!

in seine Heimatstadt Hamburg zurück, wo er 1733 als Gerichtsaktuar
starb. Dieses Manuskript befand sich lange Zeit in der Bibliothek des

Greifswalder Theologieprofessors J. F. Mayer, die sein Freund von Balthasar

in den Jahren 1714 und 1715 ordnete, katalogisierte und den Katalog
drucken ließ.

In der Zeit seiner zwei Jahre währenden Freundschaft mit Professor

Mayer hatte dieser sich öfters dahin geäußert, daß die sich in seiner

Bücherei befindliche Handschrift mit dem langgesuchten Buche «De
Tribus Impostoribus» identisch sei. Daraufhin hatte von Balthasar, der an

der Wahrhaftigkeit seines Freundes zu zweifeln keinen Grund hatte, auf

S. 719 des von ihm angefertigten Katalogcs die Notiz vermerkt, daß die

Schrift «De Imposions Religionum» mit dem Manuskript in der Bibliothek

Professor Mayers identisch sei, nur dürfe sie wegen ihres ketzerischen

Inhaltes nicht gedruckt und öffentlich verkauft werden.

Diese Feststellungen wurden erst von Presser auf Grund der Einsichtnahme

in die «Greifswalder kritischen Nachrichten», III. B., Greifswald

1752, gemacht. Bei einer im Jahre 1716 in Berlin veranstalteten Auktion
der Bibliothek Mayers gelangte die Handschrift in den Besitz des Prinzen

von Savoyen, der sie um 80 Imperialien erworben hatte. Der große
Feldherr und Staatsmann war nämlich ein eifriger Sammler und Liehhaber

wertvoller Gemälde und seltener Handschriften. Aus der Bibliothek del

Prinzen Eugen kam das Manuskript in die Nationalbibliothek in Wien,

wo es noch heute als «Wiener Manuskript • Seltenheitswert besitzt, da es

sich bei ihm um die älteste der bekannten Handschriften, wenn nicht gar

um das Original, handelt.

Die Autorschaft J. J. Müllers, für die Jakob Presser mit Entschiedenheit

eintritt, kann nicht dadurch bezweifelt werden, daß auf die Entschuldigung

Müllers hingewiesen wird, er habe den Inhalt des Buches vom
Hörensagen gekannt; denn bei der religionsfeindlichen und atheistischen
Einstellung des Verfassers und der Gefahr, der er sich bei einem offenen

Bekenntnis der Autorschaft aussetzte, ist es begreiflich, daß er zu der uns

wohl verständlichen Ausrede Zuflucht nahm, ihm habe ein Unbekannter
den Inhalt erzählt

Der Text dieser Handschrift war nach den bisherigen eingehenden For-

90



nicht nur seelisch, sie ist leiblich in den Himmel gefahren; in
Gott vereinigen sich drei verschiedene «hypostatische Personen»,

wie der katholische Theologe sagt, und trotzdem ist Gott
nur ein einzige Person; Gott ist Inbegriff und Fülle alles Guten,

aber dieser gute Gott hat eine Welt geschaffen, die erfüllt
ist vom Grauen der Bosheit und Schlechtigkeit; Gott ist der
absolute souveräne Herr des Himmels und der Erde, der ganzen
Schöpfung, und doch will und kann ihm die Ueberwindung
seines Gegenspielers, des Satans, nicht gelingen.

Diese Widersprüche quälen auch den gläubigen Christen und
stürzen ihn in Zweifel und Glaubensanfechtungen. Wie hilft er
sich? Durchaus nicht so, daß er seine Glaubenssätze an der
Realität mißt und von dort her korrigiert, was der Realität
und dem Wissen von der Realität widerspricht. Diese Korrektur

ist dem Christen unmöglich, da seine Bindung an die
Glaubenssätze stärker ist als die Bindung an die Realität. Darum
korrigiert er nach der andern Seite hin — er beißt, wie unser
nächtlicher Wanderer, die Zähne zusammen und schreitet mit
verbissener Energie auf dem Wege des Kirchenglaubens weiter.
Er überwindet seine Zweifel und Anfechtungen dadurch, daß
er die Intensität seines Glaubens bis zur absoluten Glaubenssicherheit,

bis zur Selbstbetäubung und Autosuggestion, bis zur
Selbstverblendung steigert. Es läßt sich hier sogar so etwas wie
eine mathematische Proportion feststellen: Je absurder der
Glaubenssatz, je größer die Schwierigkeiten und Anfechtungen,
desto stärker die Intensität des Glaubens, desto größer Bereitschaft

und Nötigung, diesen Weg des Glaubens bis zur völligen
Tatsachenblindheit, bis zum völligen sacrificio dell'intelletto
auszuschreiten.

III.
Zwei Beispiele aus der jüngsten Vergangenheit mögen das

liier Dargelegte erhärten :

1. Da haben wir die Geschichte des Stammesapostels der
«Neuapostolischen Gemeinde», W. G. Bischoff in Frankfurt
a. M. Der Evangelische Pressedienst in Deutschland weiß
darüber zu berichten :

/fIhn unsern Gesinnungsfreunden und den Lesern unse-
QsJ. res Blattes, sowie allen Menschen, denen freiesDenken
und menschliche Verpflichtung den Mitmenschen gegenüber
nicht leere Worte sind, wünschen wir in dunkler Winterszeit
eine frohe Sonnenwende und ein glückliches, gedeihliches
neues Jahr.
zMöge der Menscliheit der Weltenfriede beschert und allen
Völkern die Möglichkeit geboten werden, sich zur Freiheit,
zur Demokratie zu entwickeln

zMöge es derMenschheitgelingen, ein Leben zu schaffen frei
von Angst, frei von Not, frei von Unterdrückung, frei von
Ausbeutung die Redaktion

ooooooo<xx>o<><><xxxxx>o<x><xxx>o<><x>c><><>o<xxxxxxx>oo

Vor bald zehn Jahren, im Weihnachtsgottesdienst 1951 in
Gießen, hatte er verkündet: «Der Herr hat mich wissen lassen,
ich werde nicht sterben. Der Herr Jesus kommt noch zu meiner

Lebzeit wieder.» Seit 1951 wurde diese Botschaft zum
eigentlichen Lehrdogma und Hauptgegenstand des Glaubens
dieser Sekte. Die Prediger hatten strenge Weisung, diese
Botschaft in den Mittelpunkt der Verkündigung zu stellen. Vom
Glauben an diese Botschaft des Stammapostels hange es ab, ob
einer am Ende der Zeit zusammen mit der Brautgemeinde der
Neuapostolischen von Christus angenommen oder zurückgewiesen

werde. Bekanntlich kam es vor einigen Jahren zu einer
Spaltung, weil der in Zofingen wirkende, vor kurzem verstorbene

Apostel Güttinger es wagte, der Botschaft des Stammapo-
stels zu mißtrauen. Er wurde deswegen zusammen mit seinen

Anhängern ausgeschlossen.

Und nun ist der Stammapostel Bischoff trotz allem wie ein
gewöhnlicher Mensch im hohen Alter von 90 Jahren gestorben,
ohne daß der Herr Jesus seinen Fuß auf diese sündhafte Erde

lehmigen his zum Jahre 1753 nur in der Form handschriftlicher Kopien,
die unterschiedliche Zusätze und Auslassungen enthielten, vorhanden. Erst
mit dem Erscheinen des Straubeschen Druckes im Jahre 1753 «De Tribus
Impostoribus» hat das vielgenannte und vielbegehrte Büchlein durch die
Knust Gutenbergs das Licht der Oeffentlichkeit erblickt und ist seit dieler

Zeit, wie Gerhard Bartsch in der Einleitung zu seiner neuen Ausgabe
S. 26 feststellt, elfrnal herausgegeben worden.

In diesem ersten, im heutigen Sinne freidenkerischen Buche, als dessen
Urheber und Inspirator Papst Gregor IX. nicht mit Unrecht den römisch-
deutschen Kaiser Friedrich II. ansieht, findet sich der Gedanke, der in
der Folgezeit sehr häufig gegen die Existenz eines göttlichen Wesens ins
Treffen geführt wurde, nämlich der, daß man von einer Gottesverehrung
•«s Liehe, wegen seiner Liehe zu den Menschen, spreche. Es ist dies aber
eine seltsame Liebe, die alle Menschen wegen eines vorhin bestimmten
Sündenfalles verdammt und dann wieder durch die Martern des einzigen
Sohnes losgekauft hat aEtwas so Unhaltbares hat kein Barbar gelehrt/.

Int ercssant ist, daß der Autor gegen den moralischen und historischen
Gottesbeweis Stellung nimmt und diese Beweise als nicht zutreffend
ablehnt. Er sagt, die Anerkennung des menschlichen Gewissens sei kein Beweis

für die Existenz Gottes; denn das sittliche Bewußtsein könne man
ganz gut aus der Bedürftigkeit des Einzelnen erklären und auf das
Angewiesensein und die Hilfe des Mitmenschen zurückführen.

Den historischen Gotteshcweis, die sogenannte Theodizee ex consensu
gentium, der sich darauf gründet,

«daß die innere Wahrnehmung der Gottheit hei allen Völkern, auch
bei jenen, die nichts voneinander wußten, übereinstimmend bezeugt
ist, bekämpft der streitbare Freidenker des Mittelalters damit, daß
er treffend sagt, dieser Beweis für das Dasein Gottes stütze sich auf
den Gottesglauben der eigenen Volksgenossen. In Wirklichkeit gehe
es aber an dem Hauptsitz des Christentums sehr viele Libcrtincr,
richtiger Atheisten Man beruft sich nur auf den Papst oder die
alten, einander zuzwinkernden Auguren, auf Cäsar, Cicero und die
Priester. Diese haben vielleicht ein Interesse an solchen Lehren, ihr
behagliches Leben hängt ja davon ab .»

Der Verfasser der Schrift «De tribus impostoribus» macht sich mit Recht
über die Vielheit der Offenbarungen lustig — «Quanta relevationum far-
rago!» — von denen jede apodiktisch behauptet, die Wahrheit zu
verkünden, stellt den Worten Mosis und der Apostel die Gebote des Koran
gegenüber, die alle als heilige Bücher bei ihren Anhängern die höchste

Verehrung genießen und schließt mit einem ironischen Vorwurf an seine
Leser:

«Und du, der du in einem versteckten Winkel Europas untertauchst,
bagatellisierst die Weisheit anderer Religionen? Es besteht kein großer

Unterschied zwischen den Mitteln und Taten der drei Rcligions-
stifter. Immer hat so ein Mann den früheren Glauben verbessert,
Moses das Heidentum, Jesus das Judentum, Mohammed das Christentum.

Jetzt ist abzuwarten, wer den Islam verbessern werde!»

Neben dem fälschlich mit der Jahreszahl 1598 versehenen Buche von den
drei Betrügern, das der RenaiBsancephilosoph Tomaso Campanella (1568
bis 1639) kannte, berühmt als Verfasser der «Città del sole», des Sonnen-

staates, eines Werkes, in dem er das utopistische Bild eines vollkommen
christlich-kommunistischen Staates mit Priester-Philosophen und einem
idealen Papst an der Spitze zeichnet, gibt es noch ein anderes Buch
desselben Inhaltes in französischer Sprache, dazu eine fast wörtliche deutsche
Uebersetzung aus dem Jahre 1787. Der Titel dieses anonym in Amsterdam

1719 gedruckten Büchleins, das 208 Seiten im Kleinoktavformat
umfaßte, lautete: «La vie et l'Esprit de Mr. Benoit de Spinosa» und war als
eine Huldigung für Spinoza gedacht, was schon in dem der Schrift
vorangestellten Motto zum Ausdruck kommt.

Das Werk, das aus geschäftlichen Gründen nur in sehr wenigen
Exemplaren gedruckt worden ist, wurde überdies vor dem Tode des Herausgehers

noch dadurch zu einer Seltenheit, daß er einen Teil dieser kleinen
Auflage verbrennen ließ, so daß man nachher 50 Gulden — eine horrende
Summe — für ein Exemplar bezahlte.

So kam es, daß das kleine, sehr begehrte Büchlein während des 18.
Jahrhunderts handschriftlich verbreitet wurde. Eine solche Abschrift mit dem
Titel «Les trois imposteurs» befand sich auch «als liebe Gabe eines
Freundes» in der Privatbibliothek Fritz Mauthners, der nicht wenig stolz

91



gesetzt hätte. Diese Todesnachricht wirkte natürlich auf die
Neuapostolen direkt niederschmetternd. Viele wollen sie
einfach niclit glauben, konnten sie niclit fassen. Die Leitung der
Gemeinde hatte einen schweren Stand. Sie beschwor ihre
Gemeinde zu glauben, daß die Verheißung des Stammapostels
echt, wahr und vom Geiste Gottes wirklich eingegeben worden
sei. Aber aus noch nicht bekannten Gründen habe Gott offenbar

seinen Ratschluß geändert.
So weit der Bericht des EPD. Absurd war die Lehre, daß

Gott, der Herr des Himmels und der Erde, sein Kommen mit
Leben imd Tod ausgerechnet dieses unscheinbaren Herrn Bi-
schoff in einen unlösbaren Zusammenhang gebracht habe;
absurd war die Konsequenz aus dieser Lehre, daß der
Stammapostel, falls der Herr sein Kommen noch hinausschiebt,
möglicherweise einige 100 Jahre alt werden müsse. Sicher haben
die Gemeindeangehörigen die Absurdität auch empfunden.
Aber, um ihre aufkeimenden Zweifel niederzuringen, haben
sie, gemäß der Weisimg des Stammapostels selbst, die Intensität
ihres Glaubens um so viel gesteigert, als nötig war, imi die
Absurdität zu überdecken, um die Zweifel zum Schweigen zu
bringen. Das alles hat natürlich am natürlichen Ablauf des

Geschehens niclit das geringste geändert, die Realität ist ihren
Weg nach ihren eigenen Gesetzen weitergeschritten und hat
durch den sehr natürlichen Alterstod des Herrn Bischoff das

aus Absurditäten zusammengewobene Glaubensgespinst in Fetzen

zerrissen.

2. Da ist der Weltuntergangsrummel vom vergangenen Sommer.

Die Presse hat ausgiebig und nicht ganz ohne Schadenfreude

darüber berichtet; wir sind im Bild. Absurd war dabei
nicht nur die zeitlich genaue Fixierung des Weltuntergangs
durcli den Mailänder Kinderarzt; ganz absurd ist ja schon der
Glaube, daß Welt und Kosmos irgendwie «untergehen» können.
Vernunft und Wissenschaft sagen : Unser Planet, die Erde,
kann vielleicht einmal irgend einer Katastrophe zum Opfer
fallen; das ist aber, gemessen am Ganzen und innerhalb des

Kosmos, ein sehr kleines Geschehen ; bedeutungsvoll gewiß für
den Menschen, nicht aber für den Kosmos. Die biblische Schöp-

auf dieses Unikat war, auf dem als früherer Besitzer der Name Götke zu
lesen ist, der aher nicht mit dem Dichterfürsten identisch sein kann, da

er in einer Notiz zum «Esprit» darüber Klage führt, «er habe sein Buch
1763 (in diesem Jahre war Goethe 14 Jahre alt) aus einer Handschrift,
die im Besitz des Stabsarztes vom Regiment Puttkammer war, abgeschrieben,

als eine große Seltenheit .»
Ebenso besaß der durch seine literaturwissenschaftlichen Auseinandersetzungen

mit den Schweizer Aesthetikern Bodmer und Breitinger
bekannte Dichter Christoph Gottsched eine Abschrift des Buches von den
drei Betrügern aus dem Jahre 1719. Aus einer zu diesem Buche gemachten
Angabe Gottscheds erfahren wir auch die interessante Tatsache, daß
Prinz Eugen von Savoyen (1663 bis 1736) ein ähnliches Werk «De im-
posturis religionum brève compendium» um 80 Imperialien4 käuflich
erworben habe.

Obgleich die französische Ausgabe von 1719 und ihre deutsche
Uebersetzung für das legendäre Buch «De tribus impostoribus» aus dem 13.

Jahrhundert und als ein Werk Spinozas und der englischen Deisten5
ausgegeben wurde, ist es augenscheinlich, daß weder Spinoza noch einer der
englischen Freidenker als Verfasser in Frage kommen. Der Autor der
französischen Ausgabe behauptet offen, als Atheist strengster Observanz,
nach dem Programm des alten Titels, daß Moses, Jesus und Mohammed
Erzbetrüger waren. Vor allem sei die Unwissenheit die Hauptquelle der
falschen Vorstellungen, die sich die Menschen von der Gottheit, von der
Seele und von den Geistern gemacht haben8. Das Volk wurde von den

Priestern an einen solchen Irrtum, an einen solchen Irrglauben gewöhnt,
die Wahrheit zu verkünden sei gefährlich und ein Freidenker zu sein gelte

4 DaÜ der sehr kuustlicbentlc Prinz, iler in seinem Schluß Belvedere in Wien auch eine
große Bihliuthek besaß, ein Werk um diesen Preis kaufen konnte, ist zwar nicht zu
bezweifeln. Dennoch übersteigt diese Summe, wenn tier russische Goldimpcrial, der einen
Wert von 10 Rubeln hatte, gemeint ist, also 800 Rubel, den Wert dieses Büchleins.
Wahrscheinlich ist der Kaufpreis aus leicht begreiflichen Gründen stark übertrieben. Diese
französische Handschrift des Prinzen Eugen "Trois Imposteurs », die das Ex Libris des Prinzen
enthielt, gelangte, wie uns Mauthner S. 327 mitteilt, in den Besitz des Hegelianers Karl
Rosenkranz (1803 bis 1879).

3 Der Deismus war die in England seit der Aufklärung entstandene Weltanschauung, daß

es zwar einen Gott als Urgrund der Welt gebe, daß aber keinerlei Eingrif/c dieses Guttes
nach der Schöpfung mehr stattfanden, weder als Wuntier noch durch die Sendung seines
Sohnes auf tlie Erde.

fungslehre allerdings weiß es anders; sie behauptet, das, was

ewig dauere und nicht untergehen könne, das sei Gott; dieser

ewige Gott habe die Welt früher einmal aus seiner Seinsfülle
heraus geschaffen, hole sie aber am Jüngsten Tage auch wieder
in seine göttliche Seinsfülle zurück. In diesem biblischen Sinn

und nur so kann der Christ von Weltuntergang sprechen, denn

Weltuntergang ist immer nur da möglich, wo eine Weltschöp-
fung durch einen Gott vorausgegangen ist. Untergehen kann
immer nur eine Welt, die vorher auch geschaffen worden ist.

Der Untergang hebt die vorausgegangene Schöpfung wieder auf.

Vernunft und Wissenschaft lehren aber heute just das

Gegenteil: Ewigen Bestand hat niclit der Gott der Christen,
sondern der Kosmos. Im Räume des Kosmos aber und der Men-

schengeschichte kommen und gehen die Religionen, kommen
und gehen die Gottesbilder, kommen und gehen die
Schöpfungsmythen. Darum kam es denn auch diesen Sommer genau
so, wie es eben kommen mußte. Von Weltuntergang keine
Rede — der große Weltuntergangsprophet aber, der mußte
sich nach dieser sehr blamablen Widerlegung seiner Prophétie
in die Stille mid in das Dunkel zurückziehen. Es ist wieder
einmal und nun wohl für längere Zeit vorbei mit dem einfältigen

Gerede von Weltuntergang.

Köstlich war das Spiel der Kirche. Da hat sie sich wieder
einmal in die Brust geworfen und in allen möglichen
Proklamationen verkündigt, daß darin der Fehler aller
Weltuntergangsvoraussagen liege, daß sie den genauen Zeitpunkt voraussagen.

Diese Fixierung sei dem Menschen nicht gegeben, dieses

Geheimnis behalte Gott für sich allein. So weit gut — aber

dabei hat die Kirclie die Hauptsache wohlweislich verschwiegen.

Demi auch sie glaubt ja an die Möglichkeit eines

Weltunterganges und muß so lange daran glauben, als sie auch die

Schöpfung lehrt. Diese Schöpfungslehre kann sie aber niclit
aufgeben, die gehört zu den Fundamenten des christlichen
Glaubens. Diese Weltuiitergangsmöglichkeit ist nun aber genau

so absurd, wenn nicht noch absurder, als ihre zeitliche Fixierung

durch einen übereifrigen Sektenprediger.

als Schimpfwort, als Beleidigung. Der natürliche Verstand genüge allein,

um zu wissen, daß ein göttliches Wesen, dem die höchste Vollkommenheit
zugeschrieben wird, weder die schlechten noch die guten Eigenschaften
haben könne, die ihm von den Aposteln und Propheten beigelegt
wurden. Nur die Furcht der Menschen (die Griechen nannten es Dcisidai-

monia) habe zu der Vorstellung unsichtbarer, göttlicher Wesen geführt.
Auf die Frage, was Gott sei, antwortet der mittelalterliche Freidenker

in unverkennbarer Inkonsequenz seiner atheistischen Ueberzeugung: ein

unendliches Wesen von ausgedehnter Substanz. Der Aberglaube stelle sich

ihn geistig vor, aber zugleich mit der Pracht eines Königs, mit Füßen,

Händen, Augen und Ohren. Dann aber bricht die freidenkerische
Weltanschauung des Herausgebers der Schrift mit aller Entschiedenheit und

Schärfe hervor, indem er zur Widerlegung des vorhin zitierten Anthro-

pomorphismus den bekannten Satz des griechischen Philosophen
Xenophanes anführt: Wenn ein Ochs oder ein Esel sich Gott vorstellen oder

malen könnte, er würde ihn als einen Ochsen oder Esel malen oder
vorstellen

Im dritten Kapitel dieses Traktats werden die Religionsstifter als Ehr-

geizlinge hingestellt, des Betruges an ihren Gläubigen bezichtigt, und es

wird ihnen vorgeworfen, die Unwissenheit des Volkes ausgenützt und für

ihre Zwecke mißbraucht zu haben. Die schärfsten Invektiven aber werden

gegen Moses und die Juden vorgebracht. Zum Unterschied von der
deutschen Ausgabe zeigt die französische eine ausgesprochen tendenziöse, jn-

denfeindliche Einstellung, die auf den Verfasser als Freidenker, der doch

den Humbug aller drei Religionen und ihrer Begründer an den Pranger

stellen will, ein schiefes Licht wirft.

1 Zu derselben Erkenntnis ist fast 230 Jahre später Georg Schneider in seinem Bwrt)f

Kernprobleme ties Christentums», Ehrenf ricd-Klotz-Verlag. Stuttgart 1959, gekommen. 'fl

dem er die Frage nach dem Verhältnis der urchristlichen Botschaft zum sogenannten P'""

linismus eingehend darstellt, wobei der Schlußgetlankt- seiner Untersuchung in der ge*'
unthcologisclien These gipfelt. • daß der Glaube an Jahwe, an Donar und Jesus, an
irgendwelche Propheten oder Heiligen religiöser oder politischer Prägung die Menschheit vor de*

Unglauben, der Unvernunft, tier Unbildung und der Unmenschlichkeit niemals wird
befreien oder retten können. Dem Verfasser geht es — hier kommt aber seine religiöse
Erstellung deutlich zum Vorschein — nicht um die Rettung eines Gottes oder .GotteinirB-
schen' — es geht um tlie Rettung des Gottes im Menschen, um die Rettung des Mensen**

schlechthin-}. (Die Freigeistige Aktiun. April I960, S. 35.)

92



IV.

Merke — würde unser guter alter Hebel in seinem «Rheinischen

Hausfreund» sagen: Was absurd ist, weil es der Realität
und der Tatsächlichkeit widerspricht, das bleibt nun einmal
absurd. An dieser Absurdität kann auch die stärkste Intensivierung

des christlichen Glaubens, und wenn diese Intensitätssteigerung

bis zum Martyrium geht, nicht ein «Tüttelchen»
ändern, um hier ausnahmsweise einmal mit Luther zu sprechen.

Die Bibel, ja, die behauptet, daß ein starker Glaube
auoh Berge versetzen könne. Die Realität aber kennt keinen
einzigen solchen Berg, der durch den Glauben allein, sola fide,
versetzt worden wäre. Die Realität lehrt uns, daß auch das

kleinste Erdkrümelchen nur durch energetische oder materielle
Realität aus seiner natürlichen Lage herausgehoben werden
kann. Realität kann immer nur wieder durch Realität bewegt
werden. Omikron

Darf die Wahrheit nicht gelehrt werden?

Der Briefkastenonkel von Radio Beromünster gab am 21.
Dezember 1959 den Bericht einer Mutter bekannt, laut
welchem ein Lehrer in der Religionsstunde gesagt hätte: die
Geschichten im Alten Testament seien als Märchen aufzufassen.
Der Briefkastenonkel gab seine Meinung dazu folgendermaßen
kund: «Wenn der Lehrer das wirklich gesagt hat, sollte er keinen

Religionsunterricht erteilen.»
Allem nach gehört der Kommentator zu jenen seltenen

Heiligen, welche die altjüdischen Sagen der Bibel buchstäblich
Wort für Wort als wahr hinnehmen, als tatsächlich so und
nicht anders geschehen. Oder findet er, die Kinder sollten glauben,,

was er längst wie jener Lehrer als Märchen auffaßt?
Jeder Erzieher, der dem Kinde gegenüber eine saubere,

verantwortungsbewußte Haltung einnimmt, kennt den Satz: Für

Die drei letzten Kapitel behandeln in einer oberflächlich materialistischen

Auffassung das Gottcsproblem, den Dämonenglauben, das Wesen
der «Geister» und «Gespenster», die er natürlich mit Recht — für die
damalige Zeit aber ein Wagnis — als Geschöpfe der Einbildung bezeichnet.

Der Teufel müsse — wenn alles Erschaffene göttlichen Ursprungs
ist — von Gott geschaffen worden sein, womit sich aber der «Allmächtige»,

der «Allwissende» und «Allgütigc» selber ein schlechtes Zeugnis für
seine Allmacht, seine Allwissenheit und seine Allgüte ausstellt. Dann gäbe
es in der Welt ein gutes und ein böses Prinzip, entsprechend der Lehre
des Persers Mani, des Manichäismus, worauf schon Pierre Bayle. in seinem
"Dictionnaire historique et critique» hingewiesen hat.

Das sechste und siebente (letzte) Kapitel wendet sich in schärfster
Form gegen den Glauben an Geister, Gespenster und an den Teufel und
liefert somit den besten Beweis für die atheistische Gesinnung des
Verfassers. Es schließt mit den Worten:

«Diejenigen, so die Wahrheit lieben, werden ohne Zweifel einen großen

Trost darin finden; und bloß diesen suche ich zu gefallen, ohne
mich im geringsten um die zu kümmern, die ihre Vorurteile für
unfehlbare göttliche Aussprüche halten.»

Die deutsche Uebersetzung, die von der Handschrift Mauthners nur in
*enigcn Sätzen abweicht, hat den sonderbaren Titel «Spinoza II. oder
Snbiroth Sopim. Rom, bei der Witwe Bona Spes. 5770». Obgleich die
Bedeutendsten Orientalisten sich mit der Lösung der Frage, was der
Untertitel Suhiroth Sopim bedeute, eingehend beschäftigten, vor allem
"n Glauben, es mit hebräischen Worten zu tun zu haben, wie es den
Anschein und wie es offenbar der auf eine buchhändlerische Mystifikation
"»gehende Herausgeber beabsichtigt hatte, kamen sie doch auf keinen
grünen Zweig. Erst der als Schriftsteller und Literaturhistoriker bekannte
Sozialistenführer Gustav Landauer fand des Rätsels Lösung. Er erkannte
die tyorte «Suhiroth Sopim» als ein Anagramm, als die fast genaue Um-
Gehrung des Wortes «Impostoribus >.

Diese Handschrift, die entsprechend dem Satzbau, der alten Sprache
»od der Vorlage, die viel älteren Datums sein mußte, 1787 niederge-

unsere Kinder ist das Beste gerade gut genug. Zum Besten
gehört vor allem Wahrheit. Der Briefkastenonkel hätte also besser

getan, dem Lehrer recht zu geben und den Religionsunterricht

ganz aus der Schule zu verbannen, ihn der Kirche zu
überlassen. Nicht der freidenkende Lehrer soll keinen
religionsgeschichtlichen Unterricht erteilen dürfen — wahrscheinlich

wäre nur er fähig, ihn gut zu erteilen — sondern unsere
Staatsschulen sollten überhaupt auf «Religion» als Unterrichtsfach

verzichten. Das wäre eine Angelegenheit der verschiedenen

Religionsgemeinschaften. Statt dessen wäre ein ethischer
Unterricht am Platz. Zu diesem gehört zweifellos auch die
Erziehung zur Aufrichtigkeit, die Erziehung zur Wahrheit. Der
Religionsunterricht, wie er allem nach der anfragenden Mutter
und dem antwortenden Briefkastenonkel vorschwebt, erzieht zur
Verlogenheit! Welches Kind glaubt, daß all die Tiere, die es

im Zoologischen Garten gesehen hat, in Noahs Arche Platz
fanden, daß Sarah noch mit hundert Jahren ein Kind bekam
usw.? Der Ausspruch, es seien Märchen, trifft das Richtige und
ist auch dem kindlichen Verständnis angepaßt.

Daß unsere geschäftstüchtige Christenheit selbst dafür sorgt,
daß ihre Märchen von den Kindern nicht allzu ernsthaft
geglaubt werden, zeigt der folgende Aufsatz eines Zweitkläßlers
über den «Samichlaus» :

«Nun war Nikiausabend da. Ich habe einen Samichlaus
gesehen draußen. Er hatte einen roten Mantel an, einen langen
Bart, der bis an die Knie reichte. Er hatte Stiefel an. Auf dem
Rücken trug er einen großen, weißen Sack. Er machte lange
Schritte. Er stützte sich auf einen langen Stecken. Ich rief
ihm: Samichlaus, kommst du auch noch zu mir?' Der
Samichlaus antwortete: ,Ich gehe nur zu denen, die mich gerufen
und mir Geld gegeben haben für die Mandarinen und die
Nüsse.' Da sagte ich: ,Aber komm doch gleichwohl. Zu uns ist
noch keiner gekommen, bitte, komm doch zu uns!' Dann sagte
er: ,Zuletzt dann, wenn ich bei allen andern gewesen bin!' Damit

ging er. Aber er kam nicht zu uns.»
Der Lehrer fragte das Kind, ob es denn nicht traurig gewesen

sei, daß der St. Nikiaus nicht zu ihm gekommen sei. Aber

schrieben wurde, «der Mode vom Anfang des Jahrhunderts» entsprach,
trug den Titel:

«Das Buch von den dreyen Erzhetrügern, Mose, Mcsia und Mahomed
oder vom Gebrauch der Vernunft oder Suhiroth Sopim. Ein überaus
rares Manuskript in französischer Sprache. Nunmehro aber ins Ternsche

übersetzt und mit einer historischen Nachricht vermehrt. 1745.»

Des Interesses wegen sei noch erwähnt, daß der deutsche Uebersetzer
Gedanken der deutschen Deisten, besonders Lessings. Reimarus' und Nicolais
für seine Zwecke benützt und dem Büchlein einen Abschnitt «Von der
Erbsünde» beigibt, in dem der für die damalige Zeit gewiß vernünftige
Satz zu lesen ist: «Nur an Tieren kann die Schuld der Eltern auch auf
die Kinder übergehen und sich an diesen rächen.»

Die Bedeutung dieses einzigartigen Buches «De Tribus ImpostoribuB» in
seinen verschiedenen Varianten, Zusätzen, Einschübcn und Auslassungen
in den uns erhaltenen Handschriften liegt vor allem darin, daß die
Vorstellung von der Existenz Gottes und der Notwendigkeit seiner Verehrung
klar und deutlich durch den Hinweis auf den Mangel eines klaren, in sich
widerspruchslosen Gottesbegriffs paralysiert wird, und sodann darin, daß

gezeigt wird, daß die von den Theologen und Priestern gepriesene
«Gotteserkenntnis» heim Volke lediglich eine Folge der ihm von den

«Seelsorgern» in Predigten und Flugschriften eingebleuten Hirngespinste sei.

Die große Bedeutung dieses Werkes für die Geschichte des Freidenkertums

und des Atheismus hat Bartsch, der letzte Herausgeher, mit
Recht darin gesehen, daß es einen Versuch darstellt,

«den Ursprung einer bestimmten Religion zu subjektivieren (das
heißt zu vergegenständlichen, Anmerkung des Verfassers), indem er
in persönlichen, egoistischen Motiven des jeweiligen Stifters gesucht
wird, als historische Entwicklungsstufe zum Atheismus hin als

Entwicklungsstufe in dem großen Rahmen des Kampfes gegen die
mittelalterliche Ideologie. Diese Tradition religionskritischen Denkens

reicht in Deutschland vom älteren deutschen Pantheismus über
den deutschen Spinozismus und Ludwig Feuerbaeh bis zur
wissenschaftlichen Religionskritik durch Karl Marx und Friedrich Engels ».

Friedrich Tramer

93


	Buchbesprechung

