Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 43 (1960)

Heft: 12

Buchbesprechung: Buchbesprechung
Autor: Tramer, Friedrich

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ungerechter Urteile schuldig gemacht haben. Alle ihre Verbre-
chen sind peinlich genau mit Dokumenten belegt. Im Jahre
1940 wurde in Prag das sogenannte «Sondergericht» eingesetzt,
das bis zum Ende der deutschen Besetzung (Mai 1945) 7050
Straffille mit oft mehr als 30 Angeklagten behandelte. Im
«Schnellverfahren» wurden die Verhafteten oft gleich nach
ihrer Vorfiihrung verurteilt und schon am nichsten Tage hin-
gerichtet. Das Henkerbeil im Pankraz arbeitete Tag und Nacht.
Kann man diese Todesurteile mit christlicher Nichstenliebe
vereinbaren? Das Verzeichnis ziihlt 237 Richter auf, die nun
alle in der Deutschen Bundesrepublik weiter der Justiz dienen.

Haben sich die Zeiten gedndert? Ist ein Wandel in der Men-
talitit der Menschen eingetreten? Beim Eucharisten-Kongref3
in Miinchen erwarteten eine Million Katholiken den Segen des
Heiligen Vaters. Auch die deutsche Bundeswehr war da zu
Tausenden vertreten. Kirche und Krieg gehéren von je zu-
sammen! Bischiofe und Feldkuraten haben im Kriege die Waf-
fen gesegnet und um den Sieg fiir ihre Nation gebetet.

Unbegreiflich ist mir, wie wenig sich in Oesterreich die Kir-
chenpolitik gedndert hat. Dort wurde unlidngst eine neuerbaute
Kirche «Zur unbefleckten Empfingnis der Jungfrau Maria»
eingeweiht, und mit dem Vatikan ist wieder das Konkordat ge-
schlossen worden.

Dagegen sei auf die neue Staatsverfassung der Tschecho-
slovakei hingewiesen, mit der wir Freidenker einverstanden
sein konnen. Im Artikel 24a heifit es: Jegliche Erziehung und
aller Unterricht sind auf wissenschaftlicher Weltanschauung
begriindet und stehen in enger Verbindung mit Leben und Ar-

beit des Volkes.

Alles in allem: wir sehen ungeheure Verinderungen auf un-
ziihligen Gebieten. Einzig die Kirche verharrt in ihrer Erstar-
rung. Schade, dal} sie ihre groBen Méoglichkeiten zur Vélker-
versohnung nicht ausniitzt! Therese Jirova, Prag

Das Christentum predigt nur Knechtschaft und Unterwiirfig-
keit. Jean-Jacques Rousseau

/

Credo quia absurdum

«Ich glaube es gerade deswegen, weil es unverniinftig und ab.
surd ist.» Dieses aufrichtige Gestiindnis wird iiblicherweise dem
Kirchenvater Tertullian zugeschrieben. Die Zuschreibung ist
zwar nicht ganz sicher; sicher aber ist, daB der Inhalt des
Satzes etwas Richtiges meint und daB er gerade fiir das Glau-
bensleben des Christen seine besondere Bedeutung findet.

I

In stockfinsterer Nacht schreitet ein Wanderer seinem Ziele
zu. Er kennt den Weg nicht genau, und lange schon plagt ihn
das bange Gefiihl, daf} er sich auf einem falschen Weg befin.
det. Da giibe es gewi3 eine Hilfe: Man sichert sich durch ge-
nauere Orientierung; man fragt die Landkarte, die Wegweiser,
man fragt ortskundige andere Wanderer, die uns begegnen.
Vielleicht miissen wir ein Stiick weit zuriick, um auf den rich-
tigen Weg zu kommen.

Das alles aber tut unser Wanderer nicht. Je unsicherer er
sich fiihlt, desto fester beiflt er die Zihne zusammen, desto
riistiger schreitet er voran. Dieser Mut der Verzweiflung soll
ihm nicht nur subjektiv die verlorene Sicherheit zuriickgeben,
die unteren Schichten seines BewuBtseins raunen ihm sogar zu:
«Schreite nur mutig voran! Eine so tapfere Beharrlichkeit mufl
schlieBlich belohnt werden. Dein fester Glaube wird dir hel
fen, wird dir den guten Weg zeigen und dich zum Ziele fiih-
ren.»

1L

Was soll nun dieses Gleichnis? Es soll ein Licht werfen auf
eine sonst wenig beachtete Eigenart des christlichen Glaubens.

Der Glaube des Christen bindet stiirker an die Elemente und
Lehrsiitze seiner Dogmatik als an die Tatsachen der irdischen
Realitit. Daraus entstehen fiir den gldubigen Christen Wider-
spriiche, Verlegenheiten, Paradoxien, Absurdititen. Um nur
einige wenige aufzuzihlen: Maria ist nach dem neusten Dogma

Buchbesprechung

(IL. Teil)

Welches Schicksal war dem Buche von den drei Betriigern beschieden
und in welcher Form ist es auf uns gekommen? Die erste gedruckte Aus-
gabe des berithmten Buches «De Tribus Impostoribus Anno MDIIC» triigt,
wie man sieht, als Erscheinungsjahr die irrefiihrende Angabe MDIIC, das
ist das Jahr 1598, das, wie die bereits genannte Dissertation Pressers
klar bewiesen hat, cine raffinierte buchhindlerische Filschung des Wie-
ner Buchhindlers Straube ist, der zudem das Werk auf altem, beschmutz-
tem Papier drucken lieB8, um ihm einen historischen Wert zu verleihen.
Presser hat auch auf Grund miihevoller, eingehender Untersuchungen den
Verfasser und die Entstehungszeit der Schrift feststellen konnen. Dar-
nach war der Autor des Manuskriptes, das den Titel «De imposturis reli-
gionum breve compendium» trug und das spiter Straube drucken lieS3,
Johannes Joachim Miiller, wie aus einem zwischen zwei Gelehrten im
Jahre 1728 gefiihrten Briefwechsel hervorgeht. Schelhorn hat diesen
Briefwechsel zwischen Z.C. v. Uffenbach und P.F. Arpe, aus dem her-
vorgeht, daBl der Autor zu dieser Zeit noch gelebt hat, publiziert. Das
Pseudonym R. Marescottus hat Schelhorn in findiger Auslegung fiir ein
Anagramm fiir Ottmarschen bei Hamburg gedeutet, wo der Verfasser des
Textes einen Garten besal®.

Dieser Johannes Joachim Miiller, dessen GroBvater der Hamburger
Theologe Johannes Miiller (1598 bis 1672) der Verfasser des Buches
«Atheismus devictus» (= Der vollig besiegte Atheismus) war, wurde 1661
in Hamburg geboren, studierte an den Universititen in Leipzig und Alt-
dorf Rechtswissenschaft, wurde 1682 Magister in Leipzig und 1685 Doktor

der Rechte in Altdorf. Nach AbschluB seiner Hochschulstudien kehrte er

3In W ichkeit habe er Johannes Joachim Miiller geheiBen. Diese Verschleierung und
Vernebelung des atheistischen, religionsfeindlichen Tatbestandes hinsichtlich des Autors
und seines Werkes waren in dieser Zeit an der Tagesordnung, da die Verfasser derartiger
Biicher sowohl von der Kirche als auch von den staatlichen Behérden im Falle einer Anklage
schwere Strafen zu gewiirtigen hatten. Die Inquisition und der Tod auf dem Scheiterhaufen
gehorten bereits der Vergangenheit an. aber grausame Kerker- und Folterstrafen bedrohten
noch immer die Verfasser und die Drucker religionsfeindlicher Schriften. Man vergleiche nur
hiezu das aus ihnlichen Griinden gebildete, weiter unten von mir erwihnte Anagramm «Subi-
roth Sopim» = Impostoribus!

Von den drei Betriigern

90

in seine Heimatstadt Hamburg zuriick, wo er 1733 als Gerichtsaktuar
starb. Dieses Manuskript befand sich lange Zeit in der Bibliothek des
Greifswalder Theologieprofessors J. F. Mayer, die scin Freund von Baltha:
sar in den Jahren 1714 und 1715 ordnete, katalogisierte und den Katalog
drucken lie8.

In der Zeit seiner zwei Jahre withrenden Freundschaft mit Professor
Mayer hatte dieser sich ofters dahin geduBert, daB die sich in seiner
Biicherei befindliche Handschrift mit dem langgesuchten Buche «De Tri-
bus Impostoribus» identisch sei. Daraufhin hatte von Balthasar, der an
der Wahrhaftigkeit seines Freundes zu zweifeln keinen Grund hatte, auf
S. 719 des von ihm angefertigten Kataloges die Notiz vermerkt, daB die
Schrift «De Imposturis Religionum» mit dem Manuskript in der Biblio-
thek Professor Mayers identisch sei, nur diirfe siec wegen ihres ketzeri:
schen Inhaltes nicht gedruckt und &ffentlich verkauft werden.

Diese Feststellungen wurden erst von Presser auf Grund der Einsicht-
nahme in die «Greifswalder kritischen Nachrichten», IIL B., Greifswald
1752, gemacht. Bei einer im Jahre 1716 in Berlin veranstalteten Auktion
der Bibliothek Mayers gelangte die Handschrift in den Besitz des Prinzen
von Savoyen, der sic um 80 Imperialien erworben hatte. Der groBe Feld:
herr und Staatsmann war niimlich ein eifriger Sammler und Liebhaber
wertvoller Gemiilde und seltener Handschriften. Aus der Bibliothek det
Prinzen Eugen kam das Manuskript in die Nationalbibliothek in Wien
wo es noch heute als «Wiener Manuskript» Seltenhcitswert besitzt, da e
sich bei ihm um die ilteste der bekannten Handschriften, wenn nicht gar
um das Original, handelt.

Die Autorschaft J. J. Miillers, fiir die Jakob Presser mit Entschicdenheit
cintritt, kann nicht dadurch bezweifelt werden, daB auf die Entschuldi
gung Miillers hingewiesen wird, er habe den Inhalt des Buches vom Hé-
rensagen gekannt; denn bei der religionsfeindlichen und atheistischen Eir-
stellung des Verfassers und der Gefahr, der er sich bei einem offene?
Bekenntnis der Autorschaft aussetzte, ist es begreiflich, daB er zu der unf
wohl verstindlichen Ausrede Zuflucht nahm, ihm habe ein Unbekannter
den Inhalt erzihlt...

Der Text dicser Handschrift war nach den bisherigen eingehenden For



nicht nur seelisch, sie ist leiblich in den Himmel gefahren; in
Gott vereinigen sich drei verschiedene «hypostatische Perso-
nen», wie der katholische Theologe sagt, und trotzdem ist Gott
nur ein einzige Person; Gott ist Inbegriff und Fiille alles Gu-
ten, aber dieser gute Gott hat eine Welt geschaffen, die erfiillt
ist vom Grauen der Bosheit und Schlechtigkeit; Gott ist der
absolute souverine Herr des Himmels und der Erde, der ganzen
Schopfung, und doch will und kann ihm die Ueberwindung
seines Gegenspielers, des Satans, nicht gelingen.

Diese Widerspriiche quilen auch den gliubigen Christen und
stiirzen ihn in Zweifel und Glaubensanfechtungen. Wie hilft er
sich? Durchaus nicht so, dal er seine Glaubenssitze an der
Realitit miflt und von dort her korrigiert, was der Realitiit
und dem Wissen von der Realitdt widerspricht. Diese Korrek-
tur ist dem Christen unméglich, da seine Bindung an die Glau-
benssiitze stirker ist als die Bindung an die Realitit. Darum
korrigiert er nach der andern Seite hin — er beifit, wie unser
nichtlicher Wanderer, die Zihne zusammen und schreitet mit
verbissener Energie auf dem Wege des Kirchenglaubens weiter.
Er iiberwindet seine Zweifel und Anfechtungen dadurch, daf3
er die Intensitdt seines Glaubens bis zur absoluten Glaubens-
sicherheit, bis zur Selbstbetiubung und Autosuggestion, bis zur
Selbstverblendung steigert. Es liBt sich hier sogar so etwas wie
cine mathematische Proportion feststellen: Je absurder der
Glaubenssatz, je groBer die Schwierigkeiten und Anfechtungen,
desto stiirker die Intensitit des Glaubens, desto gréBer Bereit-
schaft und Notigung, diesen Weg des Glaubens bis zur volligen
Tatsachenblindheit, bis zum volligen sacrificio dell’intelletto
auszuschreiten.

II1.

Zwei Beispiele aus der jiingsten Vergangenheit mogen das
hier Dargelegte erhiirten:

1. Da haben wir die Geschichte des Stammesapostels der
«Neuapostolischen Gemeinde», W.G. Bischoff in Frankfurt
a.M. Der Evangelische Pressedienst in Deutschland weif3 dar-
iiber zu berichten:

llen unsern Gesinnungsfreunden und den Lesernunse-
res Blattes, sowie allen Menschen, denen freies Denken
und menschliche Verpflichtung den Mitmenschen gegentiber
nicht leere Worte sind, wiinschen wir in dunkler Winterszeit
eine frohe Sonnenwende und ein gliickliches, gedeihliches
neues Jahr.
Moge der Menschheit der Weltenfriede beschert und allen
Volkern die Moglichkeit geboten werden, sich zur Freiheit,
zur Demokratie zu entwickeln !
Moge es der Menschheit gelingen, ein Leben zu schaffen frei
von Angst, frei von Not, frei von Unterdriickung, frei von

Ausbeutung! DIE REDAKTION

OO0V OO OO OO OOOOOOOOOO

Vor bald zehn Jahren, im Weihnachtsgottesdienst 1951 in
Giellen, hatte er verkiindet: «Der Herr hat mich wissen lassen,
ich werde nicht sterben. Der Herr Jesus kommt noch zu mei-
ner Lebzeit wieder.» Seit 1951 wurde diese Botschaft zum
eigentlichen Lehrdogma und Hauptgegenstand des Glaubens
dieser Sekte. Die Prediger hatten strenge Weisung, diese Bot-
schaft in den Mittelpunkt der Verkiindigung zu stellen. Vom
Glauben an diese Botschaft des Stammapostels hange es ab, ob
einer am Ende der Zeit zusammen mit der Brautgemeinde der
Neuapostolischen von Christus angenommen oder zuriickge-
wiesen werde. Bekanntlich kam es vor einigen Jahren zu einer
Spaltung, weil der in Zofingen wirkende, vor kurzem verstor-
bene Apostel Giittinger es wagte, der Botschaft des Stammapo-
stels zu mifltrauen. Er wurde deswegen zusammen mit seinen
Anhingern ausgeschlossen.

Und nun ist der Stammapostel Bischoff trotz allem wie ein
gewohnlicher Mensch im hohen Alter von 90 Jahren gestorben,
ohne daf3 der Herr Jesus seinen Fuf} auf diese siindhafte Erde

schungen bis zum Jahre 1753 nur in der Form handschriftlicher Kopien,
die unterschiedliche Zusiitze und Auslassungen enthielten, vorhanden. Erst
mit dem Erscheinen des Straubeschen Druckes im Jahre 1753 «De Tribus
Impostoribus» hat das vielgenannte und vielbegehrte Biichlein durch die
Kunst Gutenbergs das Licht der Oeffentlichkeit erblickt und ist seit die-
ser Zeit, wie Gerhard Bartsch in der Einleitung zu seiner ncuen Ausgabe
5.26 feststellt, elfmal herausgegeben worden.

In diesem ersten, im heutigen Sinne freidenkerischen Buche, als dessen
Urheber und Inspirator Papst Gregor IX. nicht mit Unrecht den rémisch-
deutschen Kaiser Friedrich II. ansieht, findet sich der Gedanke, der in
der Folgezeit sehr hiufig gegen die Existenz eines gottlichen Wesens ins
Treffen gefiihrt wurde, niimlich der, daB man von einer Gottesverehrung
as Liebe, wegen seiner Licbe zu den Menschen, spreche. Es ist dies aber
cine scltsame Liebe, die alle Menschen wegen eines vorhin bestimmten
Sindenfalles verdammt und dann wieder durch die Martern des einzigen
Sohnes losgekauft hat. .. «Etwas so Unhaltbares hat kein Barbar gelehrt».

Interessant ist, daB der Autor gegen den moralischen und historischen
Gottesheweis Stellung nimmt und diese Bewcise als nicht zutreffend ab-
lchnt. Er sagt, die Anerkennung des menschlichen Gewissens sei kein Be-
weis fiir dic Existenz Gottes; denn das sittliche BewuBtsein konne man
ganz gut aus der Bediirftigkeit des Einzelnen erkliren und auf das An-
gewiesensein und die Hilfe des Mitmenschen zuriickfiihren.

Den historischen Gottesheweis, die sogenannte Theodizee ex consensn
gentium, der sich darauf griindet,

«daB die innere Wahrnchmung der Gottheit bei allen Vélkern, auch
bei jenen, die nichts voneinander wuBten, iibereinstimmend bezeugt
ist, bekimpft der streitbare Freidenker des Mittelalters damit, daB
er treffend sagt, dieser Beweis fiir das Dasein Gottes stiitze sich auf
den Gottesglauben der cigenen Volksgenossen. In Wirklichkeit gebe
es aber an dem Hauptsitz des Christentums sehr vicle Libertiner,
richtiger Atheisten... Man beruft sich nur auf den Papst oder die
alten, einander zuzwinkernden Auguren, auf Cisar, Cicero und die
Priester. Diese haben vielleicht ein Interesse an solchen Lehren, ihr
behagliches Leben hingt ja davon ab...»

Der Verfasser der Schrift «De tribus impostoribus» macht sich mit Recht
iiber die Vielheit der Offenbarungen lustig — «Quanta relevationum far-
rago!» —, von denen jede apodiktisch behauptet, die Wahrheit zu ver-
kiinden, stellt den Worten Mosis und der Apostel die Gebote des Koran
gegeniiber, die alle als heilige Biicher bei ihren Anhiingern die hdchste
Verchrung genieBen und schlieBt mit einem ironischen Vorwurf an seine
Leser:

«Und du, der du in einem versteckten Winkel Europas untertauchst,
bagatellisierst die Weisheit anderer Religionen? Es besteht kein gro-
Ber Unterschied zwischen den Mitteln und Taten der drei Religions-
stifter. Immer hat so ein Mann den friiheren Glauben verbessert,
Moses das Heidentum, Jesus das Judentum, Mohammed das Christen-
tum. Jetzt ist abzuwarten, wer den Islam verbessern werde!»

Neben dem filschlich mit der Jahreszahl 1598 versehenen Buche von den
drei Betriigern, das der Renaissancephilosoph Tomaso Campanella (1568
bis 1639) kannte, berithmt als Verfasser der «Citta del sole», des Sonnen-
staates, eines Werkes, in dem er das utopistische Bild eines vollkommen
christlich-kommunistischen Staates mit Priester-Philosophen und einem
idealen Papst an der Spitze zeichnet, gibt es noch ein anderes Buch des-
selben Inhaltes in franzésischer Sprache, dazu eine fast wortliche deutsche
Uebersetzung aus dem Jahre 1787. Der Titel dieses anonym in Amster-
dam 1719 gedruckten Biichleins, das 208 Seiten im Kleinoktavformat um-
falte, lautete: «La vie et Esprit de Mr. Benoit de Spinosa» und war als
eine Huldigung fiir Spinoza gedacht, was schon in dem der Schrift vor-
angestellten Motto zum Ausdruck kommt.

Das Werk, das aus geschiftlichen Griinden nur in schr wenigen Exem-
plaren gedruckt worden ist, wurde iiberdies vor dem Tode des Heraus-
gebers noch dadurch zu einer Seltenheit, daB er einen Teil dieser kleinen
Auflage verbrennen lie8, so daB man nachher 50 Gulden — cine horrende
Summe — fiir ein Exemplar bezahlte.

So kam es, daB das kleine, sehr begehrte Biichlein wihrend des 18. Jahr-
hunderts handschriftlich verbreitet wurde. Eine solche Abschrift mit dem
Titel «Les trois imposteurs» befand sich auch «als liche Gabe eines
Freundes» in der Privatbibliothek Fritz Mauthners, der nicht wenig stolz

91



gesetzt hitte. Diese Todesnachricht wirkte natiirlich auf die
Neuapostolen direkt niederschmetternd. Viele wollen sie ein-
fach nicht glauben, konnten sie nicht fassen. Die Leitung der
Gemeinde hatte einen schweren Stand. Sie beschwor ihre Ge-
meinde zu glauben, daB3 die VerheiBlung des Stammapostels
echt, wahr und vom Geiste Gottes wirklich eingegeben worden
sei. Aber aus noch nicht bekannten Griinden habe Gott offen-
bar seinen Ratschluf3 geiindert.

So weit der Bericht des EPD. Absurd war die Lehre, daf3
Gott, der Herr des Himmels und der Erde, sein Kommen mit
Leben und Tod ausgerechnet dieses unscheinbaren Herrn Bi-
schoff in einen unlésbaren Zusammenhang gebracht habe; ab-
surd war die Konsequenz aus dieser Lehre, dafl der Stamm-
apostel, falls der Herr sein Kommen noch hinausschiebt, mog-
licherweise einige 100 Jahre alt werden miisse. Sicher haben
die Gemeindeangehdrigen die Absurditit auch empfunden.
Aber, um ihre aufkeimenden Zweifel niederzuringen, haben
sie, gemiB der Weisung des Stammapostels selbst, die Intensitit
ihres Glaubens um so viel gesteigert, als notig war, um die Ab-
surditiit zu iiberdecken, um die Zweifel zum Schweigen zu
bringen. Das alles hat natiirlich am natiirlichen Ablauf des
Geschehens nicht das geringste geiindert, die Realitit ist ihren
Weg nach ihren eigenen Gesetzen weitergeschritten und hat
durch den sehr natiirlichen Alterstod des Herrn Bischoff das
aus Absurdititen zusammengewobene Glaubensgespinst in Fet-
zen zerrissen.

2. Da ist der Weltuntergangsrummel vom vergangenen Som-
mer. Die Presse hat ausgiebig und nicht ganz ohne Schaden-
freude dariiber berichtet; wir sind im Bild. Absurd war dabei
nicht nur die zeitlich genaue Fixierung des Weltuntergangs
durch den Mailinder Kinderarzt; ganz absurd ist ja schon der
Glaube, daB3 Welt und Kosmos irgendwie «untergehen» kénnen.
Vernunft und Wissenschaft sagen: Unser Planet, die Erde,
kann vielleicht einmal irgend einer Katastrophe zum Opfer
fallen; das ist aber, gemessen am Ganzen und innerhalb des
Kosmos, ein sehr kleines Geschehen; bedeutungsvoll gewif} fiir
den Menschen, nicht aber fiir den Kosmos. Die biblische Schop-

fungslehre allerdings weif3 es anders; sie behauptet, das, was
ewig dauere und nicht untergehen kinne, das sei Gott; dieser
ewige Gott habe die Welt friiher einmal aus seiner Seinsfiille
heraus geschaffen, hole sie aber am Jiingsten Tage auch wieder
in seine gottliche Seinsfiille zuriick. In diesem biblischen Simn
und nur so kann der Christ von Weltuntergang sprechen, denn
Weltuntergang ist immer nur da méglich, wo eine Weltschép.
fung durch einen Gott vorausgegangen ist. Untergehen kamn
immer nur eine Welt, die vorher auch geschaffen worden ist.
Der Untergang hebt die vorausgegangene Schépfung wieder auf.

Vernunft und Wissenschaft lehren aber heute just das Ge
genteil: Ewigen Bestand hat nicht der Gott der Christen, son-
dern der Kosmos. Im Raume des Kosmos aber und der Men
schengeschichte kommen und gehen die Religionen, kommen
und gehen die Gottesbilder, kommen und gehen die Schop-
fungsmythen. Darum kam es denn auch diesen Sommer genau
so, wie es eben kommen muBlte. Von Weltuntergang keine
Rede — der groBle Weltuntergangsprophet aber, der mufte
sich nach dieser sehr blamablen Widerlegung seiner Prophetic
in die Stille und in das Dunkel zuriickziehen. Es ist wieder
einmal und nun wohl fiir lingere Zeit vorbei mit dem einfilti-
gen Gerede von Weltuntergang.

Késtlich war das Spiel der Kirche. Da hat sie sich wieder
einmal in die Brust geworfen und in allen méglichen Prokla-
mationen verkiindigt, daBl darin der Fehler aller Weltunter-
gangsvoraussagen liege, daf} sie den genauen Zeitpunkt voraus:
sagen. Diese Fixierung sei dem Menschen nicht gegeben, dieses
Geheimnis behalte Gott fiir sich allein. So weit gut — aber
dabei hat die Kirche die Hauptsache wohlweislich verschwie-
gen. Denn auch sie glaubt ja an die Moglichkeit eines Welt:
unterganges und muf} so lange daran glauben, als sie auch die
Schopfung lehrt. Diese Schopfungslehre kann sie aber nicht
aufgeben, die gehort zu den Fundamenten des christlichen
Glaubens. Diese Weltuntergangsmoglichkeit ist nun aber genau
so absurd, wenn nicht noch absurder, als ihre zeitliche Fixie
rung durch einen iibereifrigen Sektenprediger.

auf dieses Unikat war, auf dem als friiherer Besitzer der Name Gothe zu
lesen ist, der aber nicht mit dem Dichterfiirsten identisch sein kann, da
er in einer Notiz zum «Esprit» dariiber Klage fiihrt, «er habe sein Buch
1763 (in diesem Jahre war Goethe 14 Jahre alt) aus einer Handschrift,
die im Besitz des Stabsarztes vom Regiment Puttkammer war, abgeschrie-
ben, als eine groBe Seltenheit...»

Ebenso besaB der durch seine literaturwissenschaftlichen Auseinander-
setzungen mit den Schweizer Aesthetikern Bodmer und Breitinger be-
kannte Dichter Christoph Gottsched eine Abschrift des Buches von den
drei Betriigern aus dem Jahre 1719. Aus einer zu diesem Buche gemachten
Angabe Gottscheds erfahren wir auch die interessante Tatsache, dafl
Prinz Eugen von Savoyen (1663 bis 1736) ein ihnliches Werk «De im-
posturis religionum breve compendium» um 80 Imperialien* kiiuflich er-
worben habe.

Obgleich die franzosische Ausgabe von 1719 und ihre deutsche Ucber-
setzung fiir das legendire Buch «De tribus impostoribus» aus dem 13.
Jahrhundert und als ein Werk Spinozas und der englischen Deisten® aus-
gegeben wurde, ist es augenscheinlich, daB weder Spinoza noch einer der
englischen Freidenker als Verfasser in Frage kommen. Der Autor der
franzosischen Ausgabe behauptet offen, als Atheist strengster Observanz,
nach dem Programm des alten Titels, daB Moses, Jesus und Mohammed
Erzbetriiger waren. Vor allem sei die Unwissenheit die Hauptquelle der
falschen Vorstellungen, die sich die Menschen von der Gottheit, von der
Seele und von den Geistern gemacht haben®. Das Volk wurde von den
Priestern an einen solchen Irrtum, an einen solchen Irrglauben gewdhnt,
die Wahrheit zu verkiinden sei gefihrlich und ein Freidenker zu sein gelte

4 DaB der sehr kunstlichende Prinz, der in seinem Schlo8 Belvedere in Wien auch eine
groBe Bibliothek besaB, ein Werk um diesen Preis kaufen konnte, ist zwar nicht zu be-
zweifeln. Dennoch iibersteigt diese Summe, wenn der russische Goldimperial, der einen
Wert von 10 Rubeln hatte, gemeint ist, also 800 Rubel, den Wert dieses Biichleins. Wahr-
scheinlich ist der Kaufpreis aus leicht begreiflichen Griinden stark iibertrieben. Diese fran-
zosische Handschrift des Prinzen Eugen «Trois Imposteurs», die das Ex Libris des Prinzen
enthiclt. gelangte, wie uns Mauthner S. 327 mitteilt, in den Besitz des Hegelianers Karl
Rosenlkranz (1805 bis 1879).

5 Der Deismus war die in England seit der Aufklirung entstandene Weltanschauung, da8l
es zwar einen Gott als Urgrund der Welt gebe, daB aber keinerlei Eingriffe dieses Gottes
nach der Schépfung mehr stattfanden, weder als Wunder noch durch die Sendung scines
Sohnes aunf die Erde.

92

als Schimpfwort, als Beleidigung. Der natiirliche Verstand geniige allein,
um zu wissen, daB ein gottliches Wesen, dem die hiochste Vollkommenheit
zugeschrieben wird, weder die schlechten noch die guten Eigenschaften
haben konne, die ihm von den Aposteln und Propheten beigelegt wur
den. Nur dic Furcht der Menschen (die Griechen nannten es Deisidai
monia) habe zu der Vorstellung unsichtbarer, gottlicher Wesen gefiihrt.

Auf die Frage, was Gott sei, antwortet der mittelalterliche Freidenker
in unverkennbarer Inkonsequenz sciner atheistischen Ueberzeugung: ein
uncndliches Wesen von ausgedchnter Substanz. Der Aberglaube stelle sich
ihn geistig vor, aber zugleich mit der Pracht eines Konigs, mit Fiilen,
Hinden, Augen und Ohren. Dann aber bricht die freidenkerische Welt:
anschauung des Herausgebers der Schrift mit aller Entschiedenheit und
Schiirfe hervor, indem er zur Widerlegung des vorhin zitierten Anthro-
pomorphismus den bekannten Satz des griechischen Philosophen Xeno-
phanes anfiihrt: Wenn ein Ochs oder ein Escl sich Gott vorstellen oder
malen konnte, er wiirde ihn als einen Ochsen oder Esel malen oder vor
stellen . ..

Im dritten Kapitel dieses Traktats werden die Religionsstifter als Ehr-
geizlinge hingestellt, des Betruges an ihren Gliubigen bezichtigt, und e
wird ihnen vorgeworfen, dic Unwissenheit des Volkes ausgeniitzt und fiir
ihre Zwecke miBbraucht zu haben. Die schiirfsten Invektiven aber werden
gegen Moses und die Juden vorgebracht. Zum Unterschied von der deut
schen Ausgabe zeigt die franzésische cine ausgesprochen tendenzibse, ju-
denfeindliche Einstellung, die auf den Verfasser als Freidenker, der doch
den Humbug aller drei Religionen und ihrer Begriinder an den Pranger
stellen will, ein schiefes Licht wirft.

6 Zu derselben Erkenntnis ist fast 250 Jahre spiiter Georg Schneider in seinem Buch¢
«Kernprobleme des Christentums». Ehrenfried-Klotz-Verlag, Stuttgart 1959, gekommen. 1*
dem er die Frage nach dem Verhiiltnis der urchristlichen Botschaft zum sogenannten Pav
linismus eingehend darstellt, wobei der SchluBgedanke seiner Untersuchung in der gew!
untheologischen These gipfelt, «daB der Glaube an Jahwe. an Donar und Jesus, an irgend:
welche Propheten oder Heiligen religioser oder politischer Prigung dic Menschheit vor des
Unglauben, der Unvernunft, der Unbildung und der Unmenschlichkeit niemals wird be-
freien oder retten konnen. Dem Verfasser geht es — hier kommt aber seine religigse Eir
stellung deutlich zum Vorschein —. nicht um die Rettung eines Gottes oder .Gottesme™
schen’ — es geht um die Rettung des Gottes im Menschen, um die Rettung des Mensche?
schlechthins. (Dic Freigeistige Aktion. April 1960, S. 35.)




IV.

Merke — wiirde unser guter alter Hebel in seinem «Rheini-
schen Hausfreund» sagen: Was absurd ist, weil es der Realitit
und der Tatsdchlichkeit widerspricht, das bleibt nun einmal
absurd. An dieser Absurditit kann auch die stirkste Intensi-
vierung des christlichen Glaubens, und wenn diese Intensitits-
steigerung bis zum Martyrium geht, nicht ein «Tiittelchen»
indern, um hier ausnahmsweise einmal mit Luther zu spre-
chen. Die Bibel, ja, die behauptet, daf3 ein starker Glaube
aush Berge versetzen kénne. Die Realitit aber kennt keinen
einzigen solchen Berg, der durch den Glauben allein, sola fide,
versetzt worden wiire. Die Realitit lehrt uns, daf3 auch das
kleinste Erdkriimelchen nur durch energetische oder materielle
Realitiit aus seiner natiirlichen Lage herausgehoben werden
kann. Realitiit kann immer nur wieder durch Realitidt bewegt
werden. Omikron

Darf die Wahrheit nicht gelehrt werden?

Der Briefkastenonkel von Radio Beromiinster gab am 21.
Dezember 1959 den Bericht einer Mutter bekannt, laut wel-
chem ein Lehrer in der Religionsstunde gesagt hitte: die Ge-
schichten im Alten Testament seien als Mirchen aufzufassen.
Der Briefkastenonkel gab seine Meinung dazu folgendermaflen
kund: «Wenn der Lehrer das wirklich gesagt hat, sollte er kei-
nen Religionsunterricht erteilen.»

Allem nach gehort der Kommentator zu jenen seltenen Hei-
ligen, welche die altjiidischen Sagen der Bibel buchstiblich
Wort fiir Wort als wahr hinnehmen, als tatsiichlich so und
nicht anders geschehen. Oder findet er, die Kinder sollten glau-
ben, was er lingst wie jener Lehrer als Mirchen auffat?

Jeder Erzieher, der dem Kinde gegeniiber eine saubere, ver-
antwortungshewuflte Haltung einnimmt, kennt den Satz: Fiir

unsere Kinder ist das Beste gerade gut genug. Zum Besten ge-
hort vor allem Wahrheit. Der Briefkastenonkel hitte also bes-
ser getan, dem Lehrer recht zu geben und den Religionsunter-
richt ganz aus der Schule zu verbannen, ihn der Kirche zu
iiberlassen. Nicht der freidenkende Lehrer soll keinen reli-
gionsgeschichtlichen Unterricht erteilen diirfen — wahrschein-
lich wiire nur er fihig, ihn gut zu erteilen —, sondern unsere
Staatsschulen sollten iiberhaupt auf «Religion» als Unterrichts-
fach verzichten. Das wiire eine Angelegenheit der verschiede-
nen Religionsgemeinschaften. Statt dessen wire ein ethischer
Unterricht am Platz. Zu diesem gehort zweifellos auch die Er-
ziehung zur Aufrichtigkeit, die Erziehung zur Wahrheit. Der
Religionsunterricht, wie er allem nach der anfragenden Mutter
und dem antwortenden Briefkastenonkel vorschwebt, erzieht zur
Verlogenheit! Welches Kind glaubt, daB3 all die Tiere, die es
im Zoologischen Garten gesehen hat, in Noahs Arche Platz
fanden, daB Sarah noch mit hundert Jahren ein Kind bekam
usw.? Der Ausspruch, es seien Mirchen, trifft das Richtige und
ist auch dem kindlichen Verstindnis angepaft.

DaB unsere geschiiftstiichtige Christenheit selbst dafiir sorgt,
dafl ihre Mirchen von den Kindern nicht allzu ernsthaft ge-
glaubt werden, zeigt der folgende Aufsatz eines ZweitkldBlers
iiber den «Samichlaus»:

«Nun war Niklausabend da. Ich habe einen Samichlaus ge-
sehen drauBlen. Er hatte einen roten Mantel an, einen langen
Bart, der bis an die Knie reichte. Er hatte Stiefel an. Auf dem
Riicken trug er einen groflen, weillen Sack. Er machte lange
Schritte. Er stiitzte sich auf einen langen Stecken. Ich rief
ihm: ,Samichlaus, kommst du auch noch zu mir?’ Der Sami-
chlaus antwortete: ,Ich gehe nur zu denen, die mich gerufen
und mir Geld gegeben haben fiir die Mandarinen und die
Niisse.” Da sagte ich: ,Aber komm doch gleichwohl. Zu uns ist
noch keiner gekommen, bitte, komm doch zu uns!” Dann sagte
er: ,Zuletzt dann, wenn ich bei allen andern gewesen bin!’ Da-
mit ging er. Aber er kam nicht zu uns.»

Der Lehrer fragte das Kind, ob es denn nicht traurig gewe-
sen sei, dal der St. Niklaus nicht zu ihm gekommen sei. Aber

Die drei letzten Kapitel behandeln in einer oberflichlich materialisti-
schen Auffassung das Gottesproblem, den Dimonenglauben, das Wesen

der «Geister» und «Gespenster», die er natiirlich mit Recht — fiir die
damalige Zeit aber ein Wagnis — als Geschopfe der Einbildung bezeich-

net. Der Teufel miisse

wenn alles Erschaffene gottlichen Ursprungs
ist — von Gott geschaffen worden sein, womit sich aber der «Allmich-
tige», der «Allwissende» und «Allgiitige» selber ein schlechtes Zeugnis fiir
seine Allmacht, seine Allwissenheit und seine Allgiite ausstellt. Dann gibe
es in der Welt ein gutes und ein béses Prinzip, entsprechend der Lehre
des Persers Mani, des Manichiismus, worauf schon Pierre Bayle in seinem
Dictionnaire historique et critique» hingewiesen hat.

Das sechste und siebente (letzte) Kapitel wendet sich in schirfster
Form gegen den Glauben an Geister, Gespenster und an den Teufel und
liefert somit den besten Beweis fiir die atheistische Gesinnung des Ver-
fassers. Es schlieBt mit den Worten:

«Diejenigen, so die Wahrheit lieben, werden ohne Zweifel einen gro-
Ben Trost darin finden; und bloB diesen suche ich zu gefallen, ohne
mich im geringsten um die zu kiimmern, die ihre Vorurteile fiir un-
fehlbare gattliche Ausspriiche halten.»

Die deutsche Uebersetzung, die von der Handschrift Mauthners nur in
wenigen Sitzen abweicht, hat den sonderbaren Titel «Spinoza II. oder
Subiroth Sopim. Rom, bei der Witwe Bona Spes. 5770». Obgleich die
bfdl‘uh-ndsten Orientalisten sich mit der Losung der Frage, was der
Untertitel Subiroth Sopim bedeute, eingehend beschiiftigten, vor allem
im Glauben, cs mit hebriischen Worten zu tun zu haben, wie es den An-
schein und wie es offenbar der auf eine buchhindlerische Mystifikation
ausgehende Herausgeber beabsichtigt hatte, kamen sie doch auf keinen
Efflncn Zweig. Erst der als Schriftsteller und Literaturhistoriker bekannte
Sozialistenfiithrer Gustav Landauer fand des Ritsels Losung. Er erkannte
lie Worte «Subiroth Sopim» als ein Anagramm, als die fast genaue Um-
kehrung des Wortes «Impostoribus».

Diese Handschrift, die entsprechend dem Satzbau, der alten Sprache
md der Vorlage, die viel dlteren Datums sein muBte, 1787 niederge-

schrieben wurde, «der Mode vom Anfang des Jahrhunderts» entsprach,
trug den Titel: )
«Das Buch von den dreyen Erzbetriigern, Mose, Mesia und Mahomed
oder vom Gebrauch der Vernunft oder Subiroth Sopim. Ein iiberaus
rares Manuskript in franzosischer Sprache. Nunmehro aber ins Teut-
sche iibersetzt und mit einer historischen Nachricht vermehrt. 1745.»

Des Interesses wegen sei noch erwiihnt, daB der deutsche Uebersetzer Ge-
danken der deutschen Deisten, besonders Lessings, Reimarus’ und Nicolais
fiir seine Zwecke beniitzt und dem Biichlein einen Abschnitt «Von der
Erbsiinde» beigibt, in dem der fiir die damalige Zeit gewiB verniinftige
Satz zu lesen ist: «Nur an Tieren kann die Schuld der Eltern auch auf
die Kinder iibergehen und sich an diesen richen.»

Die Bedeutung dieses cinzigartigen Buches «De Tribus Impostoribus» in
scinen verschiedenen Varianten, Zusitzen, Einschiiben und Auslassungen
in den uns erhaltenen Handschriften liegt vor allem darin, daB die Vor-
stellung von der Existenz Gottes und der Notwendigkeit seiner Verehrung
klar und deutlich durch den Hinweis auf den Mangel eines klaren, in sich
widerspruchslosen Gottesbegriffs paralysiert wird, und sodann darin, daB
gezeigt wird, dafl die von den Theologen und Priestern gepriesene «Gottes-
erkenntnis» beim Volke lediglich cine Folge der ihm von den «Seel-
sorgern» in Predigten und Flugschriften cingebleuten Hirngespinste sei.

Die groBe Bedeutung dicses Werkes fiir die Geschichte des Freiden-
kertums und des Atheismus hat Bartsch, der letzte Herausgeber, mit
Recht darin gesehen, dall es einen Versuch darstellt,

«den Ursprung einer bestimmten Religion zu subjektivieren (das
heiBt zu vergegenstindlichen, Anmerkung des Verfassers), indem er
in persénlichen, egoistischen Motiven des jeweiligen Stifters gesucht
wird, als historische Entwicklungsstufe zum Atheismus hin..., als
Entwicklungsstufe in dem groBen Rahmen des Kampfes gegen die
mittelalterliche Ideologie. Dicse Tradition religionskritischen Den-
kens reicht in Deutschland vom ilteren deutschen Pantheismus iiber
den deutschen Spinozismus und Ludwig Feuerbach bis zur wissen-
schaftlichen Religionskritik durch Karl Marx und Friedrich Engels».

Friedrich Tramer

93



	Buchbesprechung

