Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 11

Artikel: Leo Tolstois Weg zu Gott : zum 50. Todestag des Dichters
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(Wir konnen Ihnen gliicklicherweise mitteilen, da} sich in
dem eingangs erwihnten Falle innerhalb der Verwandtschaft
ein Sprecher finden lieB, der die Trauerfeier in freigeistigem
Sinne wiirdig durchfiihrte.) E.Br.

Leo Tolstois Weg zu Gott

Theodor Hartwig
Zum 50. Todestag des Dichters.

Um zu verstehen, warum der alternde Tolstoi des Trostes
der Religion bedurfte, geniigt es nicht, seine «Beichte» zu le-
sen. Denn dieses Bekenntnis bildet nur den Schluflstein einer
Entwicklung, deren Etappen am deutlichsten durch die Selbst-
darstellungen im «Teufel> und in der «Kreutzersonate» ge-
kennzeichnet sind. Von keinem Dichter gilt das bekannte
Ibsen-Wort vom «Gerichtstaghalten iiber sich selbst» so sehr
wie von Tolstoi. Was er seinem Tagebuch nicht anzuvertrauen
wagte, das finden wir in kaum verhiillter Form in seinen Wer-
ken, deren Wirkung vielleicht gerade deshalb so nachhaltig ist.
Jeder Leser fiihlt sich im Innersten beriihrt von der geradezu
selbstquiilerischen Griibelsucht des Dichters, dem gegeben war
«zu sagen, was wir leiden».

Diese Leiden, obwohl seelischer Natur, sind vielfach auf
duflere Umstinde zuriickzufiihren. Insbesondere wird das Ge-
geniiberstehen von Mann und Frau durch die bestehenden ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse vergiftet, die sich in jener heuch-
lerischen Moral auswirken, deren Anwalt die Kirche ist. Sie ist
es, die den Kampf gegen natiirliche Sexualitdt in den Mittel-
punkt ihrer Bestrebungen stellt; von ihrem Standpunkt aus
iibrigens mit Recht, denn unterdriickte Sexualitdt wirkt reli-
gionsbildend, wie das Beispiel Tolstois deutlich zeigt. Sein Le-
ben und Schaffen ist geradezu gekennzeichnet durch unbe-
friedigte Sexualitiit, und er ist an diesem inneren Konflikt auch
zugrunde gegangen.

Seine Gattin war frigid (gefiihlskalt),er selbst aber naturhaft
liebesbediirftig, wie etwa Goethe. Wihrend dieser jedoch, sei-
nem gesunden Instinkt folgend und allen Standesriicksichten
trotzend, einen «Betthasen» — wie die Frau Rat ihre Schwie-
gertochter spottisch bezeichnete — ehelichte, brach Tolstoi das
ihn begliickende Liebesverhiltnis mit der Biduerin Aksinja ab
und heiratete ein Middchen aus der sogenannten «guten» Ge-

sellschaft. Diese Fehlentscheidung ist zweifellos auf tiefer lie-
gende psychische Ursachen zuriickzufiithren, wahrscheinlich
auf eine Mutterbindung Tolstois, die dadurch verstirkt war,
weil seine Mutter friihzeitig starb; er war damals erst 2 Jahre
alt, und in seiner ungestillten Sehnsucht nach Mutterliebe
schmiegte er sich als Kind an jede Frau an, die in ihrem Ge-
haben etwas Miitterliches an sich hatte.

Wir wissen heute aus der psychoanalytischen Forschung, dafl
solche Menschen infolge ihrer Mutterbindung an gewissen
Sexualhemmungen leiden, wodurch ihr Eheleben von vorne-
herein ungiinstig beeinflult wird. Welchen traurigen Verlauf
Tolstois Ehe mit Sofia Andrejewna (Sonja) genommen hat,
kann in einem auch in deutscher Sprache erschienenen
Buch von Kallinikow «Leo Tolstoi, die Tragodie seiner Ehe»
nachgelesen werden. Die deutsche Ausgabe wurde von E.W.
Groger besorgt und ist im Verlag Julius Kittls Nachf., Mihr.
Ostrau, erschienen. Eine innere Stimme warnte Tolstoi vor
dieser Heirat, und noch am Hochzeitstage wollte er zuriick-
treten. Doch vermutlich wiire jede standesgemifle Ehe un-
gliicklich verlaufen.

Das letzte Kapitel des Buches trigt die Ueberschrift «Ge-
nialer Wahnsinn» und schildert, wie der alternde, in sich zu-
sammengebrochene Dichter religiosen Wahnideen zuzuneigen
beginnt. Es sind die inneren Schuldgefiihle, auch sich selbst
gegeniiber, die sich auf solche Weise in sein Bewufltsein driin-
gen. Der junge, lebensfreudige Tolstoi kennt noch nicht der-
artige Anwandlungen, sondern umfaf3t in spinozistischem All-
naturgefithl Welt und Leben; besonderes Verstindnis bringt
er primitiven Menschen und Kindern entgegen. Religitse An-
wandlungen tauchen erst auf, als sich infolge des dauernden
sexuellen Unbefriedigtseins kérperliche Beschwerden — Kopf-
schmerzen, iibermidBiger Blutandrang usw. — einstellen. Es
erscheint heute unfaBbar, daf3 die damaligen Aerzte den nahe-
liegenden Zusammenhang nicht erkannten. Dal3 Tolstoi selbst
seinem eigentlichen Leiden verstindnislos gegeniiberstand, ist
erklirlich; es gehort mit zum Krankheitsbild des Neurotikers,
daB er die eigenen Symptome falsch deutet; die innere Zensur
gestattet nicht die Entlarvung des Unterbewuftseins. Hitte
Tolstoi die Ursache seiner Leiden erkannt, so hitte er, trotz
allen moralischen Bedenken, das Liebesverhiltnis mit der Béue-
rin Aksinja wieder aufgenommen, beziehungsweise die Tren-
nung von seiner Gattin vollzogen.

Gerade diesen natiirlichen Ausweg verrammelt er sich mit reli-

der Mode der Zeit und seinen persénlichen Neigungen. Seine Beschifti-
gung mit Aristoteles war fiir seine Weltanschauung bestimmend, die sich
zufillig mit seiner Lebensaufgabe, dic er sich gestellt hatte, deckte.

Da der Kaiser damals wie der Papst um nichts Geringeres als um die
Weltmonarchie kimpfte, traf es sich sehr gut, daf er von der Unhaltbar-
keit der kirchlichen Anspriiche auch aus inneren und historischen Griin-
den vollends iiberzeugt war. Er wuBlte schon, wie die Aufklirer seit mchr
als 100 Jahren, daB die christliche Religion Roms mit der Lehre Christi
keine Aehnlichkeit mehr hatte, daB die «Statthalterschaft Christi», das
Papsttum, eine menschliche Einrichtung war. Unter diesen Umstinden
war es nun kein Wunder, wenn der Kaiser in der Hitze des Streites die
Pfaffen Betriiger und falsche Propheten nannte, von den Heiligenge-
schichten wie von Fiktionen der gricchischen Mythologie sprach und von
der pipstlichen Autoritit behauptete, sie wire auf der menschlichen
Dummbheit begriindet. Es fehlte nicht viel und er hitte an seine eigene
Unfehlbarkeit geglaubt. Die Vergotterung der Kaiser brauchte ja bloB aus
den Pandekten abgeleitet zu werden.

Friedrich II. hatte viel Umgang mit den Arabern auf Sizilien, deren
Lebensgewohnheiten stark auf ihn und seine Lebensfithrung einwirkten,
so daB er in seiner Lebenshaltung kaum mehr als Deutscher, sondern eher
als Italiener in sarazenischem Gewande erschien. Araber umgaben seine
Person, Araber waren seine Hofbecamten und seine Leibgarde; nach orien-
talischer Art hielt er sich einen iippigen Harem. Er war alles in allem
ein entschiedener Gegner des Papsttums und seiner Anspriiche, die er
riicksichtslos bekimpfte. So setzte er den Kampf gegen die Kirche mit
allen Mitteln fort: Zuriicknahme des Kirchenstaates, Forderung einer
kirchlichen Reform und Verwendung sarazenischer Truppen im Kampf
gegen den Papst.

84

Aus seiner Stellung der Kirche gegeniiber, seiner freiheitlichen Gesin-
nung und seines Verhiltnisses zu dem Papste wegen wurde er fiir einen
Freidenker und Atheisten gehalten, dem die Worte «De tribus impostori-
bus» zugeschrieben wurden. «Keine Verleumdung», schreibt Fritz Mauth-
ner in seinem bekannten, grundlegenden Werke «Der Atheismus und seine
Geschichte im Abendlande», (I. Band),

«wurde gescheut, um die Anhiinger des Kaisers von dessen Verwor-
fenheit zu iiberzeugen ... 1239 (das ist das Jahr, in dem er zum 2. Mal
vom Papste exkommuniziert wurde, Anm. d. Verf.) wurde ausdriick-
lich in ciner Enzyklika behauptet: .Dieser Konig der Pestilenz hat er-
klirt, die Welt sei von drei Betriigern getduscht worden, von Jesu,
Moses und Mohammed; die beiden letzten seien wenigstens in Ehren
gestorben, der erste aber am Schandpfahl des Kreuzes'. Ueberdies
habe der Kaiser die Ansicht vertreten, man brauche nichts zu glau-
ben, was nicht der Natur und der Vernunft gemiB sei».
Die Geschichte dieser im Mittelalter geradezu unerhérten Gottesbeliste:
rung geht, wie uns Jacob Presser in seiner 1926 in Amsterdam erschiene-
nen Dissertation «Das Buch .De Tribus Impostoribus’» cindeutig zeigen
konnte, auf eine Schrift des seldschukischen Wesirs Nizam al Molk zu-
riick. In ihr wird dem karmatischen Feldherrn Abd Tahir, dem Eroberer
von Mekka (912/924), der Satz in den Mund gelegt:
«In dieser Welt haben drei Individuen die Menschen betrogen, ein
Hirt, ein Arzt und ecin Kameltreiber. Und dieser Kameltreiber ist
wohl der schlimmste jener drei» ...
Dies mag wohl dic Quelle fiir die mutmaBliche Schrift Kaiser Friedrichs Il
und anderer Darstellungen dieses Themas gewesen scin, bis das Schlag:
wort von den drei Betriigern in den Biichern Gestalt gewonnen hat, di¢



gosen Bedenken, woriiber seine Abhandlung «Lasterhafte Ge-
nisse» hinreichend Aufschluf3 gibt. Er wettert darin gegen Al-
kohol, Tabak und vor allem gegen die Fleischeslust. In einem
tigenen Kapitel «Von den Beziehungen der Geschlechter zu-
snander» proklamiert er urchristliche, asketische Grundsitze,
leren Verfall er hauptsdchlich der schonen Literatur zur Last
legt: «Die Schuld an all dem Uebel fillt zum groBten Teil den
Romanschreibern und Dichtern zu, welche den Angelegenhei-
ten der Liebe eine Wichtigkeit verleihen, die sie nicht ver-
fienen, und welche dadurch, daB3 sie die schlimmsten Ver-
rrungen idealisieren, die delikatesten und eindruckfihigsten
\aturen irrefithrens.

Zu solcher «Irrefithrung» hat aber Tolstoi selbst wesentlich
reigetragen, besonders durch seinen Roman «Anna Kareninay,
md es klingt wie ein Widerruf, wenn er nun in der erwdhnten
\bhandlung buBfertig erkldrt: «Ein Christ kann die ge-
chlechtlichen Beziehungen nicht anders ansehen, als fiir eine
\bweichung von der Lehre Christi, eine wirkliche Siinde.»
[Der einst gesunde Tolstoi hiitte offenbar nur den Geschlechts-
ierkehr ohne Liebe als Siinde gegen die Natur empfunden.)
Die Mutterbindung verrit sich in seiner krankhaft iiberspitzten
forderung, «daf3 es Pflicht der Unverheirateten ist . . . gegen
lle Frauen . . . dieselbe Zuriickhaltung zu beobachten, wie
egen ihre Mutter (!) oder ihre Schwester».

Der alternde, durch seine Ehe schwer enttduschte Tolstoi
pricht sogar von «vorgeblichen» (!) physischen Bediirfnissen».
Vomit natiirlich nicht die Tatsache aus der Welt zu schaffen
sty daB3 er selbst diese Bediirfnisse einst in reichlichem Mafe
tefriedigt und iiberdies eine erkleckliche Anzahl Kinder in
lie Welt gesetzt hat. Inwieweit der letztere Umstand auf seine
fifersucht zuriickzufiihren war, bleibe dahingestellt. In einem
foman der russischen Emigrantin Alexandra Rachmanowa
(Tragédie einer Liebe), der ebenfalls die Ehe des Dichters be-
undelt, wird Tolstoi beschuldigt, daB3 er nicht nur auf etwa
wftauchende minnliche Rivalen eifersiichtig war — z. B. auf
inen Jugendfreund seiner Frau (Poliwanow) —, sondern
¢ine Frau auch an der freien Betitigung personlicher Neigun-
ten hinderte; so striubte er sich z. B. dagegen, daB} sie sich
ler Musik widme (Kreutzersonate). Der bitterste Vorwurf ge-
en Tolstoi bezieht sich aber darauf, dafl er als Briutigam —
M Jahre alt — seiner kiinftigen Gattin, damals ein unberiihr-
s, unerfahrenes Ding von 18 Jahren, sein Tagebuch zu lesen
ub, in welchem alle seine Liebschaften gewissenhaft verzeich-

net waren. Das ist keine Wahrheitsliebe mehr, sondern unbe-
wullter aus der Mutterbindung entspringender Trieb, das
Midchen seiner Wahl zu krinken. Ueberdies suchte er seine
Frau seelisch zu modeln, und als ihm dies nicht gelingt, sorgt
er — unbewuflt — fiir ihre Isolierung; sie kommt aus den
Schwangerschaften gar nicht mehr heraus.

Der sexuell unbefriedigte Tolstoi hingegen wird ein richtiger
Gottsucher; er findet sogar eine verstandesmiflige Begriindung
fiir seinen neugebackenenen Gottesglauben. (Alle Neurotiker
suchen fiir ihre Zwangsvorstellungen rationale Erkldrungen,
oft seltsamster Art.) Der ehemals so glaubenskritische Tolstoi
sucht sich vor seiner Vernunft zu rechtfertigen: In der «Beich-
te» erklédrt er, dafl das Leben an sich keinen Sinn habe, wenn
es kein hoheres Prinzip (Gott) geben wiirde. (Man versteht:
Solange Tolstoi bei der Biuerin Aksinja sein Liebesgliick fand,
da hatte das Leben noch einen Sinn fiir ihn. Erst als er in
seiner Ehe die «Tragodie des Schlafzimmers» qualvoll erlebte,
verzweifelte er an dem Sinn des Lebens iiberhaupt, nidmlich
seines Ehelebens.)

Die Kette schlieBt sich: Tolstoi wird religids. Schuldgefiihle
treiben ihn in Buf}’ und Reu’. Mit der Kirche will er aller-
dings nichts zu tun haben. (Hier scheint iibrigens auch ein un-
bewuBlter innerer Protest gegen seine Gattin vorzuliegen, die
streng kirchenglidubig war; sie betet, er aber «findet alle reli-
giosen Zeremonien licherlich». Schon als Verlobter erklirt er:
«Sonja, auch an Gott glaube ich nicht. Ich soll zur Beichte
gehen vor der Hochzeit, und ich habe keinen Funken von
Glauben.» Nun aber macht er einen Unterschied zwischen Re-
ligion und Kirche.) In der erwihnten Abhandlung «Laster-
hafte Geniisse» beschiftigt er sich im Schlukapitel mit der
Frage «Kirche und Staat». Dort heilt es unter deutlicher An-
spielung auf den Mif3brauch der Religion zu politischen Zwek-
ken und auf die staatserhaltende Rolle der Kirche: «Die Weihe
der Staatsgewalt durch das Christentum ist eine Gottlosigkeit,
ja mehr noch als eine Gottlosigkeit: sie ist der Ruin des Chri-
stentums selbst.» Der religiose Gedanke an sich wird ihm je-
doch zur «Beziehung des Menschen zu Gott» und zum «ver-
borgenen Zweck des menschlichen Lebens» iiberhaupt.

So ist es denn nicht verwunderlich, daB3 Tolstoi schlieBlich
—- zum groflen Leidwesen seiner Frau — aus der rechtgldubi-
gen Kirche ausgeschlossen wurde. Er ist ein richtiger Sektie-
rer, und seine von der Kirchenlehre abweichenden religidsen
Anschauungen lassen sich aus der eigenarttigen Mentalitit des

ws noch heute als Abkommlinge dieser Urfassung in lateinischer und
anzgsischer Sprache vorliegen.

Trotz dieser antikirchlichen weltanschaulichen Einstellung in religivsen
fragen hat Friedrich II. zur Stirkung seiner kaiserlichen Macht in poli-
lichen Belangen eine streng konservative Linie verfolgt, er erlieB strenge
besetze gegen Ketzer und Abtriinnige (1220 und 1232). Trotzdem wurde
tt aber schon bei Lebzeiten in klerikalen Kreisen als Vorliufer des Anti-
thrist bezeichnet. Nach seinem Tode entstand die Sage, er wiire nicht ge-
Worben, sondern hiclte sich irgendwo in cinem feuerspeienden Berge —
uan nannte den Aetna — verborgen und er wiirde wiederkehren, um das
fnde der Welt herbeizufiihren. Daraus ist spiter in vélliger Umkehrung
ud mit ciner Uebertragung auf Friedrich I. Barbarossa die Sage vom
whlafenden Kaiser Friedrich entstanden, der das Reich wiederherstellen
verde,

Diese Vorstellung diirfte aller Wahrscheinlichkeit nach aus einem isla-
ischen Mythos, dem Welthild der Sia, entstanden sein, nach dem der
2, dem Propheten Mohammed nachfolgende Imam, der sublunarischen
Velt entriickt worden war und dann im Berge Ridwian sich verborgen
bilt, von wo er die Geschicke der Sia, der Perser, leitet, um am Ende der
liten das Reich der Gerechtigkeit auf Erden zu griinden (Barbarossa-
otiv),

Kaiser Friedrich II. hat den Vorwurf der Gottlosigkeit, des Freidenker-
ums und der Autorschaft des Buches De tribus impostoribus, der in der
fimaligen Zeit, aber auch in den folgenden Jahrhunderten als ein unge-
tueres Verbrechen, als die schwerste Gotteslisterung gegolten hat, nie-
als widerlegt noch wurde dieser Vorwurf durch des Kaisers «gottseliges
Edes oder durch scine Teilnahme an der Feier der Heiligsprechung der
Hisabeth von Thiiringen entkriftigt.

«Um so riicksichtsloser», sagt Mauthner a.a.0. in treffender Einfiih-
lung in die politisch und religios eng verbundene Lage, in der sich
der Kaiser befand, «mag er sich im miindlichen Verkehr mit seinen
Getreuen geiiuBert haben. Anekdoten sind iiberliefert, die bereits
Voltaireschen Spott iiber die Bibel und besonders iiber die Hostie
als Kern enthalten. Man kann kaum eine schlimmere Blasphemie er-
denken als den Ausruf vor einem Kornfelde: ,Wieviele Gotter werden
aus diesem Getreide noch entstehen? .. .»
So konnen wir mit Bartsch (Einleitung zu seinem Buche «Von den drei
Betriigern», S. 12) der Ansicht sein:
«Der Hof Friedrichs II. war denn auch der Ort, von welchem aus die
Betrugshypothese ihren Weg durch Europa antrat und wirksam
wurde.»
Der Kaiser, der Sohn der normannischen Prinzessin Konstanze von Sizilien,
der seine Jugend in Italien verbracht und stets in Gesellschaft vornehmer
Araber gelebt hatte!, der uns als impulsiver, temperamentvoller, aber
auch rachsiichtiger Herrscher geschildert wird, der unter den Geboten
und Satzungen der Kirche schwer gelitten hat und vom Papste zweimal
exkommuniziert und mit dem Bann belegt wurde, obwohl er sein Geliibde,
einen Kreuzzug zu unternchmen, erfiillt hatte, hatte natiirlich eine starke
Abneigung gegen die Hierarchie der Kirche und soll, wie uns berichtet
wird, offenbar im Scherz im Sinne des Islams, der den GenuBl des
Schweinefleisches streng untersagte, die Christen Schweine genannt haben.
Wie weit die Abneigung, ja Verachtung des Mohammedaners dem
christlichen Europiier gegeniiber ging, beweisen die Worte: «mi tigad
rahma houik» = Dort ist keine Barmherzigkeit! Womit auf die oft in

! An scinem Hofe herrschte ein weltanschauliches Klima, das sich durch Toleranz gegen-
iiber jeder religisen Ueberzeugung auszeichnete (Bartsch. a. a. 0. S. 12).

85



russischen Bauern ableiten, worauf schon Lenin mit Recht
hingewiesen hat. Aber diese soziologische Deutung reicht im
Falle Tolstois nicht aus; seine Wandlung vom Spotter zum
Gottsucher findet ihre psychologische Erkldrung erst dann,
wenn man seine unbefriedigte Sexualitit als treibende Kraft
erkennt. Er fiihlt sich zu den Bauern — will sagen: zur Biue-
rin Aksinja — hingezogen und als Kleidung bevorzugt er den
ganz und gar ungriflichen Bauernkittel. (Auch hier mag iibri-
gens der innere Protest gegen seine Gattin mitgespielt haben.)

Doch Ruhe findet er auch bei Gott nicht, und er geht seinen
Leidensweg bis zum bitteren Ende. In der Nacht auf den 28.
Oktober 1910 begibt er sich heimlich auf die Pilgerschaft, um
fern von Jasnaja Poljana zu sterben. In der kleinen, entlege-
nen Eisenbahnhaltestelle Astapowo — jetzt heiflit sie ihm zu
Ehren: Lew Tolstoi — in der Dienstwohnung des Stationsvor-
stehers verbringt er die letzten 7 Tage seines so reichen und
doch so ungliicklichen Lebens. Es war wie ein Selbstmord, der
—- wie dies bei vielen Menschen, die den Freitod wihlen — ein
unbewufites Rachemotiv enthielt. Die richtige Losung zu fin-
den, war dem Dichter, der fremde Schicksale psychologisch so
fein zu durchleuchten vermochte, versagt. Goethe wuflte, daf
nur «im Herzen, das sich selber kennt» jene freundlich bren-
nende Lampe entziindet werden kann, von der die «enge Zelle»
unseres Daseins erhellt wird. Tolstoi kannte sein eigenes Herz
nicht; er griibelt immer wieder daritber, wo eigentlich der
Fehler liegt, aber er findet ihn nicht. Einmal schreibt er voll
Verzweiflung an seinen Bruder (1876), dafl ihn nichts mehr
freue und daB ihm wohl «nichts iibrig bleibe als zu sterben».
Dann folgt der Aufschrei: «Aber vielleicht habe ich irgend
etwas iibersehen, etwas nicht begriffen. ... Ich spiirte, irgend-
wo habe ich einen Fehler gemacht.» Er griibelt vergebens; die
innere Zensur hindert ihn daran, den Fehler zu entdecken. So
resigniert er schlieBlich, ohne zu ahnen, dafl auch seine Re-
signation der gleichen Quelle entstammt wie das quilende
Schuldgefiihl, das ihn, den einst so frohen und unbeschwerten,
also religionslosen Menschen, mystischen Ideen zuginglich
macht. Er sucht Trost bei Gott (Symbol des Vaters), aber das
Uebel sitzt dort, wo auch die Suggestion der eintdnigsten Ge-
bete versagt. Nur im ersten Stadium der Resignation erhofft
der Suchende in der religiosen Hingabe eine Erleichterung sei-
ner seelischen Qualen. Das hat Tolstoi in den «Aufzeichnungen
eines Irren» selbst dargestellt.

Dieses erste Stadium geniigt jedoch der Kirche, um ihren

Apparat spielen zu lassen; sie weill genau, welche Bedeutun
der Sexualhemmung als religionsbhildender Kraft zukommt
welche Gefahr ihr selbst droht, wenn die Erkenntnisse d
Psychoanalyse praktisch verwertet wiirden. Leider hat die Fre
denkerbewegung bisher dieser Frage noch nicht die erforde
liche Aufmerksamkeit zugewendet, und so wird es auch weite
hin noch viele Erdenpilger geben, die — so wie Tolstoi — de
Weg zu Gott finden, ohne zu ahnen, welche Kraft eigentlic
ihren «religiosen Bediirfnissen» zugrunde liegt.

Freidenkertum und Politik

«Die Freigeistige Vereinigung der Schweiz ist politisch nel
tral.» Was will dieser Satz besagen?

Das heifit zweifellos, da} ihr jeder freidenkende Mensch a
gehoren kann, gleichgiiltig welchen politischen Anschauunge
er huldigt, gleichgiiltig welcher politischen Partei er angehir
Aber es heilt nicht, und darf nicht heilen, daB} die Freigeisti
Vereinigung sich jeder politischen Stellungnahme zu enthalte
habe. Sie hat nicht Parteipolitik zu betreiben, aber ihre eig
nen Interessen muf} sie auch auf politischem Boden zu wahre
wissen. Unter den Zielen der Freigeitizen Vereinigung d
Schweiz sind angefiihrt:

Forderung der Bestrebungen fiir den Voélkerfrieden!
Férderung der Bestrebungen fiir soziale Werke!

Beeinflussung der Gesetzgebung im freigeistigen Sinne!

All diese Ziele sind Politik — nicht Parteipolitik — aber Pol
tik im Sinne der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz. Wiirl
sie diese Politik nicht betreiben, so wiirde sie sich stillschwe
gend zum Spielball aller reaktioniren Krifte hergeben.

Diese Klarstellung wurde veranlaBt durch den Artikel «W:
halten Sie davon?» in Nr.10 unserer Zeitschrift. Darin h
«ml» die Frage aufgeworfen, ob es richtig sei, im «Freidenker
von der Lage der Fremdarbeiter in der Schweiz zu spreche
«ml» hat diese Frage verneint, es sei eine politische Angeleger
heit, fiir welche andere Presseerzeugnisse zustiindig seien al
das Blatt der politisch neutralen Freigeistigen Vereinigung de
Schweiz, wir hiitten mit der Auseinandersetzung mit Kirch
und Religion genug zu tun.

War es falsch, dafl in Nr.12/1959 ein flammender Prote

den GroBstidten der Welt an den Tag gelegte Gefiihllosigkeit den Armen
gegeniiber hingewiesen wurde. Denn «rahma», das Erbarmen, ist ein Haupt-
merkmal, ja das Wesen Allahs, das den westlichen Menschen nach der
Anschauung der gliubigen Muslime oft fehlt...

Die Frage nach der historischen Wahrheit des vorhin zitierten Ausspru-
ches iiber die drei Religionsstifter Jesu-Moses-Mohammed ist nach der
Ansicht Mauthners viel einfacher zu beantworten, als man gewdhnlich
annimmt:

«Die Wahrscheinlichkeit ist nicht groBer, aber auch nicht geringer als
bei anderen Worten, die von der Tradition hervorragenden Menschen
in den Mund gelegt worden sind. Der urkundliche Beweis durch zwei
klassische Zecugen (den Landgrafen Heinrich von Hessen und Johan-
nes Pistorius) ist fast niemals zu fithren; und wenn dem Sprecher
die Gesinnung und der Ausdruck wohl zuzutrauen sind, so mag man
an der Ueberlieferung festhalten, auf die Moglichkeit hin, dal die
Legende den Ausdruck fiir die Gesinnung erst geprigt hat (nach dem
bewiihrten Grundsatz ,se non & vero, ¢ ben trovato’, Anm. des Ver-
fassers) ... seine Abneigung gegen die einzig vorhandene christliche
Konfession war durch persénliche Erfahrungen zu dem Gefiihl des
Hasses gesteuert worden.» (Mauthner a.a.0., S.307.)
Um die Autorschaft des gefliigelten Wortes von den drei Betriigern, die
Friedrich II. auf Grund seiner antireligiosen und politischen Einstellung
zugeschrieben wurde, niher zu begriinden, fithrt Mauthner zur Kennzeich-
nung des damaligen weltanschaulichen Milieus, in dem der Kaiser lebte,
mit Recht den Umstand ins Treffen, dall die philosophischen Gedanken
des berithmten Philosophen des West-Islams, des Averroes, arab. Moham-
med ibn Ruschd (1126 bis 1196), mit ihren rationellen Vorstellungen
iiber den Gottesbegriff, der philosophische Glaube des Frithscholastikers

86

Petrus Abilardus®, bekannt durch seinen Briefwechsel mit Heloise (107
bis 1146) und schlieBlich die sophistische Dialektik des franzosische
Friihscholastikers Simon von Tournay, bekannt durch seine in den «Quat
stiones quodlibetales» entwickelte Disputierkunst, den Kaiser und seine
Kreis so stark becindruckt haben, daB sie mehr oder weniger bei ihre
Symposien freigeistigen Ideen huldigten. Denn, wie Mauthner a.a.0. ab
schlieBend ausfiihrt:

«In Friedrichs Umgebung lebten Christen, Juden und Araber, di
doch gewiB alle an ihre ererbte Religion nicht mehr glaubten. Mi
mangelhaftem historischem Sinn mag jede Partei in frechen Tisch
reden die Stifter der beiden anderen Religionen fiir ,Betriiger’ er
klirt und sich iiber den Stifter der eigenen zuriickhaltend geiuler
haben. Nichts lag daher niher, als alle diese Sitze lachend zusam
menzufassen in das unparteiische Wort: alle drei sind Betriiger g
wesen .. .o,

genau so wie cinige Jahrhunderte spiter Heine in ciner dhnlichen Situ#

tion die Disputation in der Aula zu Toledo mit dem bekannten, viel i

tierten Vers schlieBt:

«Welcher recht hat, weill ich nicht —
doch es will mich schier bediinken,
dall der Rabbi und der Ménch,
daB sie alle beide stinken .. .»
Friedrich Tram¢

* Gerade er war es auch. der in seiner Ethik den Standpunkt vertrat, daB es nicht af

sondern auf die Gesinnung bei der Bearteilung cines Menschen ankommt, auf &
Gesinnung der zufolge dem Kaiser der bekannte Ausspruch von den drei Religionsstifte

wohl zuzutrauen ist.




	Leo Tolstois Weg zu Gott : zum 50. Todestag des Dichters

