
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 11

Artikel: Leo Tolstois Weg zu Gott : zum 50. Todestag des Dichters

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(Wir können Ihnen glücklicherweise mitteilen, daß sich in
dem eingangs erwähnten Falle innerhalb der Verwandtschaft
ein Sprecher finden ließ, der die Trauerfeier in freigeistigem
Sinne würdig durchführte.) E. Br.

Leo Tolstois Weg zu Gott
Theodor Hartwig
Zum 50. Todestag des Dichters.

Um zu verstehen, warum der alternde Tolstoi des Trostes
der Religion bedurfte, genügt es nicht, seine «Beichte» zu
lesen. Denn dieses Bekenntnis bildet nur den Schlußstein einer
Entwicklung, deren Etappen am deutlichsten durch die
Selbstdarstellungen im «Teufel» und in der «Kreutzersonate»
gekennzeichnet sind. Von keinem Dichter gilt das bekannte
Ibsen-Wort vom «Gerichtstaghalten über sich selbst» so sehr
wie von Tolstoi. Was er seinem Tagebuch nicht anzuvertrauen
wagte, das finden wir in kaum verhüllter Form in seinen Werken,

deren Wirkung vielleicht gerade deshalb so nachhaltig ist.
Jeder Leser fühlt sich im Innersten berührt von der geradezu
selbstquälerischen Grübelsucht des Dichters, dem gegeben war
«zu sagen, was wir leiden».

Diese Leiden, obwohl seelischer Natur, sind vielfach auf
äußere Umstände zurückzuführen. Insbesondere wird das

Gegenüberstehen von Mann und Frau durch die bestehenden
gesellschaftlichen Verhältnisse vergiftet, die sich in jener
heuchlerischen Moral auswirken, deren Anwalt die Kirche ist. Sie ist
es, die den Kampf gegen natürliche Sexualität in den Mittelpunkt

ihrer Bestrebungen stellt; von ihrem Standpunkt aus

übrigens mit Recht, denn unterdrückte Sexualität wirkt
religionsbildend, wie das Beispiel Tolstois deutlich zeigt. Sein
Leben und Schaffen ist geradezu gekennzeichnet durch
unbefriedigte Sexualität, und er ist an diesem inneren Konflikt auch

zugrunde gegangen.
Seine Gattin war frigid (gefühlskalt), er selbst aber naturhaft

liebesbedürftig, wie etwa Goethe. Während dieser jedoch,
seinem gesunden Instinkt folgend und allen Standesrücksichten
trotzend, einen «Betthasen» — wie die Frau Rat ihre
Schwiegertochter spöttisch bezeichnete — ehelichte, brach Tolstoi das

ihn beglückende Liebesverhältnis mit der Bäuerin Aksinja ab

und heiratete ein Mädchen aus der sogenannten «guten» Ge-

der Mode der Zeit und seinen persönlichen Neigungen. Seine Beschäftigung

mit Aristoteles war für seine Weltanschauung bestimmend, die sich
zufällig mit seiner Lebensaufgabe, die er sich gestellt hatte, deckte.

Da der Kaiser damals wie der Papst um nichts Geringeres als um die
Weltmonarchie kämpfte, traf es sich sehr gut, daß er von der Unhaltbar-
keit der kirchlichen Ansprüche auch aus inneren und historischen Gründen

vollends überzeugt war. Er wußte schon, wie die Aufklärer seit mehr
als 100 Jahren, daß die christliche Religion Roms mit der Lehre Christi
keine Aehnlichkeit mehr hatte, daß die «Statthalterschaft Christi», das

Papsttum, eine menschliche Einrichtung war. Unter diesen Umständen
war es nun kein Wunder, wenn der Kaiser in der Hitze des Streites die
Pfaffen Betrüger und falsche Propheten nannte, von den Heiligengeschichten

wie von Fiktionen der griechischen Mythologie sprach und von
der päpstlichen Autorität behauptete, sie wäre auf der menschlichen
Dummheit begründet. Es fehlte nicht viel und er hätte an seine eigene
Unfehlbarkeit geglaubt. Die Vergötterung der Kaiser brauchte ja bloß aus
den Pandekten abgeleitet zu werden.

Friedrich II. hatte viel Umgang mit den Arabern auf Sizilien, deren

Lebensgewohnheiten stark auf ihn und seine Lebensführung einwirkten,
so daß er in seiner Lebenshaltung kaum mehr als Deutscher, sondern eher
als Italiener in sarazenischem Gewände erschien. Araber umgaben seine

Person, Araber waren seine Hofbeamten und seine Leibgarde; nach
orientalischer Art hielt er sich einen üppigen Harem. Er war alles in allem
ein entschiedener Gegner des Papsttums und seiner Ansprüche, die er
rücksichtslos bekämpfte. So setzte er den Kampf gegen die Kirche mit
allen Mitteln fort: Zurücknahme des Kirchenstaates, Forderung einer
kirchlichen Reform und Verwendung sarazenischer Truppen im Kampf
gegen den Papst.

Seilschaft. Diese Fehlentscheidung ist zweifellos auf tiefer
liegende psychische Ursachen zurückzuführen, wahrscheinlich
auf eine Mutterbindung Tolstois, die dadurch verstärkt war,
weil seine Mutter frühzeitig starb; er war damals erst 2 Jahre
alt, und in seiner ungestillten Sehnsucht nach Mutterliebe
schmiegte er sich als Kind an jede Frau an, die in ihrem
Gehaben etwas Mütterliches an sich hatte.

Wir wissen heute aus der psychoanalytischen Forschung, daß
solche Menschen infolge ihrer Mutterbindung an gewissen
Sexualhemmungen leiden, wodurch ihr Eheleben von
vorneherein ungünstig beeinflußt wird. Welchen traurigen Verlauf
Tolstois Ehe mit Sofia Andrejewna (Sonja) genommen hat,
kann in einem auch in deutscher Sprache erschienenen
Buch von Kallinikow «Leo Tolstoi, die Tragödie seiner Ehe»
nachgelesen wrerden. Die deutsche Ausgabe wurde von E. W.

Gröger besorgt und ist im Verlag Julius Kittls Nachf., Mähr.
Ostrau, erschienen. Eine innere Stimme warnte Tolstoi vor
dieser Heirat, und noch am Hochzeitstage wollte er zurücktreten.

Doch vermutlich wäre jede standesgemäße Ehe
unglücklich verlaufen.

Das letzte Kapitel des Buches trägt die Ueberschrift
«Genialer Wahnsinn» und schildert, wie der alternde, in sich
zusammengebrochene Dichter religiösen Wahnideen zuzuneigen
beginnt. Es sind die inneren Schuldgefühle, auch sich selbst

gegenüber, die sich auf solche Weise in sein Bewußtsein drängen.

Der junge, lebensfreudige Tolstoi kennt noch nicht
derartige Anwandlungen, sondern umfaßt in spinozistischem All-
naturgefühl Welt und Leben; besonderes Verständnis bringt
er primitiven Menschen und Kindern entgegen. Religiöse
Anwandlungen tauchen erst auf, als sich infolge des dauernden
sexuellen Unbefriedigtseins körperliche Beschwerden —
Kopfschmerzen, übermäßiger Blutandrang usw. — einstellen. Es

erscheint heute unfaßbar, daß die damaligen Aerzte den
naheliegenden Zusammenhang nicht erkannten. Daß Tolstoi selbst
seinem eigentlichen Leiden verständnislos gegenüberstand, ist

erklärlich; es gehört mit zum Krankheitsbild des Neurotikers,
daß er die eigenen Symptome falsch deutet; die innere Zensur

gestattet nicht die Entlarvung des Unterbewußtseins. Hätte
Tolstoi die Ursache seiner Leiden erkannt, so hätte er, trotz
allen moralischen Bedenken, das Liebesverhältnis mit der Bäuerin

Aksinja wieder aufgenommen, beziehungsweise die
Trennung von seiner Gattin vollzogen.

Gerade diesen natürlichen Ausweg verrammelt er sich mit reli-

Aus seiner Stellung der Kirche gegenüber, seiner freiheitlichen Gesinnung

und seines Verhältnisses zu dem Papste wegen wurde er für einen

Freidenker und Atheisten gehalten, dem die Worte «De tribuB impostori-
hus» zugeschrieben wurden. «Keine Verleumdung», schreibt Fritz Mauthner

in seinem bekannten, grundlegenden Werke «Der Atheismus und seine

Geschichte im Abendlande», (I. Band),
«wurde gescheut, um die Anhänger des Kaisers von dessen Verworfenheit

zu überzeugen 1239 (das ist das Jahr, in dem er zum 2. Mal

vom Papste exkommuniziert wurde, Anm. d. Verf.) wurde ausdrücklich

in einer Enzyklika behauptet: Dieser König der Pestilenz hat
erklärt, die Welt sei von drei Betrügern getäuscht worden, von Jesu,

Moses und Mohammed; die beiden letzten seien wenigstens in Ehren

gestorben, der erste aber am Schandpfahl des Kreuzes'. Ueberdies
habe der Kaiser die Ansicht vertreten, man brauche nichts zu
glauben, was nicht der Natur und der Vernunft gemäß sei».

Die Geschichte dieser im Mittelalter geradezu unerhörten Gottesbeläste-

rung geht, wie uns Jacob Presser in seiner 1926 in Amsterdam erschienenen

Dissertation «Das Buch ,De Tribus Impostorihus'» eindeutig zeigen

konnte, auf eine Schrift des seldschukischen Wesirs Nizâm al Molk
zurück. In ihr wird dem karmatischen Feldhcrrn Abu Tähir, dem Eroberer

von Mekka (912/92-1), der Satz in den Mund gelegt:
«In dieser Welt haben drei Individuen die Menschen betrogen, ein

Hirt, ein Arzt und ein Kameltreiher. Und dieser Kameltreiber ist

wohl der schlimmste jener drei»

Dies mag wohl die Quelle für die mutmaßliche Schrift Kaiser Friedrichs II-

und anderer Darstellungen dieses Themas gewesen sein, his das Schlagwort

von den drei Betrügern iu den Büchern Gestalt gewonnen hat, die

84



jiösen Bedenken, worüber seine Abhandlung «Lasterhafte
Genüsse» hinreichend Aufschluß gibt. Er wettert darin gegen
Alkohol, Tabak und vor allem gegen die Fleischeslust. In einem
eigenen Kapitel «Von den Beziehungen der Geschlechter
zueinander» proklamiert er urchristliche, asketische Grundsätze,
leren Verfall er hauptsächlich der schönen Literatur zur Last
legt: «Die Schuld an all dem Uebel fällt zum größten Teil den
Romanschreibern und Dichtern zu, welche den Angelegenheilen

der Liebe eine Wichtigkeit verleihen, die sie nicht ver-
Jienen, und welche dadurch, daß sie die schlimmsten Ver-
irrungen idealisieren, die delikatesten und eindruckfähigsten
Vaturen irreführen».

Zu solcher «Irreführung» hat aber Tolstoi selbst wesentlich
seigetragen, besonders durch seinen Roman «Anna Karenina»,
ind es klingt wie ein Widerruf, wenn er nun in der erwähnten
\bhandlung bußfertig erklärt: «Ein Christ kann die
geschlechtlichen Beziehungen nicht anders ansehen, als für eine
ibweichung von der Lehre Christi, eine wirkliche Sünde.»
(Der einst gesunde Tolstoi hätte offenbar nur den Geschlechts-
rerkehr ohne Liebe als Sünde gegen die Natur empfunden.)
Die Mutterbindung verrät sich in seiner krankhaft überspitzten
Forderung, «daß es Pflicht der Unverheirateten ist gegen
die Frauen dieselbe Zurückhaltung zu beobachten, wie
tegen ihre Mutter oder ihre Schwester».

Der alternde, durch seine Ehe schwer enttäuschte Tolstoi
ipricht sogar von «vorgeblichen» physischen Bedürfnissen».
S'omit natürlich nicht die Tatsache aus der Welt zu schaffen
ist, daß er selbst diese Bedürfnisse einst in reichlichem Maße
befriedigt und überdies eine erkleckliche Anzahl Kinder in
lie Welt gesetzt hat. Inwieweit der letztere Umstand auf seine
Eifersucht zurückzuführen war, bleibe dahingestellt. In einem
Soman der russischen Emigrantin Alexandra Rachmanowa
(Tragödie einer Liebe), der ebenfalls die Ehe des Dichters be-
landelt, wird Tolstoi beschuldigt, daß er nicht nur auf etwa
itiftauchende männliche Rivalen eifersüchtig war — z. B. auf
inen Jugendfreund seiner Frau (Poliwanow) — sondern
eine Frau auch an der freien Betätigung persönlicher Neigun-
;en hinderte; so sträubte er sich z. B. dagegen, daß sie sich
1er Musik widme (Kreutzersonate). Der bitterste Vorwurf ge-
!en Tolstoi bezieht sich aber darauf, daß er als Bräutigam —
M Jahre alt — seiner künftigen Gattin, damals ein unberührte,

unerfahrenes Ding von 18 Jahren, sein Tagebuch zu lesen
ab, in welchem alle seine Liebschaften gewissenhaft Verzeich¬

nis noch heute als Abkömmlinge dieser Urfassung in lateinischer und
iranzösischcr Sprache vorliegen.
Trotz dieser antikirchlichen weltanschaulichen Einstellung in religiösen

fragen hat Friedrich II. zur Stärkung seiner kaiserlichen Macht in poli-
lischcn Belangen eine streng konservative Linie verfolgt, er erließ strenge
Gesetze gegen Ketzer und Abtrünnige (1220 und 1232). Trotzdem wurde
" aber schon bei Lebzeiten in klerikalen Kreisen als Vorläufer des Anti-
dirist bezeichnet. Nach seinem Tode entstand die Sage, er wäre nicht ge-
"orben, sondern hielte sich irgendwo in einem feuerspeienden Berge —•

"an nannte den Aetna — verborgen und er würde wiederkehren, um das
Ende der Welt herbeizuführen. Daraus ist später in völliger Umkchrung
wd mit einer Uebertragung auf Friedrich I. Barbarossa die Sage vom
"Mafendcn Kaiser Friedrich entstanden, der das Reich wiederherstellen
»erde.

Diese Vorstellung dürfte aller Wahrscheinlichkeit nach aus einem
islamischen Mythos, dem Weltbild der Sia, entstanden sein, nach dem der
'2., dein Propheten Mohammed nachfolgende Imam, der sublunarischen
^elt entrückt worden war und dann im Berge Ridwän sich verborgen
•'It, von wo er die Geschicke der Sia, der Perser, leitet, um am Ende der
leiten das Reich der Gerechtigkeit auf Erden zu gründen (Barbarossa-
motiv).

Kaiser Friedrich II. hat den Vorwurf der Gottlosigkeit, des Freidcnker-
nuns und der Autorschaft des Buches De tribus impostoribus, der in der
'»nudigen Zeit, aber auch in den folgenden Jahrhunderten als ein
ungeheueres Verbrechen, als die schwerste Gotteslästerung gegolten hat, nie-
**1» widerlegt noch wurde dieser Vorwurf durch des Kaisers «gottseliges
Ende» oder durch seine Teilnahme an der Feier der Heiligsprechung der
Elisabeth von Thüringen entkräftigt.

net waren. Das ist keine Wahrheitsliebe mehr, sondern
unbewußter aus der Mutterbindung entspringender Trieb, das

Mädchen seiner Wahl zu kränken. Ueberdies suchte er seine
Frau seelisch zu modeln, und als ihm dies nicht gelingt, sorgt
ei — unbewußt — für ihre Isolierung; sie kommt aus den

Schwangerschaften gar nicht mehr heraus.
Der sexuell unbefriedigte Tolstoi hingegen wird ein richtiger

Gottsucher; er findet sogar eine verstandesmäßige Begründung
für seinen neugebackenenen Gottesglauben. (Alle Neurotiker
suchen für ihre Zwangsvorstellungen rationale Erklärungen,
oft seltsamster Art.) Der ehemals so glaubenskritische Tolstoi
sucht sich vor seiner Vernunft zu rechtfertigen : Li der «Beichte»

erklärt er, daß das Leben an sich keinen Sinn habe, wenn
es kein höheres Prinzip (Gott) geben würde. (Man versteht:
Solange Tolstoi bei der Bäuerin Aksinja sem Liebesglück fand,
da hatte das Leben noch einen Sinn für ihn. Erst als er in
seiner Ehe die «Tragödie des Schlafzimmers» qualvoll erlebte,
verzweifelte er an dem Sinn des Lebens überhaupt, nämlich
seines Ehelebens.)

Die Kette schließt sich: Tolstoi wird religiös. Schuldgefühle
treiben ihn in Büß' und Reu'. Mit der Kirche will er allerdings

nichts zu tun haben. (Hier scheint übrigens auch ein
unbewußter innerer Protest gegen seine Gattin vorzuliegen, die

streng kirchengläubig war; sie betet, er aber «findet alle
religiösen Zeremonien lächerlich». Schon als Verlobter erklärt er:
«Sonja, auch an Gott glaube ich nicht. Ich soll zur Beichte
gehen vor der Hochzeit, und ich habe keinen Funken von
Glauben.» Nun aber macht er einen Unterschied zwischen
Religion und Kirche.) In der erwähnten Abhandlung «Lasterhafte

Genüsse» beschäftigt er sich im Schlußkapitel mit der
Frage «Kirche und Staat». Dort heißt es unter deutlicher
Anspielung auf den Mißbrauch der Religion zu politischen Zwek-
ken und auf die staatserhaltende Rolle der Kirche: «Die Weihe
der Staatsgewalt durch das Christentum ist eine Gottlosigkeit,
ja mehr noch als eine Gottlosigkeit: sie ist der Ruin des
Christentums selbst.» Der religiöse Gedanke an sich wird ihm
jedoch zur «Beziehung des Mensclien zu Gott» und zum
«verborgenen Zweck des menschlichen Lebens» überhaupt.

So ist es denn nicht verwunderlich, daß Tolstoi schließlich
— zum großen Leidwesen seiner Frau — aus der rechtgläubigen

Kirche ausgeschlossen wurde. Er ist ein richtiger Sektierer,

und seine von der Kirchenlehre abweichenden religiösen
Anschauungen lassen sich aus der eigenarttigen Mentalität des

«Um so rücksichtsloser», sagt Mauthner a.a.O. in treffender Einfühlung

in die politisch und religiös eng verbundene Lage, in der sich
der Kaiser befand, «mag er sich im mündlichen Verkehr mit seinen
Getreuen geäußert haben. Anekdoten sind überliefert, die bereits
Voltaireschen Spott über die Bibel und besonders über die Hostie
als Kern enthalten. Man kann kaum eine schlimmere Blasphemie
erdenken alB den Ausruf vor einem Kornfelde: Wieviele Götter werden
aus diesem Getreide noch entstehen?'. .»

So können wir mit Bartsch (Einleitung zu seinem Buche «Von den drei
Betrügern», S. 12) der Ansicht sein:

«Der Hof Friedrichs II. war denn auch der Ort, von welchem aus die
Betrugshypothese ihren Weg durch Europa antrat und wirksam
wurde.»

Der Kaiser, der Sohn der normannischen Prinzessin Koustanze von Sizilien,
der seine Jugend in Italien verbracht und stets in Gesellschaft vornehmer
Araber gelebt hatte1, der uns als impulsiver, temperamentvoller, aber
auch rachsüchtiger Herrscher geschildert wird, der unter den Geboten
und Satzungen der Kirche schwer gelitten hat und vom Papste zweimal
exkommuniziert und mit dem Bann belegt wurde, obwohl er sein Gelübde,
einen Kreuzzug zu unternehmen, erfüllt hatte, hatte natürlich eine starke
Abneigung gegen die Hierarchie der Kirche und soll, wie uns berichtet
wird, offenbar im Scherz im Sinne des Islams, der den Genuß des

Schweinefleisches streng untersagte, die Christen Schweine genannt haben.
Wie weit die Abneigung, ja Verachtung des Mohammedaners dem
christlichen Europäer gegenüber ging, beweisen die Worte: «mâ tûgad
rahina houâk» Dort ist keine Barmherzigkeit! Womit auf die oft in

1 An seinem Hofe herrschte ein weltanschauliches Klima, das sich durch Toleranz gegen-
iilier jeder religiösen Ueberzeugung auszeichnete (Bartseh. a. a. O. S. 12).

85



russischen Bauern ableiten, worauf schon Lenin mit Recht
hingewiesen hat. Aber diese soziologische Deutung reicht im
Falle Tolstois nicht aus; seine Wandlung vom Spötter zum
Gottsucher findet ihre psychologische Erklärung erst dann,
wenn man seine unbefriedigte Sexualität als treibende Kraft
erkennt. Er fühlt sich zu den Bauern — will sagen: zur Bäuerin

Aksinja — hingezogen und als Kleidung bevorzugt er den

ganz und gar ungräflichen Bauernkittel. (Auch hier mag übrigens

der innere Protest gegen seine Gattin mitgespielt haben.
Doch Ruhe findet er auch bei Gott nicht, und er geht seinen

Leidensweg bis zum bitteren Ende. In der Nacht auf den 28.
Oktober 1910 begibt er sich heimlich auf die Pilgerschaft, um
fern von Jasnaja Poljana zu sterben. In der kleinen, entlegenen

Eisenbahnhaltestelle Astapowo — jetzt heißt sie ilim zu
Ehren: Lew Tolstoi — in der Dienstwohnung des Stationsvorstehers

verbringt er die letzten 7 Tage seines so reichen und
doch so unglücklichen Lebens. Es war wie ein Selbstmord, der
— wie dies bei vielen Menschen, die den Freitod wählen — ein
unbewußtes Rachemotiv enthielt. Die richtige Lösung zu
finden, war dem Dichter, der fremde Schicksale psychologisch so

fein zu durchleuchten vermochte, versagt. Goethe wußte, daß

nur «im Herzen, das sich selber kennt» jene freundlich
brennende Lampe entzündet werden kann, von der die «enge Zelle»
unseres Daseins erhellt wird. Tolstoi kannte sein eigenes Herz
nicht; er grübelt immer wieder darüber, wo eigentlich der
Fehler liegt, aber er findet ihn nicht. Einmal schreibt er voll
Verzweiflung an seinen Bruder (1876), daß ihn nichts mehr
freue und daß ihm wohl «nichts übrig bleibe als zu sterben».
Dann folgt der Aufschrei: «Aber vielleicht habe ich irgend
etwas übersehen, etwas nicht begriffen. Ich spürte, irgendwo

habe ich einen Fehler gemacht.» Er grübelt vergebens; die
innere Zensur hindert ihn daran, den Fehler zu entdecken. So

resigniert er schließlich, ohne zu ahnen, daß auch seine
Resignation der gleichen Quelle entstammt wie das quälende
Schuldgefühl, das ihn, den einst so frohen und unbeschwerten,
also religionslosen Menschen, mystischen Ideen zugänglich
macht. Er sucht Trost bei Gott (Symbol des Vaters), aber das

Uebel sitzt dort, wo auch die Suggestion der eintönigsten
Gebete versagt. Nur im ersten Stadium der Resignation erhofft
der Suchende in der religiösen Hingabe eine Erleichterung
seiner seelischen Qualen. Das hat Tolstoi in den «Aufzeichnungen
eines Irren» selbst dargestellt.

Dieses erste Stadium genügt jedoch der Kirche, um ihren

den Großstädten der Welt an den Tag gelegte Gefühllosigkeit den Armen
gegenüber hingewiesen wurde. Denn «rahma >, das Erbarmen, ist ein
Hauptmerkmal, ja das Wesen Allahs, das den westlichen Menschen nach der
Anschauung der gläubigen Muslime oft fehlt

Die Frage nach der historischen Wahrheit des vorhin zitierten Ausspruches

über die drei Religionsstifter Jesu-Moses-Mohammed ist nach der
Ansicht Mauthncrs viel einfacher zu beantworten, als man gewöhnlich
annimmt:

«Die Wahrscheinlichkeit ist nicht größer, aber auch nicht geringer als
bei anderen Worten, die von der Tradition hervorragenden Menschen
in den Mund gelegt worden sind. Der urkundliche Beweis durch zwei
klassische Zeugen (den Landgrafen Heinrich von Hessen und Johannes

Pistorius) ist fast niemals zu führen; und wenn dem Sprecher
die Gesinnung und der Ausdruck wohl zuzutrauen sind, so mag man
an der Ueberlieferung festhalten, auf die Möglichkeit hin, daß die
Legende den Ausdruck für die Gesinnung erst geprägt hat (nach dem
bewährten Grundsatz ,se non è vero, è ben trovato', Anm. des

Verfassers) seine Abneigung gegen die einzig vorhandene christliche
Konfession war durch persönliche Erfahrungen zu dem Gefühl des

Hasses gesteuert worden.» (Mauthner a.a.O., S. 307.)
Um die Autorschaft des geflügelten Wortes von den drei Betrügern, die
Friedrich II. auf Grund seiner antireligiösen und politischen Einstellung
zugeschrieben wurde, näher zu begründen, führt Mauthner zur Kennzeichnung

des damaligen weltanschaulichen Milieus, in dem der Kaiser lebte,
mit Recht den Umstand ins Treffen, daß die philosophischen Gedanken
des berühmten Philosophen des West-Islams, des Averroes, arab. Mohammed

ibn Ruschd (1126 bis 1196), mit ihren rationellen Vorstellungen
über den Gottesbegriff, der philosophische Glaube des Frühscholastikcrs

Apparat spielen zu lassen; sie weiß genau, welche Bedeutun
der Sexualhemmung als religionsbildender Kraft zukommt un

welche Gefahr ihr selbst droht, wenn die Erkenntnisse de

Psychoanalyse praktisch verwertet würden. Leider hat die Fre

denkerbewegung bisher dieser Frage noch nicht die erforde]
liehe Aufmerksamkeit zugewendet, und so wird es auch weite
hin noch viele Erdenpilger geben, die — so wie Tolstoi — de

Weg zu Gott finden, ohne zu ahnen, welche Kraft eigentlic
ihren «religiösen Bedürfnissen» zugrunde liegt.

Freidenkertum und Politik
«Die Freigeistige Vereinigung der Schweiz ist politisch nei

tral.» Was will dieser Satz besagen?
Das heißt zweifellos, daß ihr jeder freidenkende Mensch ai

gehören kamt, gleichgültig welchen politischen Anschauunge
er huldigt, gleichgültig welcher politischen Partei er angeliör
Aber es heißt nicht, und darf nicht heißen, daß die Freigeisti«
Vereinigung sich jeder politischen Stellungnahme zu enthalte
habe. Sie hat nicht Parteipolitik zu betreiben, aber ihre eig

nen Interessen muß sie auch auf politischem Boden zu wahre

wissen. Unter den Zielen der Freigeitigen Vereinigung di

Schweiz sind angeführt:

Förderung der Bestrebungen für den Völkerfrieden
Förderung der Bestrebungen für soziale Werke

Beeinflussung der Gesetzgebung im freigeistigen Sinne!

All diese Ziele sind Politik — nicht Parteipolitik — aber Pol

tik im Sinne der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz. Würc
sie diese Politik nicht betreiben, so würde sie sich stillschw
gend zum Spielball aller reaktionären Kräfte hergeben.

Diese Klarstellung wurde veranlaßt durch den Artikel «Wi

halten Sie davon?» in Nr. 10 unserer Zeitschrift. Darin ha

«ml» die Frage aufgeworfen, ob es richtig sei, im «Freidenker

von der Lage der Fremdarbeiter in der Schweiz zu sprechet
«ml» hat diese Frage verneint, es sei eine politische Angelegei
heit, für welche andere Presseerzeugnisse zuständig seien al

das Blatt der politisch neutralen Freigeistigen Vereinigung de

Schweiz, wir hätten mit der Auseinandersetzung mit Kirch
und Religion genug zu tun.

War es falsch, daß in Nr. 12/1959 ein flammender Protei

Petrus Abälardus", bekannt durch seinen Briefwechsel mit Hcloise (lOi

bis 1146) und schließlich die sophistische Dialektik des französische!

Frühscholastikcrs Simon von Tournay, bekannt durch seine in den «Quae

stiones quodlibetales» entwickelte Disputierkunst, den Kaiser und scinei

Kreis so stark beeindruckt haben, daß sie mehr oder weniger bei ihre'

Symposien freigeistigen Ideen huldigten. Denn, wie Mauthner a.a.O. ab

schließend ausführt:

«In Friedrichs Umgebung lebten Christen, Juden und Araber, &'

doch gewiß alle an ihre ererbte Religion nicht mehr glaubten. Mi'

mangelhaftem historischem Sinn mag jede Partei in frechen Tisrl

reden die Stifter der beiden anderen Religionen für .Betrüger' er-

klärt und sich über den Stifter der eigenen zurückhaltend geäußrr1

haben. Nichts lag daher näher, als alle diese Sätze lachend
zusammenzufassen in das unparteiische Wort: alle drei sind Betrüger f
wesen .»,

genau so wie einige Jahrhunderte später Heine in einer ähnlichen Situ*

tion die Disputation in der Aula zu Toledo mit dem bekannten, viel

tierten Vers schließt:

«Welcher recht hat, weiß ich nicht —
doch es will mich schier bedünken,
daß der Rabbi und der Münch,
daß sie alle beide stinken .»

Friedrich Trara«

- Gerade er war auch, de* r in seiner Ethik den Standpunkt vertrat, daß es nicht
Werke, sondern auf die (rvsimiung hei der Beurteilung eine» Menschen ankommt, »"J

Gesinnung tier ziifolpe dem Kaiser der bekannte Ausspruch von den drei Religionslt»
wohl zuzutrauen ist.

86


	Leo Tolstois Weg zu Gott : zum 50. Todestag des Dichters

