
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 11

Artikel: Bestattungsfeier

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Heuer zum Gedenken

In der letzten Ausgabe unserer Zeitschrift mußten wir
berichten, daß unser deutscher Gesinnungsfreund Albert Heuer
gänzlich unerwartet erkrankt und verschieden ist. Der Verlust
trifft die gesamte freigeistige Bewegung in Deutschland schwer :

Heuers tatkräftige Persönlichkeit wird auch uns in der Schweiz
und der internationalen Bewegung sehr fehlen.

Wir begegneten Albert Heuer anläßlich des Dreiländertreffens

der deutschen, österreichischen und schweizerischen
Gesinnungsfreunde in Radolfzell. Mit Staunen und mit Freude
erlebten wir dort als Hauptredner und als Gesprächspartner
einen in der Mitte seines siebenten Jahrzehnts stehenden Mann,
der durch die fesselnde Frische seines Vortrags und ein
Vertrauen erweckendes Verhandlungsgeschick alle Anwesenden mit
Mut und Entschlossenheit zur Hingabe an die freigeistige Sache

erfüllte. Dabei war es auffallend, wie Albert Heuer nicht nur
die alten Aktiven, sondern auch die am Rande, gleichsam in
der Diaspora Lebenden und namentlich die jungen Menschen
anzusprechen und aufzurütteln vermochte.

Albert Heuer war eine Persönlichkeit, die eine Fülle von
Eigenschaften in sich vereinigte, wie sie gerade eine hart um
ihre Existenz ringende und nach Ausbreitung strebende Gei-

stesrichtung braucht. Er hatte den Scharfsinn des unbestechlichen

Denkers, den Elan des Kämpfers, das Talent und die
Ausdauer des Organisators, das pädagogische und didaktische
Geschick des Lehrers und Redners, die Beweglichkeit des Politikers

und reiche Erfahrung im Verwaltungs- und Staatsapparat.
Aber alle Begabung und Erfahrenheit wären nicht so wirkungsvoll

und wertvoll gewesen, wenn Albert Heuer nicht zugleich
eine unerschütterliche Gesinnung und einen unbeugsamen
Charakter gehabt hätte. Vor uns liegt eine Photographie aus den

ersten Nachkriegsjahren, die uns Albert Heuer zusammen mit
dem unvergeßlichen Dr. Kurt Schumacher zeigt: Zwei Männer
aus der deutschen Résistance, die das Inferno des Konzentrationslagers

überdauerten und ungebrochen den Wiederaufbau
iler freiheitlichen Organisationen aus Schutt und Asche
zustande brachten.

Mit seinem initiativen erfolgreichen Wirken in den Freireligiösen

Gemeinden Deutschlands, im Volksbund für
Geistesfreiheit, im Deutschen Monistenbund, im freigeistigen Verlagswesen,

in der Arbeitsgemeinschaft der freigeistigen Organisa¬

tionen Deutschlands, Oesterreichs und der Schweiz hat mis
Albert Heuer ein irdisches Erbe hinterlassen, in welchem er für
uns alle weiterlebt. Ein gutes, greifbares Erbe, das wir hüten
und mehren wollen. F. B.

Von den Schriften Albert Heuers empfehlen wir unseren
Lesern aus dem Sammelband «Die Freireligiöse Bewegung. Wesen
und Auftrag» den aufschlußreichen Aufsatz «Die Organisa-
tionsformen der freigeistigen Bewegung Deutschlands und ihr
soziologischer Aufbau» sowie den Beitrag Albert Heuers in
dem jüngst erschienenen Sammelband «Toleranz».

Bestattungsfeier
Eine Mahnung an unsere Mitglieder.

Ein Todesfall, bei dem wir unserm Gesinnungsfreund leider
keinen Sprecher stellen konnten, veranlaßt uns, Sie dringend
zu bitten, gegebenenfalls die Todesnachricht so bald als möglich

der zuständigen Stelle (Ortsgruppenpräsident, für Einzel-
mitglieder Geschäftsstelle) zukommen zu lassen.

Bedenken Sie erstens, daß unsere Sprecher im Berufsleben
stehen und zur Ausarbeitung der Trauerreden die freien
Abendstunden benützen müssen, während kirchlicherseits die
Verabschiedung Verstorbener zum Beruf des Pfarrers gehört.
Ei ist dafür angestellt.

Zweitens: Die kirchliche Abdankung besteht aus einer Reihe
liturgischer Gebete, die der Pfarrer aus einem Buche vorliest,
einem kurzen Lebensabriß und einer Predigt über irgend einen
Bibelvers, der meistens mit der Persönlichkeit des Verstorbenen

nichts zu tun hat. Wenn also einmal ein Pfarrer in letzter

Stunde zu einer Abdankung aufgerufen wird, so kann er
auf schon vorhandenes unpersönliches Predigtmaterial
zurückgreifen, er kommt nicht in Verlegenheit. Der freigeistige Sprecher

dagegen kann die Zeit weder mit liturgischen Formehi
ausfüllen noch auf früher Gesagtes zurückgreifen, da er in
seiner Trauerrede die Persönlichkeit des Verstorbenen in den

Mittelpunkt stellt; es ist für ihn immer ein Einzelfall. Deshalb
muß er sich sorgfältig vorbereiten können.

Wir empfehlen Ihnen wieder die Benützung unseres
Fragebogens für die Abfassung von Lebens- und Persönlichkeitsbildern.

Er ist bei den Ortsgruppenpräsidenten oder beim
Geschäftsführer zu beziehen.

Viele so geartete Naturen brauchten (las Buch, das im 13. Jahrhundert
vielleicht noch gar nicht existierte, nicht zu lesen, um von der Walirheit
•1er These überzeugt zu sein, die im Titel ausgedrückt war: die Stifter der
drei monotheistischen Religionen wären Betrüger, genau so wie die
heidnischen Priester.

So kam es, daß man die Abfassung des Buches, das niemand kannte,
allen jenen Männern zuschob, die der Freidenkerei, des Atheismus oder
jener oben genannten Abweichungen von der kirchlichen Lehre verdächtig

waren: zum Beispiel dem führenden Philosophen des West-Islams
Averroes. Aretino, dein italienischen Philosophen Petrus Poniponatius,
V aiiini, Giordano Bruno, Macchiavelli — er wurde in einer französischen
Uebersetzung von Brownes «Religion eines Arztes» als Verfasser genannt
— Rabelais, Erasmus. Cumpanclla. dem vorhin genannten Spanier Miguel
Servetus, Occhino, ja sogar dem Boccaccio und dem bekannten englischen
Dichter John Mitton, dem Verfasser des Epos «Paradise lost».

Während die Zuteilung der Autorschaft des Buches «De tribus impo-
storihus» an die eben genannten Männer mehr gefühlsmäßig, hypothetisch
and andeutungsweise erfolgte, stützt sich die Ansicht, daß der Staufenkaiser

Friedrich 11. oder in seinem Auftrage dessen Kanzler Petrus de
Vinei» die Verfasser der Abhandlung sein können, scholl auf stichhaltigere,

beweiskräftigere Umstände. In dem -Traité de Trois Imposteurs»,
einer in französischer Sprache gehaltenen Abschrift des Buches von den
drei Betrügern aus dem Jahre 1719, in der die drei Religionsstifter auf
das gröblichste beschimpft werden und in der berichtet wird, Moses habe
sich aus Verzweiflung in einen Abgrund gestürzt (Empedokles!), Mohammed

sei von einer jungen Jüdin vergiftet worden und (Jesus Christ fut
honteusement pendu avec deux scélérats et fut ainsi couvert de honte
pour recompense de son imposture sind alle Zeitangaben so determiniert.

daß der Leser den Kaiser Friedrich II. oder tlessen Kanzler als Verfasser
des Originalwerkes ansehen muß. Zudem wird noch in einer «dissertation
préliminaire» ohne viel Umschweife behauptet, daß das Buch «De tribus
famosissimis nationum praeeeptoribus» über Auftrag des Kaisers Friedrich

von seinem Kanzler Petrus de Vineis verfaßt worden sei.
Friedrich IL, der von 1220 bis 1250 regierte, wurde am 26. Feber 119-1 in

Jesi (Italien) geboren und starb am 13. Dezember 1250 zu Fiorentino. Er
wurde vom Papst Gregor IX. mit dem Bann belegt, weil er den längst
gelobten, auch schon angetretenen Kreuzzug 1227 wegen Krankheit
aufgehen mußte.

Während ein Jahr später Friedrich II. den Kreuzzug trotzdem antrat,
begann der Papst mit Erfolg die Eroberung des sizilianischen Reiches.
Als der Kaiser aus Palästina zurückgekehrt war, setzte er alles daran, um
vom Bann losgesprochen zu werden. 1230 schloß er mit dem Papst den
Frieden von Ceprano, nachdem er ihm große Zugeständnisse gemacht
hatte. Bei einem Aufstand in der Lombardei im Jahre 1236, der vom
Papst angezettelt worden war, unterstützte dieser die Aufständischen
durch Vermittlung eines Bündnisses zwischen Venedig und Genua, um die
sizilianische Seemacht zu brechen. 1239 sprach der Papst zum 2. Mal den
Bann über den Kaiser aus, und 1241 wurde ein von Gregor IX. über den
Kaiser narh Rom einberufenes Konzil durch den Sieg der kaiserlichen
Flotte über die Genuesen vereitelt. Vom Kaiser in Rom eingeschlossen
starb Gregor IX. am 21. August 1241. Vor seiner Wahl zum Papste hieß
er Graf von Segni

Friedrich II. war auch schriftstellerisch tätig. Wenn er Gedichte schrieb,
wenn er ein Buch über die Falkenjagd verfaßte, das eine hervorragende
Leistung auf rlcm Gebiete der Ornithologie (der Vogelkunde) seiner Zeit
war und eine Einführung in die Pferdezucht schreiben ließ, so folgte er

83



(Wir können Ihnen glücklicherweise mitteilen, daß sich in
dem eingangs erwähnten Falle innerhalb der Verwandtschaft
ein Sprecher finden ließ, der die Trauerfeier in freigeistigem
Sinne würdig durchführte.) E. Br.

Leo Tolstois Weg zu Gott
Theodor Hartwig
Zum 50. Todestag des Dichters.

Um zu verstehen, warum der alternde Tolstoi des Trostes
der Religion bedurfte, genügt es nicht, seine «Beichte» zu
lesen. Denn dieses Bekenntnis bildet nur den Schlußstein einer
Entwicklung, deren Etappen am deutlichsten durch die
Selbstdarstellungen im «Teufel» und in der «Kreutzersonate»
gekennzeichnet sind. Von keinem Dichter gilt das bekannte
Ibsen-Wort vom «Gerichtstaghalten über sich selbst» so sehr
wie von Tolstoi. Was er seinem Tagebuch nicht anzuvertrauen
wagte, das finden wir in kaum verhüllter Form in seinen Werken,

deren Wirkung vielleicht gerade deshalb so nachhaltig ist.
Jeder Leser fühlt sich im Innersten berührt von der geradezu
selbstquälerischen Grübelsucht des Dichters, dem gegeben war
«zu sagen, was wir leiden».

Diese Leiden, obwohl seelischer Natur, sind vielfach auf
äußere Umstände zurückzuführen. Insbesondere wird das

Gegenüberstehen von Mann und Frau durch die bestehenden
gesellschaftlichen Verhältnisse vergiftet, die sich in jener
heuchlerischen Moral auswirken, deren Anwalt die Kirche ist. Sie ist
es, die den Kampf gegen natürliche Sexualität in den Mittelpunkt

ihrer Bestrebungen stellt; von ihrem Standpunkt aus

übrigens mit Recht, denn unterdrückte Sexualität wirkt
religionsbildend, wie das Beispiel Tolstois deutlich zeigt. Sein
Leben und Schaffen ist geradezu gekennzeichnet durch
unbefriedigte Sexualität, und er ist an diesem inneren Konflikt auch

zugrunde gegangen.
Seine Gattin war frigid (gefühlskalt), er selbst aber naturhaft

liebesbedürftig, wie etwa Goethe. Während dieser jedoch,
seinem gesunden Instinkt folgend und allen Standesrücksichten
trotzend, einen «Betthasen» — wie die Frau Rat ihre
Schwiegertochter spöttisch bezeichnete — ehelichte, brach Tolstoi das

ihn beglückende Liebesverhältnis mit der Bäuerin Aksinja ab

und heiratete ein Mädchen aus der sogenannten «guten» Ge-

der Mode der Zeit und seinen persönlichen Neigungen. Seine Beschäftigung

mit Aristoteles war für seine Weltanschauung bestimmend, die sich
zufällig mit seiner Lebensaufgabe, die er sich gestellt hatte, deckte.

Da der Kaiser damals wie der Papst um nichts Geringeres als um die
Weltmonarchie kämpfte, traf es sich sehr gut, daß er von der Unhaltbar-
keit der kirchlichen Ansprüche auch aus inneren und historischen Gründen

vollends überzeugt war. Er wußte schon, wie die Aufklärer seit mehr
als 100 Jahren, daß die christliche Religion Roms mit der Lehre Christi
keine Aehnlichkeit mehr hatte, daß die «Statthalterschaft Christi», das

Papsttum, eine menschliche Einrichtung war. Unter diesen Umständen
war es nun kein Wunder, wenn der Kaiser in der Hitze des Streites die
Pfaffen Betrüger und falsche Propheten nannte, von den Heiligengeschichten

wie von Fiktionen der griechischen Mythologie sprach und von
der päpstlichen Autorität behauptete, sie wäre auf der menschlichen
Dummheit begründet. Es fehlte nicht viel und er hätte an seine eigene
Unfehlbarkeit geglaubt. Die Vergötterung der Kaiser brauchte ja bloß aus
den Pandekten abgeleitet zu werden.

Friedrich II. hatte viel Umgang mit den Arabern auf Sizilien, deren

Lebensgewohnheiten stark auf ihn und seine Lebensführung einwirkten,
so daß er in seiner Lebenshaltung kaum mehr als Deutscher, sondern eher
als Italiener in sarazenischem Gewände erschien. Araber umgaben seine

Person, Araber waren seine Hofbeamten und seine Leibgarde; nach
orientalischer Art hielt er sich einen üppigen Harem. Er war alles in allem
ein entschiedener Gegner des Papsttums und seiner Ansprüche, die er
rücksichtslos bekämpfte. So setzte er den Kampf gegen die Kirche mit
allen Mitteln fort: Zurücknahme des Kirchenstaates, Forderung einer
kirchlichen Reform und Verwendung sarazenischer Truppen im Kampf
gegen den Papst.

Seilschaft. Diese Fehlentscheidung ist zweifellos auf tiefer
liegende psychische Ursachen zurückzuführen, wahrscheinlich
auf eine Mutterbindung Tolstois, die dadurch verstärkt war,
weil seine Mutter frühzeitig starb; er war damals erst 2 Jahre
alt, und in seiner ungestillten Sehnsucht nach Mutterliebe
schmiegte er sich als Kind an jede Frau an, die in ihrem
Gehaben etwas Mütterliches an sich hatte.

Wir wissen heute aus der psychoanalytischen Forschung, daß
solche Menschen infolge ihrer Mutterbindung an gewissen
Sexualhemmungen leiden, wodurch ihr Eheleben von
vorneherein ungünstig beeinflußt wird. Welchen traurigen Verlauf
Tolstois Ehe mit Sofia Andrejewna (Sonja) genommen hat,
kann in einem auch in deutscher Sprache erschienenen
Buch von Kallinikow «Leo Tolstoi, die Tragödie seiner Ehe»
nachgelesen wrerden. Die deutsche Ausgabe wurde von E. W.

Gröger besorgt und ist im Verlag Julius Kittls Nachf., Mähr.
Ostrau, erschienen. Eine innere Stimme warnte Tolstoi vor
dieser Heirat, und noch am Hochzeitstage wollte er zurücktreten.

Doch vermutlich wäre jede standesgemäße Ehe
unglücklich verlaufen.

Das letzte Kapitel des Buches trägt die Ueberschrift
«Genialer Wahnsinn» und schildert, wie der alternde, in sich
zusammengebrochene Dichter religiösen Wahnideen zuzuneigen
beginnt. Es sind die inneren Schuldgefühle, auch sich selbst

gegenüber, die sich auf solche Weise in sein Bewußtsein drängen.

Der junge, lebensfreudige Tolstoi kennt noch nicht
derartige Anwandlungen, sondern umfaßt in spinozistischem All-
naturgefühl Welt und Leben; besonderes Verständnis bringt
er primitiven Menschen und Kindern entgegen. Religiöse
Anwandlungen tauchen erst auf, als sich infolge des dauernden
sexuellen Unbefriedigtseins körperliche Beschwerden —
Kopfschmerzen, übermäßiger Blutandrang usw. — einstellen. Es

erscheint heute unfaßbar, daß die damaligen Aerzte den
naheliegenden Zusammenhang nicht erkannten. Daß Tolstoi selbst
seinem eigentlichen Leiden verständnislos gegenüberstand, ist

erklärlich; es gehört mit zum Krankheitsbild des Neurotikers,
daß er die eigenen Symptome falsch deutet; die innere Zensur

gestattet nicht die Entlarvung des Unterbewußtseins. Hätte
Tolstoi die Ursache seiner Leiden erkannt, so hätte er, trotz
allen moralischen Bedenken, das Liebesverhältnis mit der Bäuerin

Aksinja wieder aufgenommen, beziehungsweise die
Trennung von seiner Gattin vollzogen.

Gerade diesen natürlichen Ausweg verrammelt er sich mit reli-

Aus seiner Stellung der Kirche gegenüber, seiner freiheitlichen Gesinnung

und seines Verhältnisses zu dem Papste wegen wurde er für einen

Freidenker und Atheisten gehalten, dem die Worte «De tribuB impostori-
hus» zugeschrieben wurden. «Keine Verleumdung», schreibt Fritz Mauthner

in seinem bekannten, grundlegenden Werke «Der Atheismus und seine

Geschichte im Abendlande», (I. Band),
«wurde gescheut, um die Anhänger des Kaisers von dessen Verworfenheit

zu überzeugen 1239 (das ist das Jahr, in dem er zum 2. Mal

vom Papste exkommuniziert wurde, Anm. d. Verf.) wurde ausdrücklich

in einer Enzyklika behauptet: Dieser König der Pestilenz hat
erklärt, die Welt sei von drei Betrügern getäuscht worden, von Jesu,

Moses und Mohammed; die beiden letzten seien wenigstens in Ehren

gestorben, der erste aber am Schandpfahl des Kreuzes'. Ueberdies
habe der Kaiser die Ansicht vertreten, man brauche nichts zu
glauben, was nicht der Natur und der Vernunft gemäß sei».

Die Geschichte dieser im Mittelalter geradezu unerhörten Gottesbeläste-

rung geht, wie uns Jacob Presser in seiner 1926 in Amsterdam erschienenen

Dissertation «Das Buch ,De Tribus Impostorihus'» eindeutig zeigen

konnte, auf eine Schrift des seldschukischen Wesirs Nizâm al Molk
zurück. In ihr wird dem karmatischen Feldhcrrn Abu Tähir, dem Eroberer

von Mekka (912/92-1), der Satz in den Mund gelegt:
«In dieser Welt haben drei Individuen die Menschen betrogen, ein

Hirt, ein Arzt und ein Kameltreiher. Und dieser Kameltreiber ist

wohl der schlimmste jener drei»

Dies mag wohl die Quelle für die mutmaßliche Schrift Kaiser Friedrichs II-

und anderer Darstellungen dieses Themas gewesen sein, his das Schlagwort

von den drei Betrügern iu den Büchern Gestalt gewonnen hat, die

84


	Bestattungsfeier

