
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 43 (1960)

Heft: 8

Artikel: Müller-Lyer und unsere Zeit

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fach die christliche Lehre nicht glauben können, obschon sie
so gerne möchten und sich nach einem überirdischen Halt
sehnen.) Der diabolische Ungehorsam eines einzelnen
Menschen wird von Gottes Willen schon im voraus (wenn
auch nicht von Ewigkeit her) umgriffen und in die Geschichte
der Verwirklichung seines Reichs einbezogen sein, obwohl
solcher beharrlicher Unglaube die Gerichtsfolge des ewigen Todes
und der ewigen Pein tragen muß. Darum sind der diabolische

Unglaube, der ewige Tod und das Reich des Teufels
keine Verlegenheit für Gott, obwohl sie seiner Liebe den tiefsten

Schmerz bereiten. Auch Unglaube, Tod und Teufel bleiben

unter Gottes Willen und Macht und sind daher als
Manifestationen seiner unbegreiflichen souveränen Freiheit zu
bezeugen.»

Also steht geschrieben in einer zitatenreichen, abgründig
gelehrten Abhandlung des dritten Heftes 1959 der protestantischtheologischen

Zeitschrift «Kerygma und Dogma», Seite 257 unter

dem Titel «Freiheit des Menschen in Gottes
Heilsgeschichte». Solche weltbewegende «Probleme» beschäftigen hoch-
stirnige Theologenköpfe nicht des finsteren Mittelalters,
sondern unserer modernen Gegenwart. Und Hochschulfakultäten,
die ihre Studenten für solche Hirnakrobatik drillen, werden
aus Mitteln der Steuerzahler unterhalten, aller Steuerzahler,
auch der dezidiert unkirchlichen und ungläubigen, die wohl
die Mehrheit des Volkes bilden, von gewissen Pfäfflein aber
am liebsten mundtot gemacht würden. Lynx

Müller-Lyer und unsere Zeit

Unter den führenden Köpfen der freigeistigen Bewegungen im
ersten Jahrzehnt dieses Jahrhunderts nahm in Deutschland
einer eine gewisse Sonderstellung ein: Franz Carl Müller-
Lyer. Zwar war auch er als Arzt in seiner Jugend durch die
Schule der strengen experimentellen naturwissenschaftlichen
Forschung gegangen. Aber im Gegensatz zu Häckel und
Wilhelm Ostwald, die zeit ihres Lebens im Bannkreis der
Naturwissenschaft verharrt und von dort aus zu ihren grundlegenden

weltanschaulichen Erkenntnissen vorgedrungen waren,
blieb Müller-Lyer nicht bei der Natur stehen, sondern wandte
sich, nachdem er sich als Nervenarzt einige Jahre dem vertieften

Studium der psycho-physischen Probleme gewidmet hatte,
der systematischen Erforschung der menschlichen Gesellschaft
und der das Zusammenleben der Menschen bestmimenden
Gesetze, mit anderen Worten, der Soziologie zu. Sie war damals
in Deutschland noch eine kaum bekannte, vor allem eine
sozusagen noch nicht anerkannte Wissenschaft, obwohl in
Frankreich Auguste Comte und in den angelsächsischen
Ländern Lubbock, Tylor, Spencer, Lewis Morgan und andere auf
dem Weg systematischer soziologischer Forschung schon weit

Anekdoten
Mazzini-Anekdote

Als politischer Flüchtling in London hatte Mazzini Anschluß an
die Familie seines Landsmannes Tancioni gefunden, der ihn bald
bat, seinem erstgeborenen Sohn Pate zu sein. Nach einigem Zögern
sagte Mazzini zu, und am 30. Oktober 1837 trug der Revolutionär
den Täufling zur Kapelle der sardinischen Botschaft. Tancioni
wollte seinen Sohn nach einem Helden des italienischen
Befreiungskampfes nennen und wählte Giovanni da Pröcida, das Haupt
des Aufstandes der Sizilianischen Vesper von 1282, die den
Anstoß zur Vertreibung der Franzosen von der Insel gab. Der Priester

stutzte bei dem ungewöhnlichen Namen und fragte besorgt, ob

er christlich oder wenigstens italienisch wäre? «Gewiß», anwortete
Mazzini, «er ist sehr italienisch, besonders in Sizilien bekannt.» —
«Aber es ist wohl ein heidnischer Name aus vorchristlicher Zeit?»
—• «Nein, nein! Viele Jahrhunderte später», versicherte Mazzini.

vorgedrungen waren. Im Bereich einer Reihe von Hilfs- und

verwandten Wissenschaften, deren Gebiet freilich nicht inunet

genau abgegrenzt war, so der Anthropologie, Kulturgeschichte,
vergleichenden Sprachwissenschaft, Sozialstatistik etc., gab e6

zwar eine Anzahl von bedeutenden Publikationen, aber eine

einheitliche Konzeption fehlte oder war, wie etwa bei Schäffle,
an unwissenschaftliche, mehr oder minder willkürliche
Voraussetzungen gebunden. So wurde die Schaffung einer
systematischen Soziologie als Basis einer diesseitigen,
voraussetzungsfreien, positiven Lebensphilosophie das bleibende
Verdienst Müller-Lyers, obwohl — er starb zu früh an den Folgen
eines Unfalls — sein Werk leider unvollendet blieb und
ungeachtet des Umstands, daß heute vielleicht Einzelheiten seiner

Forschungsergebnisse auf Grund der seither mächtig
angewachsenen und gesicherten Erkenntnisse da und dort einer
leisen Korrektur bedürfen.

Wenn wir hier in wenigen Sätzen versuchen wollen, die

Eigenart der Müller-Lyerschen Soziologie zu kennzeichnen, so

müssen wir unsere Leser allerdings bitten, sich zunächst
einmal von Vorstellungen über das Wesen der soziologischen
Wissenschaft, wie sie die neuere deutsche oder amerikanische
Soziologie erwecken, frei zu machen. Denn wenn sich letztere
vielfach recht einseitig zu einer Verfeinerung und Ausweitung

von sozialstatistischen Methoden entwickelt hat, so leidel

erstere unter einem manchmal geradezu peinlichen Formalismus

und erschöpft sich nur zu oft in Begriffsspielereien und

Definitionskünsteleien. Müller-Lyer aber hatte den großer
Wurf unternommen, eine Gesamtschau der Menschheit und

ihrer Kultur zu geben, d. h. — wir folgen darin seiner Bc-

griffsbestnnmung — aller jener materiellen und geistigen Er

rungenschaften, die sich die Menschheit seit ihren Anfängeri
zugelegt hat. Und zwar, was sein Werk wieder von den zahl

reichen, oft recht einseitigen mid in der Regel den Stoff nui

chronologisch ordnenden Kulturgeschichten abhebt, unter dem

stets dominierenden, eben soziologischen Gesichtspunkt, die

maßgebenden Formen und Entwicklungsrichtlinien des gesell

schaftlichen Lebens und Zusammenwirkens der Menschen her

auszuarbeiten. Der Entwicklung des Wirtschaftens von den
primitivsten Jägervölkern bis zu Beginn unseres Jahrhundert
ist ein erster Band («Phasen der Kultur») seines großen, un

vollendet gebliebenen Gesamtwerkes «Die Entwicklungsstufen
der Menschheit — Eine Gesellschaftslehre in Ueberblicken und

Einzeldarstellungen» gewidmet, ihm folgten mehrere Bände,

welche die Soziologie der Fortpflanzung, und zwar im weitesten

Sinn des Wortes, Fortpflanzung des menschlichen Lebens.

der materiellen und geistigen Güter von Generation zu
Generation behandeln. («Formen der Ehe, der Familie und der

Verwandtschaft», «Die Familie», «Phasen der Liebe», «Die

Zähmung der Nornen, eine Soziologie der Zuchtwahl, der
Erziehung und der Erbfolge»). Hier riß der Tod Müller-Lyer die

— «Vielleicht einer der sizilianischen Märtyrer?» wollte der Prie

ster noch wissen. — «Ja, ein Märtyrer Siziliens», schloß Mazzini

das Gespräch in feierlichem Ernst. Und der Priester taufte zut

Zufriedenheit aller Beteiligten auf die Namen Procida, Henricui-

Joseph (Aus «II Pensiere Mazziniano» vom 15. Oktober 19591

Bissiger Vergleich

Lion Feuchtwanger traf in Paris seinen alten Lehrer, der ib<

auf dem Gymnasium in der französischen Sprache unterrichte1

hatte, in heller Verzweiflung.
«Vierzig Jahre lang», klagte er, «habe ich daheim erfolgreich

Französisch gegeben und hier — zum erstenmal in Paris — rnuf

ich erkennen, daß die Sprache, die ich lehrte, gar nicht Französisch

war!»
«Wie manchen Theologen mag es im Himmel wohl ähnlich

gehen .» tröstete ihn Feuchtwanger. «Evolution» April l96f'

62



Feder aus der Hand. Der zweite Band der «Zähmung der Nor-
nen», der die Soziologie der Erziehung umfaßt, war bei
seinem Hinscheiden so weit gefördert, daß er posthum erscheinen
konnte. Aber der Band über die Erbfolge und ebenso die
geplanten zur Soziologie des Alters, der Verwandtschaft, zur
Darlegung des geneonomischen Entwicklungsgesetzes, die Soziologie

des Staates, der Sprache, des Wissens, des religiösen und
philosophischen Glaubens, der Moral, des Rechts, der Kunst,
all das ist leider trotz zum Teil weit gediehener Vorarbeiten
nicht mehr publiziert worden.

Dagegen veröffentlichte Müller-Lyer sehr früh unter dem
Titel «Der Sinn des Lebens imd die Wissenschaft» einen Ein-
leitungsband zu dem Gesamtwerk, den er selbst als Kontur
«einer neuen positiven Volksphilosophie auf Grundlage einer
natur- und geisteswissenschaftlichen Gesamtsynthese» charakterisiert

hat. Dieses Buch, das auch heute noch für freigeistige
Menschen einen überaus nützlichen Wegweiser abgeben kann,
hatte seinerzeit erfreulich viele Leser gefunden und mehrere
Auflagen erlebt, bis sich die Nacht nationalsozialistischer Barbarei

über Deutschland senkte. Müller-Lyer geht, wie schon
die Selbstcharakterisierung seiner Philosophie erraten läßt,
von August Comte und wie dieser von der Soziologie aus. Mit
treffenden Argumenten setzt er auseinander, warum die
verschiedenen religiösen und philosophischen, spekulativ-metaphysischen

Systeme keine befriedigende Antwort auf die von
den Menschen immer wieder gestellte Frage nach dem Sinn des

Lebens geben können. Ihre Antworten entsprechen nicht mehr
dem Stand des realen Wissens um die Welt und — das gilt vor
allem für die Religionssysteme — auch nicht den Gesetzen der
Logik. Zugleich zeigt Müller-Lyer aber auch, daß uns die Natur

und das, was uns die Wissenschaft über sie lehrt, ebenso

wenig über den Sinn des Lebens sagen. Der Mensch ist über
die Natur hinausgewachsen, für die Lösung seiner Probleme
gibt uns die Naturwissenschaft nur wenig zur Hand, hier eben
bedarf sie der Ergänzung durch die Soziologie, die Gesell-
sehaftslehre, die so recht die Wissenschaft vom Menschen, von
der Menschheit darstellt. Denn der Mensch ist und bleibt nun
einmal ein «zoon politikon», ein gesellig lebendes Wesen, und
alles, was wir heute als seine besonderen Merkmale ansehen,
Sprache, Denken, W issen, ist unvorstellbar ohne das gesellige
Zusammenleben von Menschen. Ein Mensch, der völlig
abgesondert von menschlicher Gesellschaft aufwächst, wie uns alte
Sagen und Legenden von ausgesetzten und durch Tiere
aufgezogenen Königskindern oder Göttersöhnen erzählen, wird nicht
das, was wir als Mensch bezeichnen, sondern wie Kaspar Hauser

ein sprachloser Idiot.
Die soziologische Fundierung seines Positivismus teilt

Müller-Lyer so mit Auguste Comte, wenn auch die seither
weiterentwickelte soziologische Forschung — Müller-Lyer wurde im
Todesjahr Comtes geboren — ihn zu anderen Anschauungen
führt. Aus seiner soziologischen Erkenntnis heraus kommt er
zu einem betont humanistischen Positivismus, und ein nicht
geringer Teil seines «Sinn des Lebens» ist der Auseinandersetzung

mit den Fehldeutungen der Philosophie Nietzsches und
einem von Müller-Lyer treffend als «Kulturzoologie» charakterisierten

«Sozialdarwinismus» gewidmet, der die für die Natur
geltenden, von Darwin herausgestellten Gesetzmäßigkeiten
unbesehen auf die Entwicklung der Menschheit überträgt, für die
sie nicht zutreffen. Diese Mixtur eines mißverstandenen
^ietzscheanismus und Darwinismus hat ja zu jener grauenvollen

Raubtierphilosophie geführt, die mit Faschismus und
Nationalsozialismus ihren Höhepunkt erreichte. Es ist das besondere

Verdienst Müller-Lyers, daß er den Anfängen solcher
Mißdeutungen der Erkenntnisse Darwins frühzeitig entgegengetreten

ist und nicht den Kampf aller gegen alle, sondern die sich
minier höher entwickelnde Zusammenarbeit und gegenseitige
Hilfe unter den Menschen in das Zentrum seiner prachtvoll

diesseitigen Philosophie gestellt hat. Fast zwangsläufig kommt
so Müller-Lyer zu einer Frontstellung gegen jede soziale,
rassische oder andere Ungerechtigkeit, gegen die Völkergeißel des

Krieges und gegen die Zerstörung menschlichen Glücks und
menschlicher Entwicklungsmöglichkeiten durch die Auswirkungen

überlebter religiöser Vorstellungen und an sie gebundener

sogenannter moralischer Grundsätze, die in unserer Welt
nur zu oft — jeder kann dies beobachten — zu einem
demoralisierenden Heuchlertum führen. Die bewußte Fortentwicklung

der Menschheit zu einträchtiger, überlegter Zusammenarbeit,

zur friedlichen Verständigung, zum Einsatz und zur
Weiterbildung ihrer geistigen Kräfte, zu harmonischem
Ausgleich, zu geistigem Streben auf der Basis materieller
Sicherstellung, zur Beherrschung nicht nur der Natur, sondern auch
der Kultur auf Grund der Erkenntnis und richtigen Anwendung

der soziologischen Gesetzmäßigkeiten, all das gibt eine
bessere Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Lebens als
das Sinnieren und metaphysische Spekulieren oder die sklavische

Anhänglichkeit an fragwürdige religiöse Glaubenssätze.
Die humanistische, soziale Tat wird für Müller-Lyer zum
Kriterium des Wrertes eines Menschen und nicht irgendwelcher
Lippenbekenntnisse zu theologischen oder philosophischen
Systemen. Sie führt aus unserem Uebergangszeitalter hinaus zu
jener «Vollkultur», die Müller-Lyer als Ziel der Menschheitsentwicklung

sieht und die in harmonischer Verbindung des

Sozialen und Individuellen Voraussetzung ist für das
größtmögliche Glück einer größtmöglichen Anzahl von Menschen.

So hat uns Müller-Lyer auch heute noch sehr viel zu sagen.
Unsere Zeit, gewöhnt an die Jeremiaden eines oft zweckbedingten

Kulturpessimismus, erschüttert von den Schrecken zweier
Weltkriege und der Atombombe, erfüllt von dem Gekläff der
professionellen Kriegshetzer, die den Begriff der «Freiheit» so

schnöde mißbrauchen, mag der intensive Kulturoptimismus
Müller-Lyers und sein Bekenntnis zum Fortschritt vielleicht
zunächst erstaunen. Aber selbst die Jahrzehnte seit seinem
Tod haben nicht nur das Elend der Kriege mit sich gebracht,
sondern auch und diesen zum Trotz gewaltige Fortschritte der
Wissenschaft, die Befreiung der farbigen Völker, die sich
überall durchsetzende Gleichberechtigung der Frau, die
Verbesserung der Erziehungsmethoden und vieles andere, was auf
dem von Müller-Lyer vorgezeigten Wege liegt. Die Gefahr des

modernen Krieges mit seinen Massenzerstörungsmitteln, die
Bedrohung des Fortbestandes der Menschheit durch sie, wird
heute selbst von den verantwortlichen Staatsmännern der
größten Mächte eingesehen. Und so sind wir vielleicht doch
dem näher, was Müller-Lyer gleichsam als sein Vermächtnis,
als Quintessenz der positiven Lebensauffassung eines Gelehrten

und freigeistigen Vorkämpfers in der Nacht vor seinem
Tode — es waren seine letzten Worte — seiner Frau diktierte:

«Wenn wir die Bedeutung des Krieges in der Menschheitsentwicklung

erkannt haben, wird es die Aufgabe aller Denkenden

unter den Kulturvölkern sein, das, was die Natur grausam
und blind bewirkt, mild und menschlich herbeizuführen: die
Synergie der gesamten Menschheit.» Walter Gyßling

Jugendbibel und Lehrerschaft
Im Hinblick auf unsere Arbeitstagung 1960, die Erziehungs-

fragen gewidmet sein wird, sei der «Brief an eine Lehrerin» in
Erinnerung gerufen, der 1948 in den Nummern 5, 6 und 7 des

«Freidenkers» erschien. Der Verfasser setzte sich darin mit
der «Jugendbibel» auseinander, worin die biblischen Geschichten

unkritisch, «für die Jugend bearbeitet» dargeboten werden.

Sie wurde in den bernischen Schulen verwendet. Leider
können wir nicht den ganzen Brief zum Abdruck bringen,
sondern müssen uns auf den Schlußabsatz beschränken:

63


	Müller-Lyer und unsere Zeit

