Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 6

Artikel: Gott sprach zu sich selber (5. Fortsetzung)
Autor: Brauchlin, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410893

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

denzen. Doch kann die Téduschung iiber die Vergeblichkeit die-
ser gewaltsamen Renaissance nicht lange anhalten. Es stellt
sich sehr bald heraus, daB all die neuen Teilerkenntisse und
Teilperspektiven zwar unzureichend sind, «Weltanschauung»
zu werden, sich andererseits aber, soweit sie in ihrem Teil-
bereich Giiltigkeit besitzen und zum unangezweifelten Bewuf3t-
seinsinhalt des Menschen geworden sind, mit dem Weltbild des
alten Glaubens nicht mehr vereinbaren lassen. Die Unterschla-
gung der neuen Aspekte erweist sich als genauso unméglich wie
ihre Ausweitung zur Ersatzreligion. (p. 19/20)

4. Die Frage kann nun nicht mehr lauten: wie ist auf Gedeih
und Verderb eine fruchtbare Beziehung zwischen altem Glau-
ben und neuem Wissen herzustellen? sondern sie muB3 heiBlen:
wie lassen sich die neuen, den alten Glauben aufhebenden Er-
fahrungen und Erkenntnisse in einem Weltbild iiberhéhen, das
auch die Sphiire dessen, was iiber alle menschliche Erfahrung
und Erkenntnis hinausgeht, miteinbegreift? Und in welcher
Beleuchtung erscheint dann die Stellung des Menschen im Kos-
mos und seine Aufgaben in der geschichtlichen Welt? (p. 20)

5. Wir stehen heute in den Endstadien der restaurativen
Phase einer Uebergangsepoche. Die noch fiir einige Jahrzehnte
zu veranschlagende Vorherrschaft konservativ eingestellter Ge-
nerationen tiuschen dariiber hinweg, dafl die Mehrzahl der
Zeitgenossen die entscheidende Wendung bereits vollzogen hat.
Es wird mehr und mehr deutlich werden, da} der Krisenhaftig-
keit einer Uebergangszeit durch Flucht in die Vergangenheit
zu entkommen weder politisch noch moralisch noch «religios»
moglich ist, da die iiberlieferten metaphysischen, ethischen
und gesellschaftlichen Systeme die neuen Tatbestiinde und Be-
diirfnisse nicht zu fassen und damit auch nicht zu formen ver-
mogen. (p. 21)

6. Wem die Ueberzeugungen seiner Viter und Vorviter ab-
handen kamen, der muf} vor sich selbst und den Zeitgenossen
Rechenschaft dariiber ablegen, wie ihm solches widerfahren
ist. Aus einem Glaubensgebiude, das die leidenschaftliche Ueber-
zeugungskraft und Erlosungssehnsucht vieler Generationen er-
richtet hat, konnen die Erben nicht heraustreten als wire es
ein Gasthaus oder ein Museum. Die Welt, in der sie leben, ist
zwar lingst keine christliche Welt mehr, aber doch eine Welt,
in der Christliches noch wirksam ist. Es ist eine Forderung der

intellektuellen und moralischen Redlichkeit, die eigene Her-
kunft und Geschichte gerade dann ernst zu nehmen, wenn man
sich von ihr zu 16sen beginnt. Woran man nicht mehr glauben
kann, das mufl man zu verstehen suchen. Die Befreiung zu
einem neuen Daseinsentwurf gelingt nur, wenn man den iiber-
lieferten Glaubensvorstellungen weder das Verstindnis noch
auch die Achtung versagt. (p. 23)

7. Ein Theologe ist ein Mann, der nicht nach Gott fragt, son-
dern iiber ihn als eine unumstoBliche Wahrheit redet; der sich
unwiderruflich auf eine Antwort festgelegt hat, bevor sein Fra-
gen die Grenze seiner Fihigkeit, Fragen zu stellen und darauf
Antwort zu finden, wirklich erreicht hat. So wird ihm die un-
geniitzt gebliebene Kraft seines Erkenntnisvermégens zum An-
trieb, sich in der kunstvollen Auslegung vorgegebener Thesen
zu versuchen, und zum uniiberwindlichen Hindernis, unreife
Vorstellungen weiterzuentwickeln und falsche zu verwerfen.
(p. 40) '

8. Das allgemeine Bewuftsein, das heiflt das BewuBtsein einer
sehr groflen Zahl von Menschen aller Schichten und Bildungs-
stufen, hat sich im Verlauf der letzten hundert Jahren so mit
Erfahrungstatsachen angefiillt, dal} Glaubensvorstellungen, die
etwas Widersprechendes lehren, nicht mehr angenommen wer-
den. Wenn auch dieser Umschichtungsproze3 noch von kon-
ventionellen Ideologien verhiillt wird, kann doch heute keine
Weltanschauung mehr an den wissenschaftlichen Tatsachen,
keine Politik an den Forschungsergebnissen der Rechts-, Ge-
schichts- und Gesellschaftswissenschaft und keine Ethik an den
anthropologischen Erkenntnissen vorbeispekulieren. (p. 122/3)

9. Metaphysik ist das, was iiber die Physik hinausgeht, ohne
ihr zu widersprechen, denn der Versuch, die Physik in den
Rahmen einer vorgegebenen Theologie zu pressen, ist fehlge-
schlagen. Das Bediirfnis des Menschen, sich eine Anschauung
von der ganzen Welt und Wirklichkeit zu bilden, ist ein echtes
Bediirfnis. Um es zu befriedigen, miissen wir vom Sicheren
zum Wahrscheinlichen fortschreiten, anstatt wie bisher vom
Unwahrscheinlichen her die Sicherheit des Sicheren zu bestrei-
ten. Die Annahme, daf} die Quantentheorie oder die verheeren-
den Folgen der Ersatzreligionen Unglaubwiirdiges wieder glaub-
wiirdiger machen werden, ist eine Téuschung. Die von den
Wissenschaften gelegten Fundamente unseres Wissens sind fest

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 5. Fortsetzung

Im Grunde genommen erscheine ich in so vielen Variationen, als
gliubige Menschen bestehen, denn jeder sieht mich etwas anders
als die andern. Aber es gibt gelenktes, befohlenes Denken, Kollek-
tivdenken, und wenn trotzdem mein Bild von Mensch zu Mensch
anders ist, so sind diese Unterschiede zu gering, um irgendwie ins
Gewicht zu fallen. Ja selbst die verschiedenen Kollektiv-Denkarten
gehen nicht stark auseinander, wie es ja in einem Liede heit: Wir
glauben all’ an einen. d. h. an den gleichen Gott. Trotzdem be-
steht ein unausgesetzter Konkurrenzkampf zwischen den verschie-
denen Glaubenskollektiven. Frither wurde er auf Schlachtfeldern
und in Bartholomiusniichten mit ausgesuchter Wildheit und Grau-
samkeit ausgetragen, heute geschieht dies mehr unter der Hand,
verkappt; ich stehe nicht mehr im Mittelpunkt der menschlichen
Leidenschaften «wie einst im Mai» des Mittelalters und der Refor-
mationszeit. Aber weder in alter noch in neuer Zeit ging es um die
Frage. ob ich als reales Wesen existiere oder nicht. sondern immer
um Teilfragen, wie mir scheint, und
zwar seit dem Beginn der christlichen Epoche. Wieviel Streit ist

um Nebensichlichkeiten,

entbrannt zum Beispiel um die Frage, ob ich den Bischof von
Rom zum Erben des Schliissels eingesetzt habe, den ich durch mei-
nen Sohn einem seiner Mitldufer. Petrus, eingehindigt haben soll.
Was fiir Blutbider hat es spiiter wegen jenes Schliissels abgesetzt!

Die Protestanten behaupten heute noch, daf} die Stelle in der Bibel,
wonach Christus zu Petrus gesagt haben soll «Und will dir des
Himmelreichs Schliissel geben. Alles, was du auf Erden binden
wirst, soll auch im Himmel gebunden sein...» gefilscht, ein nach-
trigliches Einschiebsel sei. Wer oder was verbiirgt die Echtheit
anderer Stellen? Und wie steht es mit der geschichtlichen Zuver-
lissigkeit der Evangelien iiberhaupt, die entstanden, als die Gene-
ration, die zur Zeit des Erdenwallens meines Sohnes (!) schon seit
hundert Jahren im Grabe lag, ohne ein schriftliches Wort iiber ihn
hinterlassen zu haben? Es waren die Enkel oder Urenkel, die auf-
schrieben, was ihnen die GroB- oder UrgroBmutter erzihlt hatte.
Dann nahmen sich die Theologen «meiner» an und umgaben mich
— die urspriinglich wohlverstiindliche Idee von einem allmiichtigen
Herrscher und Helfer — mit einem stacheligen Zaun von Spitz-
findigkeiten. Wieviel Blut ist geflossen um die Frage, ob mein Sohn
mir wesensgleich sei oder nicht! Wie furchtbar hausten die nich-
sten- und feindesliecbenden Christen gegen die Albigenser, ithre Mit-
christen, denen die Dreifaltigkeit nicht in den Kopf wollte und die
Hélle als eine unchristliche Einrichtung erschien!! Aber die Chri-
stenmasse merkt von all den Ungereimtheiten und Widerspriichen
nichts; sie 1dt sich die Griinde, Zwecke, Absichten meiner Vor-
kehrungen von den Theologen haarklein auseinandersetzen, ob-
gleich ihnen diese im nichsten Atemzug versichern, dall meine Rat-
schliisse unerforschlich seien. Theologie = Wissenschaft von Gott,
und dabei soll ich, Gott, ein Wesen sein, das vom Verstand iiber-
haupt nicht erfallbar ist. Ich meine, eine Wissenschaft sollte von
einem bestimmten Wissen, das sich der Verstand erworben hat,
ausgehen und es weiterfiihren.

43



gegriindet, auch wenn wir nicht mehr glauben, dal in ihnen

das Ganze der Welt beschlossen liegt. (p. 132)

10. Der allgemeine Eifer, bei jeder Gelegenheit Bekenntnisse
zu diesen christlichen Grundsitzen abzulegen, fithrt zu einer
weltanschaulichen Sprachregelung, wie sie uniformer und wirk-
samer kein totalitires Propagandaministerium durchsetzen
kénnte. Jene wenigen Intellektuellen, die iibermiitig genug sind
(und eine Gelegenheit finden), ihren Agnostizismus unver-
schliisselt kundzutun, werden als makabre AuBenseiter mehr
verdiichtigt als geduldet. — In der Regel aber zeigt man sich
entschlossen, jede offen bekundete «Gottlosigkeits nur als
Symptom unverhohlen bholschewistischer Gesinnung zur Kennt-
nis zu nehmen. Die Freiheit, sich zu einem Glauben zu beken-
nen, der den iiberlieferten Vorstellungen widerspricht, steht
nur auf dem Papier, weil die 6ffentliche Meinung einen Kon-
formismus entwickelt hat, der dem Verbot «religioser» und
weltanschaulicher Diskussionen gleichkommt. (p. 112/3)

11. Es ist unter diesen Umstinden auch verstindlich, daB die
Beflissenheit, christliche Programme und Organisationen aller
Art zu fordern, mit der eigenen Zweifelssucht nicht etwa ab-
nimmt, sondern wiichst. Wir erleben so das sonderbare Schau-
spiel, daB} unsere Zeitgenossen sich um so christlicher gebir-
den, je weiter sich ihre Anschauungen und ihre Lebensweise
von den Forderungen des Christentums entfernen. (p. 213)

12. Solange die offentliche Meinung des Westens darauf be-
steht, daBB nur das Fiirwahrhalten der christlichen Glaubens-
postulate die Welt retten kann, wird sie die glaubenslose Zeit
gewaltsam verlingern und immer neue Generationen dem Zy-
nismus, der Oberflichlichkeit und dem Stumpfsinn in die Arme
treiben. (p. 220)

Der Silberstreifen am Horizont

(Fortsetzung *)
111

Gustav Wyneken: «Acht Pastoralbriefe wider den heiligen
Schlendrians. Verlag fiir Geistesfreiheit in Hannover, Sedan-
straf3e 17.1958. 109 Seiten.

1. Gustav Wyneken? Nachdenklich legt der Leser zuniichst
die Hand vor die Augen, um sich ernsthaft zu besinnen. Wy-
neken gehort doch in die Reihe der groflen Piddagogen, die
den grundlegenden Gedanken vom Primat der Erziehung und
der Charakterbildung vor aller Stoffitbermittlung vertreten
haben. Neben Wyneken tauchen da noch andere Namen auf
wie Hermann Lietz, Paul Geheeb, Fr. Wilhelm Forster u.a.m.
Aber das alles liegt doch recht weit zuriick. Wyneken hat seine
erste Schulgemeinde Wickersdorf schon 1906 gegriindet; sein
groBes pidagogisches Wirken fillt in die ersten Jahrzehnte un-
seres Jahrhunderts. Wyneken selbst ist 1875 geboren, er ist also
heute gut 84 Jahre alt. Nein — jener beriihmte Pédagoge
kann doch unméglich der Verfasser unserer jugendlich-tempe-
ramentvollen Kampfschrift sein, die so ganz im Geist unserer
kampfdurchwiihlten Gegenwart geschrieben worden ist.

Aber freilich ist er’s, und der Leser muf} sich abfinden mit
dieser Tatsache, so erstaunlich sie ihm auch vorkommen mag.

2. Der Titel bedarf einiger Erliuterungen.

Lange Zeit hat sich Wyneken (= W.), mit wachsendem
Widerwillen, die tiglichen kurzen Morgen-Andachten des
Norddeutschen Rundfunks angehért. Da muflte er Protest und

*) Vgl. Freidenker Nr. 5, 1959, Seite 33

Heute kiimmert sich die Masse nicht mehr stark um die Theo-
logie. Sie hat anderes zu tun. Immerhin soll sich ein Anders- oder
Nichtgliubiger nicht einfallen lassen, an einem Ort wohnen zu wol-
len, wo nur Sogliubige hausen. Da werde ich, désender katholischer
oder orthodox-protestantischer Gott, wieder quicklebendig und han-
tiere mit der sogenannten trockenen Guillotine, dem gesellschaft-
lichen oder wirtschaftlichen Boykott. Kérperlicher Totschlag ist
verboten und wird schwer bestraft, wenn man ihn als Einzelner
begeht. Als Masse, das ist ganz was anderes, da darf man nicht nur,
da soll man ihn begehen, wenn es ein hoherer Wille anordnet. Die-
ser hohere Wille beruft sich dabei auf einen noch hohern, und der
bin ich, Gott. Ich bin der Zauberkiinstler, der das Mordgewehr zum
Instrument der Heldenehre umwandelt. Jetzt streiten sich die
Theologen dariiber, wie ich mich zur Atombombe stelle. Sie sagen
zwar: die Kirchen. Aber die Kirchen erfiillen meinen Willen, alles
fillt auf mich zuriick. Ich bin, méchte ich sagen, das groBe Aus-
weichgeleise, wohin die Menschen alles schieben, was ihnen auf
ihrer moralischen Durchfahrtslinie im Wege steht. Der Krieg ist
unmoralisch, man darf ihn nicht gewollt haben; also — wie schon
einmal gesagt: Gott will es! Ausweichgeleise!

Die Atombombe droht zwar auch von einer Seite her, wo sich die
Schicksalsmacher nicht im theologischen Rangierbahnhof befinden;
fiir sie bin ich kein Ausweichgeleise: aber, und das ist das Fatale:
sie wollen selber Gétter sein und dulden, wie der alte Jehova, keine
andern neben sich. Es geniigt wirklich nicht, Menschen, dal} ihr
mich, Gott, das Spiegelbild eures Machtwahnsinns, ins Antiquitiiten-
museum stellt; ihr miiBt dem Original, dem euch innewohnenden

Machtwahnsinn, zu Leibe riicken!
* * *

Ich muB dort ankniipfen, wo ich gesagt habe, da} ich nicht mehr
im Mittelpunkt der menschlichen Leidenschaften stehe. Das Mittel-
alter ist lingst vorbei, ein anderes kosmisches Weltbild hat sich
aufgerollt, die geistige Feudalherrschaft gehort, wie die andere, der
Vergangenheit an; bloB haben viele Menschen dies noch nicht be-
griffen, weshalb denn auch heute noch Kirchen wie Pilze aus dem
Boden schieBen wie einst die Ritterburgen.

Die Menschen sagen noch «Gott», dutzendmal im Tage; mein
Name ist zur hohlen Wortformel geworden. Aber sie denken nichts

4

mehr dabei. Das sollen sie auch nicht, diirfen von den Kirchen aus
nicht; Denken ist mir gefihrlich, denn mit Denken idtzt man die
iltesten und heiligsten Begriffe und Irrtiimer weg. Und so dauert
mein fatales Geschick weiter, sein zu miissen. ohne daf} ich bin. Das
liegt schwerer auf mir als je, denn ich war nie in so krasse Wider-
spriiche verwickelt wie jetzt. Frither war die Welt so nett und ein-
fach eingerichtet, so dal sie auch vom blodesten Auge iiberblickt
und vom bescheidensten Verstand begriffen werden konnte, die
dreistockige Welt: unten die Hélle, in der Mitte die Erde, oben der
Himmel. Und hier wohnte ich, beobachtete die Menschen, fiihrte
Buchhaltung iiber ihr Gutes und Boses und zihlte zwischenhinein
die Sterne an dem hohen Himmelszelt, wie jedes Kind wuBlte. Da
gab es noch keine Zweifelsfragen; der Pfarrer hatte es gesagt, und
darum mufBlte es wahr sein.

Das hat sich griindlich geiindert. Die Welt hat sich ins UnermeB-
liche ausgeweitet, der platte Kuchen Erde ist zur Kugel geworden
und ist kein ruhender Pol mehr in der Erscheinungen Flucht, son-
dern flieht selber dahin in rasender Eile, immerzu, rund um die
Sonne. Die Sterne sind nicht mehr die vom Mond behiitete Laimmer-
herde auf der weiten Au. Es sind Feuerkugeln von unvorstellbarer
GroBle, tausend-, ja millionenfach so grol wie die Erde. Und ihrer
sind so viele, da} selbst die Zahl derer, die man durch die groBlen
Teleskope wahrnehmen kann, unfaBbar ist, und das sind wahr-
scheinlich noch die wenigsten. Das sagt man jedem zwolfjahrigen
Knaben und Midchen. Man darf ruhig behaupten, dal} dieses Wis-
sen Allgemeingut sei.

Als dieses Wissen aufkam und im Volke verbreitet wurde, hoffte
ich, Idee Gott, endlich von meinem verlorenen Posten abtreten zu
konnen, es war ja kein Raum mehr fiir den Himmel und fiir mich
da, fiir die Holle selbstverstindlich auch nicht. Allein daraus wurde
nichts, ich konnte nicht abtreten. Die Kirche stellte sich weiter so,
als ob sie mit ihrer GroBpropaganda mich und nicht sich selber
meine; dic Menschen beteten trotz allen Nichterfiillungen beharr-
lich weiter ins eisige Weltall hinaus. Ich, Vorstellung Gott, blieh
mit meinem ganzen Hofstaat an Engeln, Heiligen und andern Licht-
gestalten unumschrinkter Herrscher im menschlichen BewuBtsein.
so riihrend menschlich-allzumenschlich, wie ich es schon als Jehova
gewesen war.



Widerspruch anmelden. Er griff einige dieser Morgenprediger
heraus und unterbreitete ihnen brieflich, was er zu beanstan-
den hatte. Von den acht Empfiingern dieser Briefe reagierte
nur einer; die andern sieben schwiegen sich einmiitig aus. Hat
ihnen vielleicht der Schreck iiber die unerwartete Abrechnung
und Einrede die Sprache verschlagen? Fiinf von den Predigern
haben sich von dieser Aufgabe zuriickgezogen. Die acht Briefe
an die Herren Pastoren und die briefliche Auseinandersetzung
mit dem einzigen, der zu einer Antwort den Mut fand, bilden
den Inhalt der vorliegenden schmucken Broschiire.

3. Zwei grundverschiedene Tendenzen laufen in dem Buch
nebeneinander her, ergiinzen und durchdringen sich.

a) Der Aerger iiber die geistlos-primitive Art dieser Morgen-
andachten. Solche Rundfunksendungen sind nun einmal keine
innerkirchlichen Angelegenheiten; sie wenden sich an die
breiteste, auch auBlerkirchliche Oeffentlichkeit; diese Oeffent-
lichkeit hat Recht und Pflicht zu reagieren, wenn die Sen-
dungen unter einem gewissen Niveau bleiben. Und nun stellt
W. in diesen Morgensendungen «eine erschreckende geistige
Urteils- und Ahnungslosigkeit» fest, eine «Verschlammung und
Verschlampung des weltanschaulichen Bediirfnisses» dieser
Oeffentlichkeit. Gegen dieses formale und inhaltliche Ungenii-
gen einmal kimpft er an.

b) W. bekennt sich mit schoner Offenheit als Nicht-Christ.
Als solcher ist er dem Anliegen der Wahrheit besonders ver-
pflichtet. Zum offenen Kampf fiir die Wahrheit und gegen
die unmoglichen Wahrheitsanspriiche der Morgenprediger tritt
er festen Schrittes in die Arena.

4. Schon auf den ‘ersten Seiten iiberraschen uns die eigen-
artigen Vorziige des eigenartigen Buches. Der hochbetagte,

aber auch immer noch hochgemute Kémpfer verfiigt iiber eine
Lebendigkeit und Frische, iiber eine Schirfe, Klarheit und Zu-
griffigkeit der Sprache, die erstaunlich sind. Gelegentlich fiih-
len wir uns erinnert an die Sprachgewalt Lessings in seinen
berithmten Auseinandersetzungen mit dem Hauptpastor Goeze.
Erstaunlich ist. aber auch des Verfassers griindliche Kenntnis
nicht nur der Bibel, sondern auch der wesentlichen theolo-
gisch-philosophischen Streitfragen. Ich kann mir sehr wohl
denken, daf3 dem einen und andern der pfarrherrlichen Brief-
empfinger «im Busen heimlich bange» wurde und er schon
darum das Schweigen und den Verzicht auf weitere Morgen-
andachten einem offenen Kampf vorzog. Wyneken hat, wie wir
aus dem Text beildufig erfahren, zuerst Theologie studiert
und hier sogar ein Examen abgelegt, sich dann aber um so ent-
schiedener von der Theologie weg- und der Pidagogik zuge-
wendet. Dem Extheologen W. ist es denn auch zugutezuhalten,
daf} er sich in der Aussprache mit dem einzig antwortenden
Pastor recht tief in einige Einzelheiten der Kontroverstheo-
logie verliert — zum Gliick nur voriibergehend, und bald steht
er wieder auf dem vom frischen Wind umwehten Fechtboden
der groflen weltanschaulichen Diskussion.

Zu den groBlen Vorziigen der Aktion rechnen wir auch die
Tatsache, dal W. die Kirche an einem ganz bestimmten und
konkreten Punkt angreift, eben an diesen Morgenandachten
des Norddeutschen Rundfunks. In diesem scharf abgegrenzten
Angriffsabschnitt muf3 sich ihm der Gegner entgegenstellen,
muf sich fiir diese Einzelposition zur Wehr setzen. Gelingt an
diesem Sektor eine Schwichung der gegnerischen Position, so
hat W. mit diesem tatséichlichen Teilerfolg doch mehr erreicht
als mit ein paar allgemein gehaltenen Angriffen auf die ganze

Indessen machte die Raumfrage den Gescheiteren doch zu schaf-
fen. Aber da waren die Studierten gleich zur Hand und sagten:
«Selbstverstindlich hat Gott keinen Raum mehr, wenn man sich
ihn alt- oder neutestamentlich personlich denkt. Aber er braucht
auch keinen Raum, denn er ist nicht Person, er ist Geist, er ist
Kraft, er ist iiberall, in dir, auller dir, er ist Welt», und wie die
Umschreibungen alle lauten.

Wenn aber ich, Begriff «Gott», dem Begriff «Kraft» gleichgesetzt
werde, so lieBe sich gleich wieder ein ganzer Olymp mit Géttern
fiilllen. Wasser, Dampf, Elektrizitit sind Krifte, nicht zu vergessen
ist die Gravitationskraft. Auf dem hochsten Throne sile heute
aber die Atomkraft oder also der Atomgott, der uns gegebenenfalls
etwas ganz anderes als eine Sintflut bescheren wird.

Man mag entgegnen, dall bei der Gleichsetzung der Begriffe
«Gott» und «Kraft» die schopferische Urkraft gemeint sei, nicht
irgend eine zweitrangige. Kann man Naturkrifte in Ringe eintei-
len? Sagen wir aber: Urkraft. Was ist damit gewonnen? Es gibt
Physiker, die die Entstehung der gesamten kosmischen Welt auf
eine ungeheure Atomexplosion zuriickfithren und das Auseinander-
flichen der Gestirnmassen, das die moderne Astronomie festgestellt
zu haben glaubt, als Wirkung jener Urexplosion ansehen. Da kommt
einem die Gleichsetzung der Begriffe Gott und Kraft doch etwas
sonderbar vor. Ich, alter, guter Jehova und noch viel besserer Chri-
stengott, soll diese auf einmal entfesselte Kraft (wodurch entfes-
selt?) gewesen sein? Ich wire also selber explodiert! Wo bleibt da
das moralische Gesetz, das auch ich in die Welt gesetzt haben soll
zur ewigen Verpflichtung fiir das Infusorium Mensch auf dem
Stiubchen Erde?! Auch Geist soll ich sein. Sage mir einer, was Geist
ist, Weltgeist! In all diese Begriffe werde ich hineingezwiingt, auch
von den Ganzgescheiten, damit die traditionelle, heilsame Vorstel-
lung von einem «héhern Wesen» ja nicht verloren gehe. Mag sich
darunter jeder denken, was er gerne mag oder kann.

Gott als Welt oder Gott in der Welt, diesen Glauben nennt man
Pantheismus. Vor etlichen hundert Jahren war es eine groBe, mutige
Tat, dem Begriff «Gott» die Bedeutung von «Welt» oder «die Welt
durchdringende Kraft» zu unterlegen; sie bedeutete die Entperson-
lichung des jiidisch-christlichen Gottes, die Verneinung der bibli-

schen Schopfungsgeschichte und das Bekenntnis zum Kopernikani-
schen Weltbild. Grofie Geister haben dem Pantheismus gehuldigt.
Michael Servet biiBite es im Jahre 1553 auf einem calvinistisch-pro-
testantischen, Giordano Bruno 47 Jahre spiiter auf einem romisch-
katholischen Scheiterhaufen. Sie waren Weghereiter fiir die wissen-
schaftliche Forschung und fiir das freie, vorurteilslose Denken.
Ehre ihnen und all denen, die ihnen nachfolgten.

Aber auch grofie Geister sind Kinder ihrer Zeit; auch fiir sie gibt
es eine Grenze des Denkens, iiber die sie nicht hinauskommen.
Heute wiirden sich beispielsweise Goethe ganz andere Probleme
aufdringen als vor 150 his 200 Jahren; er schriebe keine Gretchen-
tragodie mehr.

Ihr lebt in einer andern Zeit, Menschen von heute. Gewaltiges
hat sich inzwischen ereignet. Unendliche Weiten des Weltalls lie-
gen vor euch ausgebreitet; tief ins Werden des Lebens hat Darwin
geleuchtet. Die Welt ist euch zum Bilderbuch geworden, worin ihr
bequem in der Stube blittern kénnt. Geheimnisvolle Kriifte bringen
euch die Ereignisse aus aller Welt ins Haus, sichtbar und hérbar;
ihr zwingt seltsame Kugeln zum rasenden Flug um euern Planeten;
ihr strebt von diesem weg nach dem Mond und in weitere kosmi-
sche Fernen. All das ist Erfindung, Entdeckung des Menschengeistes
und Arbeit der Menschenhand, und kein Gott steckt dahinter. Ihr
klopftet, um es burschikos zu sagen, Naturkrifte aus dem Busch,
die sich seit Bestehen der Welt verborgen gehalten hatten, Strah-
len, Wellen, Naturkrifte, nicht Gotteskrifte. Ich, Gott, bin euch
VWissenden keine Idee und keine Vorstellung mehr, ich bin nur
noch Wort, hohles, leeres Wort. Die Worte, mit denen ihr mich
nennt — Welt, Kraft, Geist — sind Masken, die kein Gesicht hinter
sich haben.

Entlasset mich endlich aus euerem Dienst, ihr Wissenden! Ich
empfinde ihn als unwiirdig, denn als «Ueberallgott» diene ich so
gut der Tauschung und Selbsttiuschung, wie wenn ich im Vorstel-
lungskreis der Durchschnittsmenschen als Person mit einem Sohn
an der rechten Hand auftrete. Ich wiederhole: Ehre dem Pantheis-
mus von ehedem! Er war die Briicke vom Theismus zum Atheismus.
Seht ihr denn nicht, ihr Wissenden, ihr habt, indem ihr das neue
Welthbild schuft, die Briicke iiberschritten!

45



	Gott sprach zu sich selber (5. Fortsetzung)

