
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 6

Artikel: Gott sprach zu sich selber (5. Fortsetzung)

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


deiizen. Doch kann die Täuschung über die Vergeblichkeit dieser

gewaltsamen Renaissance nicht lange anhalten. Es stellt
sich sehr bald heraus, daß all die neuen Teilerkenntnisse und
Teilperspektiven zwar unzureichend sind, «Weltanschauung»
zu werden, sicli andererseits aber, soweit sie in ihrem
Teilbereich Gültigkeit besitzen und zum unangezweifelten
Bewußtseinsinhalt des Menschen geworden sind, mit dem Weltbild des

alten Glaubens nicht mehr vereinbaren lassen. Die Unterschlagung

der neuen Aspekte erweist sich als genauso unmöglich wie
ihre Ausweitung zur Ersatzreligion, (p. 19/20)

4. Die Frage kann nim nicht mehr lauten : wie ist auf Gedeih
und Verderb eine fruchtbare Beziehung zwischen altem Glauben

und neuem Wissen herzustellen? sondern sie muß heißen:
wie lassen sich die neuen, den alten Glauben aufhebenden
Erfahrungen und Erkenntnisse in einem Weltbild überhöhen, das
auch die Sphäre dessen, was über alle menschliche Erfahrung
und Erkenntnis hinausgeht, miteinbegreift? Und in welcher
Beleuchtung erscheint dann die Stellung des Menschen im Kosmos

und seine Aufgaben in der geschichtlichen Welt? (p. 20)
5. Wir stehen heute in den Endstadien der restaurativen

Phase einer Uebergangsepoche. Die noch für einige Jahrzehnte
zu veranschlagende Vorherrschaft konservativ eingestellter
Generationen täuschen darüber hinweg, daß die Mehrzahl der
Zeitgenossen die entscheidende Wendung bereits vollzogen hat.
Es wird mehr und mehr deutlich werden, daß der Krisenhaftigkeit

einer Uebergangszeit durch Flucht in die Vergangenheit
zu entkommen weder politisch noch moralisch noch «religiös»
möglich ist, da die überlieferten metaphysischen, ethischen
und gesellschaftlichen Systeme die neuen Tatbestände und
Bedürfnisse nicht zu fassen und damit auch nicht zu formen
vermögen, (p. 21)

6. Wem die Ueberzeugungen seiner Väter und Vorväter
abbanden kamen, der muß vor sich selbst und den Zeitgenossen
Rechenschaft darüber ablegen, wie ihm solches widerfahren
ist. Aus einem Glaubensgebäude, das die leidenschaftliche
Ueberzeugungskraft und Erlösungssehnsucht vieler Generationen
errichtet hat, können die Erben nicht heraustreten als wäre es

ein Gasthaus oder ein Museum. Die Welt, in der sie leben, ist
zwar längst keine christliche Welt mehr, aber doch eine Welt,
in der Christliches noch wirksam ist. Es ist eine Forderung der

intellektuellen und moralischen Redlichkeit, die eigene
Herkunft und Geschichte gerade dann ernst zu nehmen, wenn man
sich von ihr zu lösen beginnt. Woran man nicht mehr glauben
kann, das muß man zu verstehen suchen. Die Befreiung zu
einem neuen Daseinsentwurf gelingt nur, wenn man den
überlieferten Glaubensvorstellungen weder das Verständnis noch
auch die Achtung versagt, (p. 23)

7. Ein Theologe ist ein Mann, der nicht nach Gott fragt,
sondern über ihn als eine unumstößliche Wahrheit redet; der sich
unwiderruflich auf eine Antwort festgelegt hat, bevor sein Fragen

die Grenze seiner Fähigkeit, Fragen zu stellen und darauf
Antwort zu finden, wirklich erreicht hat. So wird ihm die
ungenützt gebliebene Kraft seines Erkenntnisvermögens zum
Antrieb, sich in der kunstvollen Auslegung vorgegebener Thesen
zu versuchen, und zum unüberwindlichen Hindernis, unreife
Vorstellungen weiterzuentwickeln und falsche zu verwerfen.
(p. 40)

8. Das allgemeine Bewußtsein, das heißt das Bewußtsein einer
sehr großen Zahl von Menschen aller Schichten und Bildungsstufen,

hat sich im Verlauf der letzten hundert Jahren so mit
Erfahrungstatsachen angefüllt, daß Glaubensvorstellungen, die
etwas Widersprechendes lehren, niclit mehr angenommen werden.

Wenn auch dieser Umschichtungsprozeß noch von
konventionellen Ideologien verhüllt wird, kann doch heute keine
Weltanschauung mehr an den wissenschaftlichen Tatsachen,
keine Politik an den Forschungsergebnissen der Rechts-, Ge-
schichts- und Gesellschaftswissenschaft und keine Ethik an den

anthropologischen Erkenntnissen vorbeispekulieren, (p. 122/3)
9. Metaphysik ist das, was über die Physik hinausgeht, ohne

ihr zu widersprechen, denn der Versuch, die Physik in den
Rahmen einer vorgegebenen Theologie zu pressen, ist
fehlgeschlagen. Das Bedürfnis des Menschen, sich eine Anschauimg
von der ganzen Welt und Wirklichkeit zu bilden, ist ein echtes
Bedürfnis. Um es zu befriedigen, müssen wir vom Sicheren
zum Wahrscheinlichen fortschreiten, anstatt wie bisher vom
Unwahrscheinlichen her die Sicherheit des Sicheren zu bestreiten.

Die Annahme, daß die Quantentheorie oder die verheerenden

Folgen der Ersatzreligionen Unglaubwürdiges wieder
glaubwürdiger machen werden, ist eine Täuschung. Die von den
Wissenschaften gelegten Fundamente unseres Wissens sind fest

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 5. Fortsetzung

Im Grunde genommen erscheine ich in so vielen Variationen, als

gläubige Menschen bestehen, denn jeder sieht mich etwas anders
als die andern. Aber es gibt gelenktes, befohlenes Denken, Kollek-
ti\ denken, und wenn trotzdem mein Bild von Mensch zu Mensch
anders ist, so sind diese Unterschiede zu gering, um irgendwie ins
Gewicht zu fallen. Ja selbst die verschiedenen Kollektiv-Denkarten
gehen nicht stark auseinander, wie es ja in einem Liede heißt: Wir
glauben all' an e i n e n d. h. an den gleichen Gott. Trotzdem
besteht ein unausgesetzter Konkurrenzkampf zwischen den verschiedenen

Glaubenskollektiven. Früher wurde er auf Schlachtfeldern
und in Bartholomäusnächten mit ausgesuchter Wildheit und
Grausamkeit ausgetragen, heute geschieht dies mehr unter der Hand,
verkappt; ich stehe nicht mehr im Mittelpunkt der menschlichen
Leidenschaften «wie einst im Mai» des Mittelalters und der Refor-
mationszeit. Aber weder in alter noch in neuer Zeit ging es um die
Frage, ob ich als reales Wesen existiere oder nicht, sondern immer
um Teilfragen, um Nebensächlichkeiten, wie mir scheint, und
zwar seit dem Beginn der christlichen Epoche. Wieviel Streit ist
entbrannt zum Beispiel um die Frage, ob ich den Bischof von
Rom zum Erben des Schlüssels eingesetzt habe, den ich durch meinen

Sohn einem seiner Mitläufer, Petrus, eingehändigt haben soll.
Was für Blutbäder bat es später wegen jenes Schlüssels abgesetzt!

Die Protestanten behaupten heule noch, daß die Stelle in der Bibel,
wonach Christus zu Petrus gesagt haben soll «Und will dir des

Himmelreichs Schlüssel geben. Alles, was du auf Erden binden
wirst, soll auch im Himmel gebunden sein .» gefälscht, ein
nachträgliches Einschiebsel sei. Wer oder was verbürgt die Echtheit
anderer Stellen? Und wie steht es mit der geschichtlichen
Zuverlässigkeit der Evangelien überhaupt, die entstanden, als die
Generation, die zur Zeit des Erdenwallens meines Sohnes schon seit
hundert Jahren im Grabe lag, ohne ein schriftliches Wort über ihn
hinterlassen zu haben? Es waren die Enkel oder Urenkel, die
aufsehrieben, was ihnen die Groß- oder Urgroßmutter erzählt hatte.
Dann nahmen sich die Theologen «meiner» an und umgaben mich
— die ursprünglich wohlverständliche Idee von einem allmächtigen
Herrscher und Helfer — mit einem stacheligen Zaun von
Spitzfindigkeiten. Wieviel Blut ist geflossen um die Frage, ob mein Sohn
mir wesensgleich sei oder nicht! Wie furchtbar hausten die nächsten-

und feindesliebenden Christen gegen die Albigenser, ihre
Mitchristen, denen die Dreifaltigkeil nicht in den Kopf wollte und die
Hölle als eine unchristliche Einrichtung erschien!! Aber die
Christenmasse merkt von all den Ungereimtheiten und Widersprüchen
nichts; sie läßt sich die Gründe, Zwecke, Absichten meiner
Vorkehrungen von den Theologen haarklein auseinandersetzen,
obgleich ihnen diese im nächsten Atemzug versichern, daß meine
Ratschlüsse unerforschlich seien. Theologie Wissenschaft von Gott,
und dabei soll ich, Gott, ein Wesen sein, das vom Verstand
überhaupt nicht erfaßbar ist. Ich meine, eine Wissenschaft sollte von
einem bestimmten Wissen, das sich der Verstand erworben hat,
ausgehen und es weiterführen.

43



gegründet, auch wenn wir nicht mehr glauben, daß in ihnen
das Ganze der Welt beschlossen liegt, (p. 132)

10. Der allgemeine Eifer, bei jeder Gelegenheit Bekenntnisse
zu diesen christlichen Grundsätzen abzulegen, führt zu einer
weltanschaulichen Sprachregelung, wie sie uniformer und
wirksamer kein totalitäres Propagandaministerium durchsetzen
könnte. Jene wenigen Intellektuellen, die übermütig genug sind
(und eine Gelegenheit finden), ihren Agnostizismus
unverschlüsselt kundzutun, werden als makabre Außenseiter mehr
verdächtigt als geduldet. — In der Regel aber zeigt man sich
entschlossen, jede offen bekundete «Gottlosigkeit» nur als

Symptom unverhohlen bolschewistischer Gesinnung zur Kenntnis

zu nehmen. Die Freiheit, sich zu einem Glauben zu bekennen,

der den überlieferten Vorstellungen widerspricht, steht

nur auf dem Papier, weil die öffentliche Meinung einen
Konformismus entwickelt hat, der dem Verbot «religiöser» und
weltanschaulicher Diskussionen gleichkommt, (p. 112/3)

11. Es ist unter diesen Umständen auch verständlich, daß die
Beflissenheit, christliche Programme und Organisationen aller
Art zu fördern, mit der eigenen Zweifelssucht nicht etwa
abnimmt, sondern wächst. Wir erleben so das sonderbare Schauspiel,

daß unsere Zeitgenossen sich um so christlicher gebärden,

je weiter sich ihre Anschauungen und ihre Lebensweise

von den Forderungen des Christentums entfernen, (p. 213)

12. Solange die öffentliche Meinung des Westens darauf
bestellt, daß nur das Fürwahrhalten der christlichen Glaubens-
postulate die Welt retten kann, wird sie die glaubenslose Zeit
gewaltsam verlängern und immer neue Generationen dem
Zynismus, der Oberflächlichkeit und dem Stumpfsinn in die Arme
treiben, (p. 220)

Der Silberstreifen am Horizont
(Fortsetzung *)

III
Gustav Wyneken: «Acht Pastoralbriefe wider den lieiligen

Schlendrian». Verlag für Geistesfreiheit in Hannover, Sedan-
straße 17. 1958. 109 Seiten.

1. Gustav Wyneken? Nachdenklich legt der Leser zunächst
die Hand vor die Augen, um sich ernsthaft zu besinnen.
Wyneken gehört doch in die Reihe der großen Pädagogen, die
den grundlegenden Gedanken vom Primat der Erziehimg und
der Charakterbildung vor aller Stoffübermittlung vertreten
haben. Neben Wyneken tauchen da noch andere Namen auf
wie Hermann Lietz, Paul Geheeb, Fr. Wilhelm Förster u.a.m.
Aber das alles liegt doch recht weit zurück. Wyneken hat seine
erste Schulgemeinde Wickersdorf schon 1906 gegründet; sein
großes pädagogisches Wirken fällt in die ersten Jahrzehnte
unseres Jahrhunderts. Wyneken selbst ist 1875 geboren, er ist also
heute gut 84 Jahre alt. Nein — jener berühmte Pädagoge
kann doch unmöglich der Verfasser unserer jugendlich-temperamentvollen

Kampfschrift sein, die so ganz im Geist unserer
kampfdurchwühlten Gegenwart geschrieben worden ist.

Aber freilich ist er's, und der Leser muß sich abfinden mit
dieser Tatsache, so erstaunlich sie ihm auch vorkommen mag.

2. Der Titel bedarf einiger Erläuterungen.
Lange Zeit hat sich Wyneken W.), mit wachsendem

Widerwillen, die täglichen kurzen Morgen-Andachten des

Norddeutschen Rundfunks angehört. Da mußte er Protest und

*) Vgl. Freidenker Nr. 5, 1959, Seite 33

Heute kümmert sich die Masse nicht mehr stark um die Theologie.

Sie hat anderes zu tun. Immerhin soll sich ein Anders- oder
/Vic/i/gläubiger nicht einfallen lassen, an einem Ort wohnen zu wollen,

wo nur Sogläubige hausen. Da werde ich, dösender katholischer
oder orthodox-protestantischer Gott, wieder quicklebendig und
hantiere mit der sogenannten trockenen Guillotine, dem gesellschaftlichen

oder wirtschaftlichen Boykott. Körperlicher Totschlag ist
verboten und wird schwer bestraft, wenn man ihn als Einzelner
begeht. Als Masse, das ist ganz was anderes, da darf man nicht nur.
da soll man ihn begehen, wenn es ein höherer Wille anordnet. Dieser

höhere Wille beruft sich dabei auf einen noch höhern, und der
bin ich, Gott. Ich bin der Zauberkünstler, der das Mordgewehr zum
Instrument der Heldenehre umwandelt. Jetzt streiten sich die
Theologen darüber, wie ich mich zur Atombombe stelle. Sie sagen
zwar: die Kirchen. Aber die Kirchen erfüllen meinen Willen, alles
fällt auf mich zurück. Ich bin, möchte ich sagen, das große
Ausweichgeleise, wohin die Menschen alles schieben, was ihnen auf
ihrer moralischen Durchfahrtslinie im Wege steht. Der Krieg ist
unmoralisch, man darf ihn nicht gewollt haben; also — wie schon
einmal gesagt: Gott will es! Ausweichgeleise!

Die Atombombe droht zwar auch von einer Seite her, wo sich die
Schicksalsmacher nicht im theologischen Bangierbahnhof befinden;
für sie bin ich kein Ausweichgeleise: aber, und das ist das Fatale:
sie ivollen selber Götter sein und dulden, wie der alte Jehova, keine
andern neben sich. Es genügt wirklich nicht, Menschen, daß ihr
mich, Gott, das Spiegelbild eures Machtwahnsinns, ins Antiquitätenmuseum

stellt; ihr müßt dem Original, dem euch innewohnenden
Machtwahnsinn, zu Leibe rücken!

* * *

Ich muß dort anknüpfen, wo ich gesagt habe, daß ich nicht mehr
im Mittelpunkt der menschlichen Leidenschaften stehe. Das Mittelalter

ist längst vorbei, ein anderes kosmisches Weltbild hat sich
aufgerollt, die geistige Feudalherrschaft gehört, wie die andere, der
Vergangenheit an; bloß haben viele Menschen dies noch nicht
begriffen, weshalb denn auch heute noch Kirchen wie Pilze aus dem
Boden schießen wie einst die Ritterburgen.

Die Menschen sagen noch «Gott», dutzendmal im Tage; mein
Name ist zur hohlen Wortformel geworden. Aber sie denken nichts

mehr dabei. Das sollen sie auch nicht, dürfen von den Kirchen aus
nieht; Denken ist mir gefährlich, denn mit Denken ätzt man die
ältesten und heiligsten Begriffe und Irrtümer weg. Und so dauert
mein fatales Geschick weiter, sein zu müssen, ohne daß ieh bin. Das

liegt schwerer auf mir als je, denn ich war nie in so krasse
Widersprüche verwickelt wie jetzt. Früher war die Welt so nett und
einfach eingerichtet, so daß sie auch vom blödesten Auge überblickt
und vom bescheidensten Verstand begriffen werden konnte, die
dreistöckige Welt: unten die Hölle, in der Mitte die Erde, oben der
Himmel. Und hier wohnte ich, beobachtete die Menschen, führte
Buchhaltung über ihr Gutes und Böses und zählte zwischenhinein
die Sterne an dem hohen Himmelszelt, wie jedes Kind wußte. Da
gab es noch keine Zweifelsfragen; der Pfarrer hatte es gesagt, und
darum mußte es wahr sein.

Das hat sich gründlich geändert. Die Welt hat sich ins Unermeßliche

ausgeweitet, der platte Kuchen Erde ist zur Kugel geworden
und ist kein ruhender Pol mehr in der Erscheinungen Flucht,
sondern flieht selber dahin in rasender Eile, immerzu, rund um die
Sonne. Die Sterne sind nicht mehr die vom Mond behütete Lämmerherde

auf der weiten Au. Es sind Feuerkugeln von unvorstellbarer
Größe, tausend-, ja millionenfach so groß wie die Erde. Und ihrer
sind so viele, daß selbst die Zahl derer, die man durch die großen
Teleskope wahrnehmen kann, unfaßbar ist, und das sind
wahrscheinlich noch die wenigsten. Das sagt man jedem zwölfjährigen
Knaben und Mädchen. Man darf ruhig behaupten, daß dieses Wissen

Allgemeingut sei.

Als dieses Wissen aufkam und im Volke verbreitet wurde, hoffte
ich, Idee Gott, endlich von meinem verlorenen Posten abtreten zu
können, es war ja kein Raum mehr für den Himmel und für mich
da, für die Hölle selbstverständlich auch nicht. Allein daraus wurde
nichts, icb konnte nicht abtreten. Die Kirche stellte sich weiter so,
als ob sie mit ihrer Großpropaganda mich und nicht sich selber
meine; die Menschen beteten trotz allen Nichterfüllungen beharrlich

weiter ins eisige Weltall hinaus. Ich, Vorstellung Gott, blieb
mit meinem ganzen Hofstaat an Engeln, Heiligen und andern
Lichtgestalien unumschränkter Herrscher im menschlichen Bewußtsein.
so rührend menschlich-allzumenschlich, wie ich es schon als Jehova

gewesen war.

44



Widerspruch anmelden. Er griff einige dieser Morgenprediger
heraus und unterbreitete ihnen brieflich, was er zu beanstanden

hatte. Von den acht Empfängern dieser Briefe reagierte
nur einer; die andern sieben schwiegen sich einmütig aus. Hat
ihnen vielleicht der Schreck über die unerwartete Abrechnung
und Einrede die Sprache verschlagen? Fünf von den Predigern
haben sich von dieser Aufgabe zurückgezogen. Die acht Briefe
an die Herren Pastoren und die briefliche Auseinandersetzung
mit dem einzigen, der zu einer Antwort den Mut fand, bilden
den Inhalt der vorliegenden schmucken Broschüre.

3. Zwei grundverschiedene Tendenzen laufen in dem Buch
nebeneinander her, ergänzen und durchdringen sich.

a) Der Aerger über die geistlos-primitive Art dieser
Morgenandachten. Solche Rundfunksendungen sind nun einmal keine
innerkirchlichen Angelegenheiten; sie wenden sich an die
breiteste, auch außerkirchliche Oeffentlichkeit; diese Oeffentlichkeit

hat Recht und Pflicht zu reagieren, wenn die
Sendungen unter einem gewissen Niveau bleiben. Und nun stellt
W. in diesen Morgensendungen «eine erschreckende geistige
Urteils- und Ahnmigslosigkeit» fest, eine «Verschlammung und
Verschlampung des weltanschaulichen Bedürfnisses» dieser
Oeffentlichkeit. Gegen dieses formale und inhaltliche Ungenü-
gen einmal kämpft er an.

b) W. bekennt sich mit schöner Offenheit als Nicht-Christ.
Als solcher ist er dem Anliegen der Wahrheit besonders
verpflichtet. Zum offenen Kampf für die Wahrheit und gegen
die unmöglichen Wahrheitsansprüche der Morgenprediger tritt
er festen Schrittes in die Arena.

4. Schon auf den ersten Seiten überraschen uns die
eigenartigen Vorzüge des eigenartigen Buches. Der hochbetagte,

Indessen machte die Raumfrage den Gescheiteren doch zu schaffen.

Aber da waren die Studierten gleich zur Hand und sagten:
«Selbstverständlich hat Gott keinen Raum mehr, wenn man sich
ihn alt- oder neutestamentlich persönlich denkt. Aber er braucht
auch keinen Raum, denn er ist nicht Person, er ist Geist, er ist
Kraft, er ist überall, in dir, außer dir, er ist Welt», und wie die
Umschreibungen alle lauten.

Wenn aber ich, Begriff «Gott», dem Begriff «Kraft» gleichgesetzt
werde, so ließe sich gleich wieder ein ganzer Olymp mit Göttern
füllen. Wasser, Dampf, Elektrizität sind Kräfte, nicht zu vergessen
ist die Gravitationskraft. Auf dem höchsten Throne säße heute
aber die Atomkraft oder also der Atomgott, der uns gegebenenfalls
etwas ganz anderes als eine Sintflut bescheren wird.

Man mag entgegnen, daß bei der Gleichsetzung der Begriffe
«Gott» und «Kraft» die schöpferische Urkraft gemeint sei, nicht
irgend eine zweitrangige. Kann man Naturkräfte in Ränge einteilen?

Sagen wir aber: Urkraft. Was ist damit gewonnen? Es gibt
Physiker, die die Entstehung der gesamten kosmischen Welt auf
eine ungeheure Atomexplosion zurückführen und das Auseinanderfliehen

der Gestirnmassen, das die moderne Astronomie festgestellt
zu haben glaubt, als Wirkung jener Urexplosion ansehen. Da kommt
einem die Gleichsetzung der Begriffe Gott und Kraft doch etwas
sonderbar vor. Ich, alter, guter Jehova und noch viel besserer
Christengott, soll diese auf einmal entfesselte Kraft (wodurch entfesselt?)

gewesen sein? Ich wäre also selber explodiert! Wo bleibt da
das moralische Gesetz, das auch ich in die Welt gesetzt haben soll
zur ewigen Verpflichtung für das Infusorium Mensch auf dem
Stäubchen Erde?! Auch Geist soll ich sein. Sage mir einer, was Geist
ist, Weltgeist! In all diese Begriffe werde ich hineingezwängt, auch
von den Ganzgescheiten, damit die traditionelle, heilsame Vorstellung

von einem «höbern Wesen» ja nicht verloren gehe. Mag sich
darunter jeder denken, was er gerne mag oder kann.

Gott als Welt oder Gott in der Welt, diesen Glauben nennt man
Pantheismus. Vor etlichen hundert Jahren war es eine große, mutige
Tat, dem Begriff «Gott» die Bedeutung von «Welt» oder «die Welt
durchdringende Kraft» zu unterlegen; sie bedeutete die Entpersönlichung

des jüdisch-christlichen Gottes, die Verneinung der bibli-

aber auch immer noch hochgemute Kämpfer verfügt über eine
Lebendigkeit und Frische, über eine Schärfe, Klarheit und Zu-

griffigkeit der Sprache, die erstaunlich sind. Gelegentlich fühlen

wir uns erinnert an die Sprachgewalt Lessings in seinen
berühmten Auseinandersetzungen mit dem Hauptpastor Goeze.
Erstaunlich ist. aber auch des Verfassers gründliche Kenntnis
nicht nur der Bibel, sondern auch der wesentlichen
theologisch-philosophischen Streitfragen. Ich kann mir sehr wohl
denken, daß dem einen und andern der pfarrherrlichen
Briefempfänger «im Busen heimlich bange» wurde und er schon
darum das Schweigen und den Verzicht auf wreitere
Morgenandachten einem offenen Kampf vorzog. Wyneken hat, wie wir
aus dem Text beiläufig erfahren, zuerst Theologie studiert
und hier sogar ein Examen abgelegt, sich dami aber um so
entschiedener von der Theologie weg- und der Pädagogik
zugewendet. Dem Extheologen W. ist es denn auch zugutezuhalten,
daß er sich in der Aussprache mit dem einzig antwortenden
Pastor recht tief in einige Einzelheiten der Kontroverstheologie

verliert — zum Glück nur vorübergehend, und bald stellt
er wieder auf dem vom frischen Wind umwehten Fechtboden
der großen weltanschaulichen Diskussion.

Zu den großen Vorzügen der Aktion rechnen wir auch die
Tatsache, daß W. die Kirche an einem ganz bestimmten und
konkreten Punkt angreift, eben an diesen Morgenandachten
des Norddeutschen Rundfunks. In diesem scharf abgegrenzten
Angriffsabschnitt muß sich ihm der Gegner entgegenstellen,
muß sich für diese Einzelposition zur Wehr setzen. Gelingt an
diesem Sektor eine Schwächung der gegnerischen Position, so

hat W. mit diesem tatsächlichen Teilerfolg doch mehr erreicht
als mit ein paar allgemein gehaltenen Angriffen auf die ganze

sehen Schöpfungsgeschichte und das Bekenntnis zum Kopemikanischen

Weltbild. Große Geister haben dem Pantheismus gehuldigt.
Michael Servet büßte es im Jahre 1553 auf einem calvinistisch-pro-
testantischen, Giordano Bruno 47 Jahre später auf einem römisch-
katholischen Scheiterhaufen. Sie waren Wegbereiter für die
wissenschaftliche Forschung und für das freie, vorurteilslose Denken.
Ehre ihnen und all denen, die ihnen nachfolgten.

Aber auch große Geister sind Kinder ihrer Zeit; auch für sie gibt
es eine Grenze des Denkens, über die sie nicht hinauskommen.
Heute würden sich beispielsweise Goethe ganz andere Probleme
aufdrängen als vor 150 bis 200 Jahren; er schriebe keine Gretchen-
tragödie mehr.

Ihr lebt in einer andern Zeit, Menschen von heute. Gewaltiges
hat sich inzwischen ereignet. Unendliche Weiten des Weltalls
liegen vor euch ausgebreitet; tief ins Werden des Lebens bat Darwin
geleuchtet. Die Welt ist euch zum Bilderbuch geworden, worin ihr
bequem in der Stube blättern könnt. Geheimnisvolle Kräfte bringen
euch die Ereignisse aus aller Welt ins Haus, sichtbar und hörbar;
ihr zwingt seltsame Kugeln zum rasenden Flug um euern Planeten;
ihr strebt von diesem weg nach dem Mond und in weitere kosmische

Fernen. All das ist Erfindung, Entdeckung des Menschengeistes
und Arbeit der Menschenhand, und kein Gott steckt dahinter. Ihr
klopftet, um es burschikos zu sagen, Naturkräfte aus dem Busch,
die sich seit Bestehen der Welt verborgen gehalten hatten, Strahlen,

Wellen, iVaturkräfte, nicht Gotteskräfte. Ich, Gott, bin euch
Wissenden keine Idee und keine Vorstellung mehr, ich bin nur
noch Wort, hohles, leeres Wort. Die Worte, mit denen ihr mich
nennt —-Welt, Kraft, Geist — sind Masken, die kein Gesicht hinter
sich haben.

Entlasset mich endlich aus euerem Dienst, ihr Wissenden! Ich
empfinde ihn als unwürdig, denn als «Ueberallgott» diene ich so

gut der Täuschung und Selbsttäuschung, wie wenn ich im
Vorstellungskreis der Durchschnittsmenschen als Person mit einem Sohn
an der rechten Hand auftrete. Ich wiederhole: Ehre dem Pantheismus

von ehedem! Er war die Brücke vom Theismus zum Atheismus.
Seht ihr denn nicht, ihr Wissenden, ihr habt, indem ihr das neue
Weltbild schuft, die Brücke überschritten!

45


	Gott sprach zu sich selber (5. Fortsetzung)

