
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 6

Artikel: Textproben

Autor: Szczesny, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es ist doch interessant, aber auch bezeichnend: Unter den
an der Trauerfeier teilnehmenden Diplomaten befanden sich
auch Buddhisten, Mohammedaner, marxistische Atheisten usw.
Aber ausgerechnet dem katholischen Würdenträger ist es rein
unmöglich, einen Gottesdienst seiner Bruderkirche zu
besuchen. Und beide Kirchen behaupten doch, demselben Gott zu
dienen, wenn auch jede auf ihre eigene Weise. Diese Ablehnung

ist ein Entscheid auf sehr hoher und repräsentativer
Ebene; er zeigt deutlich, daß von einer gegenseitigen Annäherung,

von einer Erwärmung des Klimas im Raum der
gegenseitigen Beziehungen zwischen den beiden «Bruderkirchen»
vorläufig noch rein nichts wahrzunehmen ist.

2. Nun aber die schwerere Enttäuschung! Radio Vatican,
immer betreut von den Jesuiten, hat unterdessen einige Vorfragen

zum geplanten ökumenischen Konzil abgeklärt. Daraus
ergeben sich, wie ich einem aufschlußreichen Rom-Bericht des

«Luzerner Tagblattes» Nr. 61 entnehme, folgende Präzisie-

rungen:
a) Das geplante Konzil hat nur vorberatende, nicht aber

letztinstanzliche Bedeutung. Es steht nicht über, sondern unter
dem Papst. Der Papst als der absolute Souverän der
Romkirche steht den Beschlüssen des Konzils, auch einem
deutlichen Mehrheitsbeschluß, vollkommen frei gegenüber. Aus
seiner absoluten Machtfülle heraus kann er sich für den Mehr-
heits- oder den Minderheitsbeschluß entscheiden.

b) Unter «christlicher Einheit» ist verstanden «römische
Einheit». In Frage kommt nur eines: Rückkehr der protestantischen

Dissidenten und der orthodoxen Schismatiker im Osten

in den Mutterschoß der katholischen Kirche. Ein konfessioneller

«Völkerbund» liegt den römisch-ökumenischen Absichten

vollständig fern. So etwas ist mit dem absoluten
Primatanspruch der Romkirche ganz unvereinbar.

c) Die Frage der Einladungen kann erst in den späteren
Phasen der Vorbereitung in allen Einzelheiten festgelegt werden.

Aber soviel ist heute schon ausgemacht und sicher:
NichtKatholiken können höchstens als Beobachter zugelassen
werden; von einer Teilnahme an Diskussion oder Abstimmung
kann gar keine Rede sein.

VI. Alle diese Bescheide von Rom her bedeuten für den

Protestantismus eben so viele empfindliche Ernüchterungen.
So weit diese Entscheide das Konzil betreffen, sind es offen
gestanden auch Ernüchterungen für uns. Zwar sind wir an
einer Einigung oder auch nur an einer Synthese der beiden
Kirchen nicht so stark interessiert wie die beiden Kirchen
selbst — die offene Aussprache aber zwischen den beiden
«Bruderkirchen» wäre nicht nur für uns, sie wäre sicher auch

für alle denkenden Gegenwartsmenschen ein Erlebnis von ganz
besonderem Reiz geworden. In bedeutsamer Weise hätte so

unsere Gegenwart ein geschichtliches Ereignis repristiniert —
das offene Glaubensgespräch, wie es sich zur Zeit der
Reformation da und dort ja zugetragen hat. Die Berichte über diese

Glaubensgespräche faszinieren uns heute noch. Und faszinierend

wäre es gewesen, vor dem Radio, vor dem Bildschirm
oder auch nur in den Presseberichten zu erleben, wie die
erste Garnitur der gelehrten Protestanten der ersten Garnitur
ebenso gelehrter Katholiken gegenübergestellt und wie heiß
da in offener Aussprache um die Hauptpunkte des gegenseitigen

Zerwürfnisses gestritten worden wäre.
Auf das alles also müssen wir nun verzichten und fühlen uns

deshalb, ehrlich gesprochen, ebenfalls recht enttäuscht und
ernüchtert. Doch abgesehen von allen diesen Enttäuschungen
und Ernüchterungen — immer und immer wieder müssen
wir die feindseligen christlichen «Brüder» vor die peinliche
Frage stellen:

Wie könnt ihr es nur wagen und wie könnt ihr es mit
eurem Gewissen vereinbaren, eure Mitmenschen von allem
Leid erlösen und zu eurem Heil bekehren zu wollen, wenn ihr

selbst nicht einmal wißt, in welcher der verschiedenen
Denominationen nun eigentlich und tatsächlich jenes vielberühmte
Heil und jene Vollmacht zur gültigen Verkündigung des
Gotteswortes liegen? Um mit Lessings bekannter Ringfabel zu
sprechen: Wie könnt ihr es wagen, euren Ring als den allein
echten und allein wahren Ring euren Mitmenschen aufzunötigen,

wenn ihr unter euch «Brüdern» selbst bis heute euch noch
nicht habt einigen können, welcher von den vielen Ringen nun
der wahre und der echte Ring recht eigentlich sei? EHB

Textproben
aus

Gerhard Szczesny: «Die Zukunft des Unglaubens. Zeitgemäße
Betrachtungen eines Nichtchristen». (S. Besprechungen des
Buches in No. 5/1959 des «Freidenkers»).

1. Der Versuch der Wiederentdeckung und \Y iedererwek-
kung des Christentums als einer allgemein verbindlichen
moralischen Institution hat nun allerdings an der Tatsache, daß der
eigentliche Inhalt der christlichen Heilslehre für einen
vorherrschenden Typ des zeitgenössischen Menschen unannehmbar
ulid gleichgültig geworden ist, nichts geändert. Darüber geben
sich auch einsichtige Christen keinem Zweifel hin. Die sich
angesichts der modernen Krisen und Katastrophen bietende
Sicherheit eines ehrwürdigen und festgefügten Glaubensgehäudes
machte jedoch das Christentum als Ganzes tabu und verhinderte

die offene Auseinandersetzung auch mit seiner unglaubwürdig

gewordenen Metaphysik. So verstellt das nicht mehr
geglaubte, aber doch in Geltung befindliche Dogma jenen
unbefangenen Aus- und Ueberblick, der nötig wäre, um eine neue
Antwort auf die «letzten Dinge» zu finden, (p. 9/10)

2. Der geistige Fuhrimgsansprucli des Christentums, die
Furcht vor dem «Weltanschaulichen» und die Dunkelheit der
Terminologie tun ihr übriges, um die selbstgewählte oder
selbstverschuldete Abseitigkeit der westlichen Philosophie zu
vollenden. Ueber all ihren Bemühungen, uns zu zeigen, wie die
Welt im Innersten beschaffen ist, liegt wie Mehltau der
unausgesprochene und unausgetragene Konflikt mit der
christlichen Metaphysik. Der Stil unserer Schulphilosophen dient
daher bis heute mehr der Verschleierung als der Verdeutlichung.

Wahrscheinlich ist das spezifisch «Geistreiche» der
europäischen Art, zu denken und zu argumentieren, überhaupt
nur als Produkt einer jahrhundertelangen unterirdischen
Auseinandersetzung mit der Theologie verständlich, in deren Verlauf

die Kunst des Verbergens, Ausweichens und Täuschens zu
hoher Vollendung entwickelt wurde. Eine Philosophie aber,
die nur getarnt und unter Vorbehalt operieren kann, verliert
schließlich die Klarheit der Sicht und die Unbefangenheit des

Urteils und wird eines Tages folgerichtig nur noch Zwielichtiges

und Vieldeutiges vorzubringen haben, (p. 13)

3. Es sind die im Gefolge der ethischen Orientierungslosigkeit
auftretenden Mißstände, die den Ruf nach einer

neuerlichen echten Weltschau des Menschen laut werden lassen. Und
in diesem Augenblick bietet sich als rettender Ausweg der
noch in Geltung und Macht stehende alte Glaube an. Was ist
einleuchtender als die These, daß die Rettung vor dem drohenden

Verfall aller geistigen, sittlichen und kulturellen Werte in
der Rückbesinnung auf das überkommene Weltbild besteht?
Die Ersatzreligionen haben ja inzwischen ihre verhängnisvolle
Unfähigkeit zu einer menschenwürdigen Lösung erwiesen. So

beginnt die Phase der Wiederherstellung des Alten. Mit
erstarktem Eifer machen sich seine Verteidiger, die ohnehin
immer noch die leitenden Stellen in Staat und Gesellschaft
besetzt halten und die öffentliche Meinung beherrschen, daran.
die reichen Schätze der überlieferten Heilslehre erneut vor dei
nach Wahrheit und Führung begierigen Menschheit auszubreiten.

Auf allen Gebieten triumphieren die restaurativen Ten-

42



deiizen. Doch kann die Täuschung über die Vergeblichkeit dieser

gewaltsamen Renaissance nicht lange anhalten. Es stellt
sich sehr bald heraus, daß all die neuen Teilerkenntnisse und
Teilperspektiven zwar unzureichend sind, «Weltanschauung»
zu werden, sicli andererseits aber, soweit sie in ihrem
Teilbereich Gültigkeit besitzen und zum unangezweifelten
Bewußtseinsinhalt des Menschen geworden sind, mit dem Weltbild des

alten Glaubens nicht mehr vereinbaren lassen. Die Unterschlagung

der neuen Aspekte erweist sich als genauso unmöglich wie
ihre Ausweitung zur Ersatzreligion, (p. 19/20)

4. Die Frage kann nim nicht mehr lauten : wie ist auf Gedeih
und Verderb eine fruchtbare Beziehung zwischen altem Glauben

und neuem Wissen herzustellen? sondern sie muß heißen:
wie lassen sich die neuen, den alten Glauben aufhebenden
Erfahrungen und Erkenntnisse in einem Weltbild überhöhen, das
auch die Sphäre dessen, was über alle menschliche Erfahrung
und Erkenntnis hinausgeht, miteinbegreift? Und in welcher
Beleuchtung erscheint dann die Stellung des Menschen im Kosmos

und seine Aufgaben in der geschichtlichen Welt? (p. 20)
5. Wir stehen heute in den Endstadien der restaurativen

Phase einer Uebergangsepoche. Die noch für einige Jahrzehnte
zu veranschlagende Vorherrschaft konservativ eingestellter
Generationen täuschen darüber hinweg, daß die Mehrzahl der
Zeitgenossen die entscheidende Wendung bereits vollzogen hat.
Es wird mehr und mehr deutlich werden, daß der Krisenhaftigkeit

einer Uebergangszeit durch Flucht in die Vergangenheit
zu entkommen weder politisch noch moralisch noch «religiös»
möglich ist, da die überlieferten metaphysischen, ethischen
und gesellschaftlichen Systeme die neuen Tatbestände und
Bedürfnisse nicht zu fassen und damit auch nicht zu formen
vermögen, (p. 21)

6. Wem die Ueberzeugungen seiner Väter und Vorväter
abbanden kamen, der muß vor sich selbst und den Zeitgenossen
Rechenschaft darüber ablegen, wie ihm solches widerfahren
ist. Aus einem Glaubensgebäude, das die leidenschaftliche
Ueberzeugungskraft und Erlösungssehnsucht vieler Generationen
errichtet hat, können die Erben nicht heraustreten als wäre es

ein Gasthaus oder ein Museum. Die Welt, in der sie leben, ist
zwar längst keine christliche Welt mehr, aber doch eine Welt,
in der Christliches noch wirksam ist. Es ist eine Forderung der

intellektuellen und moralischen Redlichkeit, die eigene
Herkunft und Geschichte gerade dann ernst zu nehmen, wenn man
sich von ihr zu lösen beginnt. Woran man nicht mehr glauben
kann, das muß man zu verstehen suchen. Die Befreiung zu
einem neuen Daseinsentwurf gelingt nur, wenn man den
überlieferten Glaubensvorstellungen weder das Verständnis noch
auch die Achtung versagt, (p. 23)

7. Ein Theologe ist ein Mann, der nicht nach Gott fragt,
sondern über ihn als eine unumstößliche Wahrheit redet; der sich
unwiderruflich auf eine Antwort festgelegt hat, bevor sein Fragen

die Grenze seiner Fähigkeit, Fragen zu stellen und darauf
Antwort zu finden, wirklich erreicht hat. So wird ihm die
ungenützt gebliebene Kraft seines Erkenntnisvermögens zum
Antrieb, sich in der kunstvollen Auslegung vorgegebener Thesen
zu versuchen, und zum unüberwindlichen Hindernis, unreife
Vorstellungen weiterzuentwickeln und falsche zu verwerfen.
(p. 40)

8. Das allgemeine Bewußtsein, das heißt das Bewußtsein einer
sehr großen Zahl von Menschen aller Schichten und Bildungsstufen,

hat sich im Verlauf der letzten hundert Jahren so mit
Erfahrungstatsachen angefüllt, daß Glaubensvorstellungen, die
etwas Widersprechendes lehren, niclit mehr angenommen werden.

Wenn auch dieser Umschichtungsprozeß noch von
konventionellen Ideologien verhüllt wird, kann doch heute keine
Weltanschauung mehr an den wissenschaftlichen Tatsachen,
keine Politik an den Forschungsergebnissen der Rechts-, Ge-
schichts- und Gesellschaftswissenschaft und keine Ethik an den

anthropologischen Erkenntnissen vorbeispekulieren, (p. 122/3)
9. Metaphysik ist das, was über die Physik hinausgeht, ohne

ihr zu widersprechen, denn der Versuch, die Physik in den
Rahmen einer vorgegebenen Theologie zu pressen, ist
fehlgeschlagen. Das Bedürfnis des Menschen, sich eine Anschauimg
von der ganzen Welt und Wirklichkeit zu bilden, ist ein echtes
Bedürfnis. Um es zu befriedigen, müssen wir vom Sicheren
zum Wahrscheinlichen fortschreiten, anstatt wie bisher vom
Unwahrscheinlichen her die Sicherheit des Sicheren zu bestreiten.

Die Annahme, daß die Quantentheorie oder die verheerenden

Folgen der Ersatzreligionen Unglaubwürdiges wieder
glaubwürdiger machen werden, ist eine Täuschung. Die von den
Wissenschaften gelegten Fundamente unseres Wissens sind fest

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 5. Fortsetzung

Im Grunde genommen erscheine ich in so vielen Variationen, als

gläubige Menschen bestehen, denn jeder sieht mich etwas anders
als die andern. Aber es gibt gelenktes, befohlenes Denken, Kollek-
ti\ denken, und wenn trotzdem mein Bild von Mensch zu Mensch
anders ist, so sind diese Unterschiede zu gering, um irgendwie ins
Gewicht zu fallen. Ja selbst die verschiedenen Kollektiv-Denkarten
gehen nicht stark auseinander, wie es ja in einem Liede heißt: Wir
glauben all' an e i n e n d. h. an den gleichen Gott. Trotzdem
besteht ein unausgesetzter Konkurrenzkampf zwischen den verschiedenen

Glaubenskollektiven. Früher wurde er auf Schlachtfeldern
und in Bartholomäusnächten mit ausgesuchter Wildheit und
Grausamkeit ausgetragen, heute geschieht dies mehr unter der Hand,
verkappt; ich stehe nicht mehr im Mittelpunkt der menschlichen
Leidenschaften «wie einst im Mai» des Mittelalters und der Refor-
mationszeit. Aber weder in alter noch in neuer Zeit ging es um die
Frage, ob ich als reales Wesen existiere oder nicht, sondern immer
um Teilfragen, um Nebensächlichkeiten, wie mir scheint, und
zwar seit dem Beginn der christlichen Epoche. Wieviel Streit ist
entbrannt zum Beispiel um die Frage, ob ich den Bischof von
Rom zum Erben des Schlüssels eingesetzt habe, den ich durch meinen

Sohn einem seiner Mitläufer, Petrus, eingehändigt haben soll.
Was für Blutbäder bat es später wegen jenes Schlüssels abgesetzt!

Die Protestanten behaupten heule noch, daß die Stelle in der Bibel,
wonach Christus zu Petrus gesagt haben soll «Und will dir des

Himmelreichs Schlüssel geben. Alles, was du auf Erden binden
wirst, soll auch im Himmel gebunden sein .» gefälscht, ein
nachträgliches Einschiebsel sei. Wer oder was verbürgt die Echtheit
anderer Stellen? Und wie steht es mit der geschichtlichen
Zuverlässigkeit der Evangelien überhaupt, die entstanden, als die
Generation, die zur Zeit des Erdenwallens meines Sohnes schon seit
hundert Jahren im Grabe lag, ohne ein schriftliches Wort über ihn
hinterlassen zu haben? Es waren die Enkel oder Urenkel, die
aufsehrieben, was ihnen die Groß- oder Urgroßmutter erzählt hatte.
Dann nahmen sich die Theologen «meiner» an und umgaben mich
— die ursprünglich wohlverständliche Idee von einem allmächtigen
Herrscher und Helfer — mit einem stacheligen Zaun von
Spitzfindigkeiten. Wieviel Blut ist geflossen um die Frage, ob mein Sohn
mir wesensgleich sei oder nicht! Wie furchtbar hausten die nächsten-

und feindesliebenden Christen gegen die Albigenser, ihre
Mitchristen, denen die Dreifaltigkeil nicht in den Kopf wollte und die
Hölle als eine unchristliche Einrichtung erschien!! Aber die
Christenmasse merkt von all den Ungereimtheiten und Widersprüchen
nichts; sie läßt sich die Gründe, Zwecke, Absichten meiner
Vorkehrungen von den Theologen haarklein auseinandersetzen,
obgleich ihnen diese im nächsten Atemzug versichern, daß meine
Ratschlüsse unerforschlich seien. Theologie Wissenschaft von Gott,
und dabei soll ich, Gott, ein Wesen sein, das vom Verstand
überhaupt nicht erfaßbar ist. Ich meine, eine Wissenschaft sollte von
einem bestimmten Wissen, das sich der Verstand erworben hat,
ausgehen und es weiterführen.

43



gegründet, auch wenn wir nicht mehr glauben, daß in ihnen
das Ganze der Welt beschlossen liegt, (p. 132)

10. Der allgemeine Eifer, bei jeder Gelegenheit Bekenntnisse
zu diesen christlichen Grundsätzen abzulegen, führt zu einer
weltanschaulichen Sprachregelung, wie sie uniformer und
wirksamer kein totalitäres Propagandaministerium durchsetzen
könnte. Jene wenigen Intellektuellen, die übermütig genug sind
(und eine Gelegenheit finden), ihren Agnostizismus
unverschlüsselt kundzutun, werden als makabre Außenseiter mehr
verdächtigt als geduldet. — In der Regel aber zeigt man sich
entschlossen, jede offen bekundete «Gottlosigkeit» nur als

Symptom unverhohlen bolschewistischer Gesinnung zur Kenntnis

zu nehmen. Die Freiheit, sich zu einem Glauben zu bekennen,

der den überlieferten Vorstellungen widerspricht, steht

nur auf dem Papier, weil die öffentliche Meinung einen
Konformismus entwickelt hat, der dem Verbot «religiöser» und
weltanschaulicher Diskussionen gleichkommt, (p. 112/3)

11. Es ist unter diesen Umständen auch verständlich, daß die
Beflissenheit, christliche Programme und Organisationen aller
Art zu fördern, mit der eigenen Zweifelssucht nicht etwa
abnimmt, sondern wächst. Wir erleben so das sonderbare Schauspiel,

daß unsere Zeitgenossen sich um so christlicher gebärden,

je weiter sich ihre Anschauungen und ihre Lebensweise

von den Forderungen des Christentums entfernen, (p. 213)

12. Solange die öffentliche Meinung des Westens darauf
bestellt, daß nur das Fürwahrhalten der christlichen Glaubens-
postulate die Welt retten kann, wird sie die glaubenslose Zeit
gewaltsam verlängern und immer neue Generationen dem
Zynismus, der Oberflächlichkeit und dem Stumpfsinn in die Arme
treiben, (p. 220)

Der Silberstreifen am Horizont
(Fortsetzung *)

III
Gustav Wyneken: «Acht Pastoralbriefe wider den lieiligen

Schlendrian». Verlag für Geistesfreiheit in Hannover, Sedan-
straße 17. 1958. 109 Seiten.

1. Gustav Wyneken? Nachdenklich legt der Leser zunächst
die Hand vor die Augen, um sich ernsthaft zu besinnen.
Wyneken gehört doch in die Reihe der großen Pädagogen, die
den grundlegenden Gedanken vom Primat der Erziehimg und
der Charakterbildung vor aller Stoffübermittlung vertreten
haben. Neben Wyneken tauchen da noch andere Namen auf
wie Hermann Lietz, Paul Geheeb, Fr. Wilhelm Förster u.a.m.
Aber das alles liegt doch recht weit zurück. Wyneken hat seine
erste Schulgemeinde Wickersdorf schon 1906 gegründet; sein
großes pädagogisches Wirken fällt in die ersten Jahrzehnte
unseres Jahrhunderts. Wyneken selbst ist 1875 geboren, er ist also
heute gut 84 Jahre alt. Nein — jener berühmte Pädagoge
kann doch unmöglich der Verfasser unserer jugendlich-temperamentvollen

Kampfschrift sein, die so ganz im Geist unserer
kampfdurchwühlten Gegenwart geschrieben worden ist.

Aber freilich ist er's, und der Leser muß sich abfinden mit
dieser Tatsache, so erstaunlich sie ihm auch vorkommen mag.

2. Der Titel bedarf einiger Erläuterungen.
Lange Zeit hat sich Wyneken W.), mit wachsendem

Widerwillen, die täglichen kurzen Morgen-Andachten des

Norddeutschen Rundfunks angehört. Da mußte er Protest und

*) Vgl. Freidenker Nr. 5, 1959, Seite 33

Heute kümmert sich die Masse nicht mehr stark um die Theologie.

Sie hat anderes zu tun. Immerhin soll sich ein Anders- oder
/Vic/i/gläubiger nicht einfallen lassen, an einem Ort wohnen zu wollen,

wo nur Sogläubige hausen. Da werde ich, dösender katholischer
oder orthodox-protestantischer Gott, wieder quicklebendig und
hantiere mit der sogenannten trockenen Guillotine, dem gesellschaftlichen

oder wirtschaftlichen Boykott. Körperlicher Totschlag ist
verboten und wird schwer bestraft, wenn man ihn als Einzelner
begeht. Als Masse, das ist ganz was anderes, da darf man nicht nur.
da soll man ihn begehen, wenn es ein höherer Wille anordnet. Dieser

höhere Wille beruft sich dabei auf einen noch höhern, und der
bin ich, Gott. Ich bin der Zauberkünstler, der das Mordgewehr zum
Instrument der Heldenehre umwandelt. Jetzt streiten sich die
Theologen darüber, wie ich mich zur Atombombe stelle. Sie sagen
zwar: die Kirchen. Aber die Kirchen erfüllen meinen Willen, alles
fällt auf mich zurück. Ich bin, möchte ich sagen, das große
Ausweichgeleise, wohin die Menschen alles schieben, was ihnen auf
ihrer moralischen Durchfahrtslinie im Wege steht. Der Krieg ist
unmoralisch, man darf ihn nicht gewollt haben; also — wie schon
einmal gesagt: Gott will es! Ausweichgeleise!

Die Atombombe droht zwar auch von einer Seite her, wo sich die
Schicksalsmacher nicht im theologischen Bangierbahnhof befinden;
für sie bin ich kein Ausweichgeleise: aber, und das ist das Fatale:
sie ivollen selber Götter sein und dulden, wie der alte Jehova, keine
andern neben sich. Es genügt wirklich nicht, Menschen, daß ihr
mich, Gott, das Spiegelbild eures Machtwahnsinns, ins Antiquitätenmuseum

stellt; ihr müßt dem Original, dem euch innewohnenden
Machtwahnsinn, zu Leibe rücken!

* * *

Ich muß dort anknüpfen, wo ich gesagt habe, daß ich nicht mehr
im Mittelpunkt der menschlichen Leidenschaften stehe. Das Mittelalter

ist längst vorbei, ein anderes kosmisches Weltbild hat sich
aufgerollt, die geistige Feudalherrschaft gehört, wie die andere, der
Vergangenheit an; bloß haben viele Menschen dies noch nicht
begriffen, weshalb denn auch heute noch Kirchen wie Pilze aus dem
Boden schießen wie einst die Ritterburgen.

Die Menschen sagen noch «Gott», dutzendmal im Tage; mein
Name ist zur hohlen Wortformel geworden. Aber sie denken nichts

mehr dabei. Das sollen sie auch nicht, dürfen von den Kirchen aus
nieht; Denken ist mir gefährlich, denn mit Denken ätzt man die
ältesten und heiligsten Begriffe und Irrtümer weg. Und so dauert
mein fatales Geschick weiter, sein zu müssen, ohne daß ieh bin. Das

liegt schwerer auf mir als je, denn ich war nie in so krasse
Widersprüche verwickelt wie jetzt. Früher war die Welt so nett und
einfach eingerichtet, so daß sie auch vom blödesten Auge überblickt
und vom bescheidensten Verstand begriffen werden konnte, die
dreistöckige Welt: unten die Hölle, in der Mitte die Erde, oben der
Himmel. Und hier wohnte ich, beobachtete die Menschen, führte
Buchhaltung über ihr Gutes und Böses und zählte zwischenhinein
die Sterne an dem hohen Himmelszelt, wie jedes Kind wußte. Da
gab es noch keine Zweifelsfragen; der Pfarrer hatte es gesagt, und
darum mußte es wahr sein.

Das hat sich gründlich geändert. Die Welt hat sich ins Unermeßliche

ausgeweitet, der platte Kuchen Erde ist zur Kugel geworden
und ist kein ruhender Pol mehr in der Erscheinungen Flucht,
sondern flieht selber dahin in rasender Eile, immerzu, rund um die
Sonne. Die Sterne sind nicht mehr die vom Mond behütete Lämmerherde

auf der weiten Au. Es sind Feuerkugeln von unvorstellbarer
Größe, tausend-, ja millionenfach so groß wie die Erde. Und ihrer
sind so viele, daß selbst die Zahl derer, die man durch die großen
Teleskope wahrnehmen kann, unfaßbar ist, und das sind
wahrscheinlich noch die wenigsten. Das sagt man jedem zwölfjährigen
Knaben und Mädchen. Man darf ruhig behaupten, daß dieses Wissen

Allgemeingut sei.

Als dieses Wissen aufkam und im Volke verbreitet wurde, hoffte
ich, Idee Gott, endlich von meinem verlorenen Posten abtreten zu
können, es war ja kein Raum mehr für den Himmel und für mich
da, für die Hölle selbstverständlich auch nicht. Allein daraus wurde
nichts, icb konnte nicht abtreten. Die Kirche stellte sich weiter so,
als ob sie mit ihrer Großpropaganda mich und nicht sich selber
meine; die Menschen beteten trotz allen Nichterfüllungen beharrlich

weiter ins eisige Weltall hinaus. Ich, Vorstellung Gott, blieb
mit meinem ganzen Hofstaat an Engeln, Heiligen und andern
Lichtgestalien unumschränkter Herrscher im menschlichen Bewußtsein.
so rührend menschlich-allzumenschlich, wie ich es schon als Jehova

gewesen war.

44


	Textproben

