Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 42 (1959)

Heft: 6

Artikel: Textproben

Autor: Szczesny, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Es ist doch interessant, aber auch bezeichnend: Unter den
an der Trauerfeier teilnehmenden Diplomaten befanden sich
auch Buddhisten, Mohammedaner, marxistische Atheisten usw.
Aber ausgerechnet dem katholischen Wiirdentriiger ist es rein
unméglich, einen Gottesdienst seiner Bruderkirche zu besu-
chen. Und beide Kirchen behaupten doch, demselben Gott zu
dienen, wenn auch jede auf ihre eigene Weise. Diese Ableh-
nung ist ein Entscheid auf sehr hoher und reprisentativer
Ebene; er zeigt deutlich, daf3 von einer gegenseitigen Annihe-
rung, von einer Erwidrmung des Klimas im Raum der gegen-
seitigen Beziehungen zwischen den beiden «Bruderkirchen»
vorldufig noch rein nichts wahrzunehmen ist.

2. Nun aber die schwerere Enttduschung! Radio Vatican, im-
mer betreut von den Jesuiten, hat unterdessen einige Vorfra-
gen zum geplanten GSkumenischen Konzil abgekldrt. Daraus
ergeben sich, wie ich einem aufschlufireichen Rom-Bericht des
«Luzerner Tagblattes» Nr. 61 entnehme, folgende Prizisie-
rungen:

a) Das geplante Konzil hat nur vorberatende, nicht aber
letztinstanzliche Bedeutung. Es steht nicht iiber, sondern unter
dem Papst. Der Papst als der absolute Souverin der Rom-
kirche steht den Beschliissen des Konzils, auch einem deut-
lichen Mehrheitsheschluf3, vollkommen frei gegeniiber. Aus
seiner absoluten Machtfiille heraus kann er sich fiir den Mehr-
heits- oder den Minderheitsheschluf3 entscheiden.

b) Unter «christlicher Einheit» ist verstanden «romische
Einheit». In Frage kommt nur eines: Riickkehr der protestan-
tischen Dissidenten und der orthodoxen Schismatiker im Osten
in den MutterschoB der katholischen Kirche. Ein konfessio-
neller «Vélkerbundy liegt den rémisch-skumenischen Absich-
ten vollstindig fern. So etwas ist mit dem absoluten Primat-
anspruch der Romkirche ganz unvereinbar.

¢) Die Frage der Einladungen kann erst in den spiteren
Phasen der Vorbereitung in allen Einzelheiten festgelegt wer-
den. Aber soviel ist heute schon ausgemacht und sicher: Nicht-
Katholiken konnen héochstens als Beobachter zugelassen wer-
den; von einer Teilnahme an Diskussion oder Abstimmung
kann gar keine Rede sein.

VI. Alle diese Bescheide von Rom her bedeuten fiir den
Protestantismus eben so viele empfindliche Erniichterungen.
So weit diese Entscheide das Konzil betreffen, sind es offen
gestanden auch Erniichterungen fiir uns. Zwar sind wir an
einer Einigung oder auch nur an einer Synthese der beiden
Kirchen nicht so stark interessiert wie die beiden Kirchen
selbst — die offene Aussprache aber zwischen den beiden
«Bruderkirchen» wire nicht nur fiir uns, sie wire sicher auch
fiir alle denkenden Gegenwartsmenschen ein Erlebnis von ganz
besonderem Reiz geworden. In bedeutsamer Weise hiitte so
unsere Gegenwart ein geschichtliches Ereignis repristiniert —
das offene Glaubensgespriich, wie es sich zur Zeit der Refor-
mation da und dort ja zugetragen hat. Die Berichte iiber diese
Glaubensgespriiche faszinieren uns heute noch. Und faszinie-
rend wiire es gewesen, vor dem Radio, vor dem Bildschirm
oder auch nur in den Presseberichten zu erleben, wie die
erste Garnitur der gelehrten Protestanten der ersten Garnitur
ebenso gelehrter Katholiken gegeniibergestellt und wie heil3
da in offener Aussprache um die Hauptpunkte des gegenseiti-
gen Zerwiirfnisses gestritten worden wire.

Auf das alles also miissen wir nun verzichten und fiihlen uns
deshalb, ehrlich gesprochen, ebenfalls recht enttduscht und
erniichtert. Doch abgesehen von allen diesen Enttiduschungen
und Erniichterungen — immer und immer wieder miissen
wir die feindseligen christlichen «Briider» vor die peinliche
Frage stellen:

Wie konnt ihr es nur wagen und wie konnt ihr es mit
eurem Gewissen vereinbaren, eure Mitmenschen von allem
Leid erlésen und zu eurem Heil bekehren zu wollen, wenn ihr

42

selbst nicht einmal wiBt, in welcher der verschiedenen Denomi-
nationen nun eigentlich und tatsiichlich jenes vielberiihmte
Heil und jene Vollmacht zur giiltigen Verkiindigung des Got-
teswortes liegen? Um mit Lessings bekannter Ringfabel zu
sprechen: Wie konnt ihr es wagen, euren Ring als den allein
echten und allein wahren Ring euren Mitmenschen aufzuni-
tigen, wenn ihr unter euch «Briidern» selbst bis heute euch noch
nicht habt einigen konnen, welcher von den vielen Ringen nun

EHB

der wahre und der echte Ring recht eigentlich sei?

Textproben

aus

Gerhard Szezesny: «Die Zukunft des Unglaubens. Zeitgemifle
Betrachtungen eines Nichtchristen». (S. Besprechungen des
Buches in No. 5/1959 des «Freidenkers»).

1. Der Versuch der Wiederentdeckung und Wiedererwek-
kung des Christentums als einer allgemein verbindlichen mora-
lischen Institution hat nun allerdings an der Tatsache, daf3 der
eigentliche Inhalt der christlichen Heilslehre fiir einen vorherr-
schenden Typ des zeitgendssischen Menschen unannehmbar
und gleichgiiltig geworden ist, nichts geiindert. Dariiber geben
sich auch einsichtige Christen keinem Zweifel hin. Die sich an-
gesichts der modernen Krisen und Katastrophen bietende Si-
cherheit eines ehrwiirdigen und festgefiigten Glaubensgebiudes
machte jedoch das Christentum als Ganzes tabu und verhin-
derte die offene Auseinandersetzung auch mit seiner unglaub-
wiirdig gewordenen Metaphysik. So verstellt das nicht mehr
geglaubte, aber doch in Geltung befindliche Dogma jenen un-
befangenen Aus- und Ueberblick, der nétig wiire, um eine neue
Antwort auf die «letzten Dinge» zu finden. (p. 9/10)

2. Der geistige Fiithrungsanspruch des Christentums, die
Furcht vor dem «Weltanschaulichen» und die Dunkelheit der
Terminologie tun ihr iibriges, um die selbstgewiihlte oder selbst-
verschuldete Abseitigkeit der westlichen Philosophie zu voll-
enden. Ueber all ihren Bemiihuiigen, uns zu zeigen, wie die
Welt im Innersten beschaffen ist, liegt wie Mehltau der un-
ausgesprochene und unausgetragene Konflikt mit der christ-
lichen Metaphysik. Der Stil unserer Schulphilosophen dient
daher bis heute mehr der Verschleierung als der Verdeut-
lichung. Wahrscheinlich ist das spezifisch «Geistreiche» der
europiischen Art, zu denken und zu argumentieren, iiberhaupt
nur als Produkt einer jahrhundertelangen unterirdischen Aus-
einandersetzung mit der Theologie verstindlich, in deren Ver-
lauf die Kunst des Verbergens, Ausweichens und Tiuschens zu
hoher Vollendung entwickelt wurde. Eine Philosophie aber,
die nur getarnt und unter Vorbehalt operieren kann, verliert
schlieBlich die Klarheit der Sicht und die Unbefangenheit des
Urteils und wird eines Tages folgerichtig nur noch Zwielich-
tiges und Vieldeutiges vorzubringen haben. (p. 13)

3. Es sind die im Gefolge der ethischen Orientierungslosig-
keit auftretenden MiBstinde, die den Ruf nach einer neuer-
lichen echten Weltschau des Menschen laut werden lassen. Und
in diesem Augenblick bietet sich als rettender Ausweg der
noch in Geltung und Macht stehende alte Glaube an. Was ist
einleuchtender als die These, da3 die Rettung vor dem drohen-
den Verfall aller geistigen, sittlichen und kulturellen Werte in
der Riickbesinnung auf das iiberkommene Weltbild besteht?
Die Ersatzreligionen haben ja inzwischen ihre verhingnisvolle
Unfihigkeit zu einer menschenwiirdigen Lisung erwiesen. So
beginnt die Phase der Wiederherstellung des Alten. Mit er-
starktem Eifer machen sich seine Verteidiger, die ohnehin im-
mer noch die leitenden Stellen in Staat und Gesellschaft be-
setzt halten und die 6ffentliche Meinung beherrschen, daran.
die reichen Schiitze der iiberlieferten Heilslehre erneut vor der
nach Wahrheit und Fiihrung begierigen Menschheit auszubrei-
ten. Auf allen Gebieten triumphieren die restaurativen Ten-



denzen. Doch kann die Téduschung iiber die Vergeblichkeit die-
ser gewaltsamen Renaissance nicht lange anhalten. Es stellt
sich sehr bald heraus, daB all die neuen Teilerkenntisse und
Teilperspektiven zwar unzureichend sind, «Weltanschauung»
zu werden, sich andererseits aber, soweit sie in ihrem Teil-
bereich Giiltigkeit besitzen und zum unangezweifelten Bewuf3t-
seinsinhalt des Menschen geworden sind, mit dem Weltbild des
alten Glaubens nicht mehr vereinbaren lassen. Die Unterschla-
gung der neuen Aspekte erweist sich als genauso unméglich wie
ihre Ausweitung zur Ersatzreligion. (p. 19/20)

4. Die Frage kann nun nicht mehr lauten: wie ist auf Gedeih
und Verderb eine fruchtbare Beziehung zwischen altem Glau-
ben und neuem Wissen herzustellen? sondern sie muB3 heiBlen:
wie lassen sich die neuen, den alten Glauben aufhebenden Er-
fahrungen und Erkenntnisse in einem Weltbild iiberhéhen, das
auch die Sphiire dessen, was iiber alle menschliche Erfahrung
und Erkenntnis hinausgeht, miteinbegreift? Und in welcher
Beleuchtung erscheint dann die Stellung des Menschen im Kos-
mos und seine Aufgaben in der geschichtlichen Welt? (p. 20)

5. Wir stehen heute in den Endstadien der restaurativen
Phase einer Uebergangsepoche. Die noch fiir einige Jahrzehnte
zu veranschlagende Vorherrschaft konservativ eingestellter Ge-
nerationen tiuschen dariiber hinweg, dafl die Mehrzahl der
Zeitgenossen die entscheidende Wendung bereits vollzogen hat.
Es wird mehr und mehr deutlich werden, da} der Krisenhaftig-
keit einer Uebergangszeit durch Flucht in die Vergangenheit
zu entkommen weder politisch noch moralisch noch «religios»
moglich ist, da die iiberlieferten metaphysischen, ethischen
und gesellschaftlichen Systeme die neuen Tatbestiinde und Be-
diirfnisse nicht zu fassen und damit auch nicht zu formen ver-
mogen. (p. 21)

6. Wem die Ueberzeugungen seiner Viter und Vorviter ab-
handen kamen, der muf} vor sich selbst und den Zeitgenossen
Rechenschaft dariiber ablegen, wie ihm solches widerfahren
ist. Aus einem Glaubensgebiude, das die leidenschaftliche Ueber-
zeugungskraft und Erlosungssehnsucht vieler Generationen er-
richtet hat, konnen die Erben nicht heraustreten als wire es
ein Gasthaus oder ein Museum. Die Welt, in der sie leben, ist
zwar lingst keine christliche Welt mehr, aber doch eine Welt,
in der Christliches noch wirksam ist. Es ist eine Forderung der

intellektuellen und moralischen Redlichkeit, die eigene Her-
kunft und Geschichte gerade dann ernst zu nehmen, wenn man
sich von ihr zu 16sen beginnt. Woran man nicht mehr glauben
kann, das mufl man zu verstehen suchen. Die Befreiung zu
einem neuen Daseinsentwurf gelingt nur, wenn man den iiber-
lieferten Glaubensvorstellungen weder das Verstindnis noch
auch die Achtung versagt. (p. 23)

7. Ein Theologe ist ein Mann, der nicht nach Gott fragt, son-
dern iiber ihn als eine unumstoBliche Wahrheit redet; der sich
unwiderruflich auf eine Antwort festgelegt hat, bevor sein Fra-
gen die Grenze seiner Fihigkeit, Fragen zu stellen und darauf
Antwort zu finden, wirklich erreicht hat. So wird ihm die un-
geniitzt gebliebene Kraft seines Erkenntnisvermégens zum An-
trieb, sich in der kunstvollen Auslegung vorgegebener Thesen
zu versuchen, und zum uniiberwindlichen Hindernis, unreife
Vorstellungen weiterzuentwickeln und falsche zu verwerfen.
(p. 40) '

8. Das allgemeine Bewuftsein, das heiflt das BewuBtsein einer
sehr groflen Zahl von Menschen aller Schichten und Bildungs-
stufen, hat sich im Verlauf der letzten hundert Jahren so mit
Erfahrungstatsachen angefiillt, dal} Glaubensvorstellungen, die
etwas Widersprechendes lehren, nicht mehr angenommen wer-
den. Wenn auch dieser Umschichtungsproze3 noch von kon-
ventionellen Ideologien verhiillt wird, kann doch heute keine
Weltanschauung mehr an den wissenschaftlichen Tatsachen,
keine Politik an den Forschungsergebnissen der Rechts-, Ge-
schichts- und Gesellschaftswissenschaft und keine Ethik an den
anthropologischen Erkenntnissen vorbeispekulieren. (p. 122/3)

9. Metaphysik ist das, was iiber die Physik hinausgeht, ohne
ihr zu widersprechen, denn der Versuch, die Physik in den
Rahmen einer vorgegebenen Theologie zu pressen, ist fehlge-
schlagen. Das Bediirfnis des Menschen, sich eine Anschauung
von der ganzen Welt und Wirklichkeit zu bilden, ist ein echtes
Bediirfnis. Um es zu befriedigen, miissen wir vom Sicheren
zum Wahrscheinlichen fortschreiten, anstatt wie bisher vom
Unwahrscheinlichen her die Sicherheit des Sicheren zu bestrei-
ten. Die Annahme, daf} die Quantentheorie oder die verheeren-
den Folgen der Ersatzreligionen Unglaubwiirdiges wieder glaub-
wiirdiger machen werden, ist eine Téuschung. Die von den
Wissenschaften gelegten Fundamente unseres Wissens sind fest

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 5. Fortsetzung

Im Grunde genommen erscheine ich in so vielen Variationen, als
gliubige Menschen bestehen, denn jeder sieht mich etwas anders
als die andern. Aber es gibt gelenktes, befohlenes Denken, Kollek-
tivdenken, und wenn trotzdem mein Bild von Mensch zu Mensch
anders ist, so sind diese Unterschiede zu gering, um irgendwie ins
Gewicht zu fallen. Ja selbst die verschiedenen Kollektiv-Denkarten
gehen nicht stark auseinander, wie es ja in einem Liede heit: Wir
glauben all’ an einen. d. h. an den gleichen Gott. Trotzdem be-
steht ein unausgesetzter Konkurrenzkampf zwischen den verschie-
denen Glaubenskollektiven. Frither wurde er auf Schlachtfeldern
und in Bartholomiusniichten mit ausgesuchter Wildheit und Grau-
samkeit ausgetragen, heute geschieht dies mehr unter der Hand,
verkappt; ich stehe nicht mehr im Mittelpunkt der menschlichen
Leidenschaften «wie einst im Mai» des Mittelalters und der Refor-
mationszeit. Aber weder in alter noch in neuer Zeit ging es um die
Frage. ob ich als reales Wesen existiere oder nicht. sondern immer
um Teilfragen, wie mir scheint, und
zwar seit dem Beginn der christlichen Epoche. Wieviel Streit ist

um Nebensichlichkeiten,

entbrannt zum Beispiel um die Frage, ob ich den Bischof von
Rom zum Erben des Schliissels eingesetzt habe, den ich durch mei-
nen Sohn einem seiner Mitldufer. Petrus, eingehindigt haben soll.
Was fiir Blutbider hat es spiiter wegen jenes Schliissels abgesetzt!

Die Protestanten behaupten heute noch, daf} die Stelle in der Bibel,
wonach Christus zu Petrus gesagt haben soll «Und will dir des
Himmelreichs Schliissel geben. Alles, was du auf Erden binden
wirst, soll auch im Himmel gebunden sein...» gefilscht, ein nach-
trigliches Einschiebsel sei. Wer oder was verbiirgt die Echtheit
anderer Stellen? Und wie steht es mit der geschichtlichen Zuver-
lissigkeit der Evangelien iiberhaupt, die entstanden, als die Gene-
ration, die zur Zeit des Erdenwallens meines Sohnes (!) schon seit
hundert Jahren im Grabe lag, ohne ein schriftliches Wort iiber ihn
hinterlassen zu haben? Es waren die Enkel oder Urenkel, die auf-
schrieben, was ihnen die GroB- oder UrgroBmutter erzihlt hatte.
Dann nahmen sich die Theologen «meiner» an und umgaben mich
— die urspriinglich wohlverstiindliche Idee von einem allmiichtigen
Herrscher und Helfer — mit einem stacheligen Zaun von Spitz-
findigkeiten. Wieviel Blut ist geflossen um die Frage, ob mein Sohn
mir wesensgleich sei oder nicht! Wie furchtbar hausten die nich-
sten- und feindesliecbenden Christen gegen die Albigenser, ithre Mit-
christen, denen die Dreifaltigkeit nicht in den Kopf wollte und die
Hélle als eine unchristliche Einrichtung erschien!! Aber die Chri-
stenmasse merkt von all den Ungereimtheiten und Widerspriichen
nichts; sie 1dt sich die Griinde, Zwecke, Absichten meiner Vor-
kehrungen von den Theologen haarklein auseinandersetzen, ob-
gleich ihnen diese im nichsten Atemzug versichern, dall meine Rat-
schliisse unerforschlich seien. Theologie = Wissenschaft von Gott,
und dabei soll ich, Gott, ein Wesen sein, das vom Verstand iiber-
haupt nicht erfallbar ist. Ich meine, eine Wissenschaft sollte von
einem bestimmten Wissen, das sich der Verstand erworben hat,
ausgehen und es weiterfiihren.

43



gegriindet, auch wenn wir nicht mehr glauben, dal in ihnen

das Ganze der Welt beschlossen liegt. (p. 132)

10. Der allgemeine Eifer, bei jeder Gelegenheit Bekenntnisse
zu diesen christlichen Grundsitzen abzulegen, fithrt zu einer
weltanschaulichen Sprachregelung, wie sie uniformer und wirk-
samer kein totalitires Propagandaministerium durchsetzen
kénnte. Jene wenigen Intellektuellen, die iibermiitig genug sind
(und eine Gelegenheit finden), ihren Agnostizismus unver-
schliisselt kundzutun, werden als makabre AuBenseiter mehr
verdiichtigt als geduldet. — In der Regel aber zeigt man sich
entschlossen, jede offen bekundete «Gottlosigkeits nur als
Symptom unverhohlen bholschewistischer Gesinnung zur Kennt-
nis zu nehmen. Die Freiheit, sich zu einem Glauben zu beken-
nen, der den iiberlieferten Vorstellungen widerspricht, steht
nur auf dem Papier, weil die 6ffentliche Meinung einen Kon-
formismus entwickelt hat, der dem Verbot «religioser» und
weltanschaulicher Diskussionen gleichkommt. (p. 112/3)

11. Es ist unter diesen Umstinden auch verstindlich, daB die
Beflissenheit, christliche Programme und Organisationen aller
Art zu fordern, mit der eigenen Zweifelssucht nicht etwa ab-
nimmt, sondern wiichst. Wir erleben so das sonderbare Schau-
spiel, daB} unsere Zeitgenossen sich um so christlicher gebir-
den, je weiter sich ihre Anschauungen und ihre Lebensweise
von den Forderungen des Christentums entfernen. (p. 213)

12. Solange die offentliche Meinung des Westens darauf be-
steht, daBB nur das Fiirwahrhalten der christlichen Glaubens-
postulate die Welt retten kann, wird sie die glaubenslose Zeit
gewaltsam verlingern und immer neue Generationen dem Zy-
nismus, der Oberflichlichkeit und dem Stumpfsinn in die Arme
treiben. (p. 220)

Der Silberstreifen am Horizont

(Fortsetzung *)
111

Gustav Wyneken: «Acht Pastoralbriefe wider den heiligen
Schlendrians. Verlag fiir Geistesfreiheit in Hannover, Sedan-
straf3e 17.1958. 109 Seiten.

1. Gustav Wyneken? Nachdenklich legt der Leser zuniichst
die Hand vor die Augen, um sich ernsthaft zu besinnen. Wy-
neken gehort doch in die Reihe der groflen Piddagogen, die
den grundlegenden Gedanken vom Primat der Erziehung und
der Charakterbildung vor aller Stoffitbermittlung vertreten
haben. Neben Wyneken tauchen da noch andere Namen auf
wie Hermann Lietz, Paul Geheeb, Fr. Wilhelm Forster u.a.m.
Aber das alles liegt doch recht weit zuriick. Wyneken hat seine
erste Schulgemeinde Wickersdorf schon 1906 gegriindet; sein
groBes pidagogisches Wirken fillt in die ersten Jahrzehnte un-
seres Jahrhunderts. Wyneken selbst ist 1875 geboren, er ist also
heute gut 84 Jahre alt. Nein — jener beriihmte Pédagoge
kann doch unméglich der Verfasser unserer jugendlich-tempe-
ramentvollen Kampfschrift sein, die so ganz im Geist unserer
kampfdurchwiihlten Gegenwart geschrieben worden ist.

Aber freilich ist er’s, und der Leser muf} sich abfinden mit
dieser Tatsache, so erstaunlich sie ihm auch vorkommen mag.

2. Der Titel bedarf einiger Erliuterungen.

Lange Zeit hat sich Wyneken (= W.), mit wachsendem
Widerwillen, die tiglichen kurzen Morgen-Andachten des
Norddeutschen Rundfunks angehért. Da muflte er Protest und

*) Vgl. Freidenker Nr. 5, 1959, Seite 33

Heute kiimmert sich die Masse nicht mehr stark um die Theo-
logie. Sie hat anderes zu tun. Immerhin soll sich ein Anders- oder
Nichtgliubiger nicht einfallen lassen, an einem Ort wohnen zu wol-
len, wo nur Sogliubige hausen. Da werde ich, désender katholischer
oder orthodox-protestantischer Gott, wieder quicklebendig und han-
tiere mit der sogenannten trockenen Guillotine, dem gesellschaft-
lichen oder wirtschaftlichen Boykott. Kérperlicher Totschlag ist
verboten und wird schwer bestraft, wenn man ihn als Einzelner
begeht. Als Masse, das ist ganz was anderes, da darf man nicht nur,
da soll man ihn begehen, wenn es ein hoherer Wille anordnet. Die-
ser hohere Wille beruft sich dabei auf einen noch hohern, und der
bin ich, Gott. Ich bin der Zauberkiinstler, der das Mordgewehr zum
Instrument der Heldenehre umwandelt. Jetzt streiten sich die
Theologen dariiber, wie ich mich zur Atombombe stelle. Sie sagen
zwar: die Kirchen. Aber die Kirchen erfiillen meinen Willen, alles
fillt auf mich zuriick. Ich bin, méchte ich sagen, das groBe Aus-
weichgeleise, wohin die Menschen alles schieben, was ihnen auf
ihrer moralischen Durchfahrtslinie im Wege steht. Der Krieg ist
unmoralisch, man darf ihn nicht gewollt haben; also — wie schon
einmal gesagt: Gott will es! Ausweichgeleise!

Die Atombombe droht zwar auch von einer Seite her, wo sich die
Schicksalsmacher nicht im theologischen Rangierbahnhof befinden;
fiir sie bin ich kein Ausweichgeleise: aber, und das ist das Fatale:
sie wollen selber Gétter sein und dulden, wie der alte Jehova, keine
andern neben sich. Es geniigt wirklich nicht, Menschen, dal} ihr
mich, Gott, das Spiegelbild eures Machtwahnsinns, ins Antiquitiiten-
museum stellt; ihr miiBt dem Original, dem euch innewohnenden

Machtwahnsinn, zu Leibe riicken!
* * *

Ich muB dort ankniipfen, wo ich gesagt habe, da} ich nicht mehr
im Mittelpunkt der menschlichen Leidenschaften stehe. Das Mittel-
alter ist lingst vorbei, ein anderes kosmisches Weltbild hat sich
aufgerollt, die geistige Feudalherrschaft gehort, wie die andere, der
Vergangenheit an; bloB haben viele Menschen dies noch nicht be-
griffen, weshalb denn auch heute noch Kirchen wie Pilze aus dem
Boden schieBen wie einst die Ritterburgen.

Die Menschen sagen noch «Gott», dutzendmal im Tage; mein
Name ist zur hohlen Wortformel geworden. Aber sie denken nichts

4

mehr dabei. Das sollen sie auch nicht, diirfen von den Kirchen aus
nicht; Denken ist mir gefihrlich, denn mit Denken idtzt man die
iltesten und heiligsten Begriffe und Irrtiimer weg. Und so dauert
mein fatales Geschick weiter, sein zu miissen. ohne daf} ich bin. Das
liegt schwerer auf mir als je, denn ich war nie in so krasse Wider-
spriiche verwickelt wie jetzt. Frither war die Welt so nett und ein-
fach eingerichtet, so dal sie auch vom blodesten Auge iiberblickt
und vom bescheidensten Verstand begriffen werden konnte, die
dreistockige Welt: unten die Hélle, in der Mitte die Erde, oben der
Himmel. Und hier wohnte ich, beobachtete die Menschen, fiihrte
Buchhaltung iiber ihr Gutes und Boses und zihlte zwischenhinein
die Sterne an dem hohen Himmelszelt, wie jedes Kind wuBlte. Da
gab es noch keine Zweifelsfragen; der Pfarrer hatte es gesagt, und
darum mufBlte es wahr sein.

Das hat sich griindlich geiindert. Die Welt hat sich ins UnermeB-
liche ausgeweitet, der platte Kuchen Erde ist zur Kugel geworden
und ist kein ruhender Pol mehr in der Erscheinungen Flucht, son-
dern flieht selber dahin in rasender Eile, immerzu, rund um die
Sonne. Die Sterne sind nicht mehr die vom Mond behiitete Laimmer-
herde auf der weiten Au. Es sind Feuerkugeln von unvorstellbarer
GroBle, tausend-, ja millionenfach so grol wie die Erde. Und ihrer
sind so viele, da} selbst die Zahl derer, die man durch die groBlen
Teleskope wahrnehmen kann, unfaBbar ist, und das sind wahr-
scheinlich noch die wenigsten. Das sagt man jedem zwolfjahrigen
Knaben und Midchen. Man darf ruhig behaupten, dal} dieses Wis-
sen Allgemeingut sei.

Als dieses Wissen aufkam und im Volke verbreitet wurde, hoffte
ich, Idee Gott, endlich von meinem verlorenen Posten abtreten zu
konnen, es war ja kein Raum mehr fiir den Himmel und fiir mich
da, fiir die Holle selbstverstindlich auch nicht. Allein daraus wurde
nichts, ich konnte nicht abtreten. Die Kirche stellte sich weiter so,
als ob sie mit ihrer GroBpropaganda mich und nicht sich selber
meine; dic Menschen beteten trotz allen Nichterfiillungen beharr-
lich weiter ins eisige Weltall hinaus. Ich, Vorstellung Gott, blieh
mit meinem ganzen Hofstaat an Engeln, Heiligen und andern Licht-
gestalten unumschrinkter Herrscher im menschlichen BewuBtsein.
so riihrend menschlich-allzumenschlich, wie ich es schon als Jehova
gewesen war.



	Textproben

