
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 4

Artikel: "Die Evolution in christlicher Sicht" : Nachtrag zum Aufsatz in Nr. 3/59
des "Freidenkers"

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Evolution in christlicher Sicht»
Nachtrag zum Aufsatz in Nr. 3/59 des «Freidenkers»

I
In No. 3/59 unseres Organs habe ich zwei christliche

Interpretationen der Evolution dargestellt, nämlich :

1. Gott hat die Entwicklung gewollt; er hat sie schon bei
Anlaß seiner Weltschöpfung in die Lebewesen hineingelegt.

2. Die Entwicklung wird in zwei getrennte Wegstrecken
auseinandergelegt. Einmal die Entwicklung vom Virus bis zum
obersten, dem Menschen am nächsten stehenden Primaten —
und dann wiederum die Entwicklung vom untersten Urmenschen

bis zum heutigen Menschentypus hinauf. Zwischen den
beiden Wegstrecken wird ein Vakuum offen gelassen. Das Herzstück

der integral-naturwissenschaftlichen Entwicklung, die
innere Kontinuität, der Uebergang vom Tier zum Menschen, wird
aus der Kette herausgebrochen. In dieses Vakuum wird die
biblische Lehre von der Schöpfung des Menschen durch Gott
als das große Geheimnis hineingestellt.

Die beiden christlichen Interpretationen haben sich im
sachlichen Zusammenhang mit der Entdeckung des Oreopithecus
zum Wort und zur Diskussion gemeldet.

II
Um der Vollständigkeit und um der Uebersicht willen sei

liier rasch noch eine dritte christliche Interpretation der
Evolution dargestellt, die aber schon vor der Entdeckung des

Oreopithecus promulgiert und von höchster Stelle, von Papst
Pius XII, in den katholischen Lehrbestand eingebaut worden
ist. Pius XII hat sie wiederholt mündlich vertreten, am
nachdrücklichsten aber in seiner Enzcyklika «Humani generis» vom
12. August 1950 seinen Kirchenangehörigen ans Herz gelegt.
Sie läßt sich mit wenigen Worten so zusammenfassen:

Die offene Diskussion um das Problem der Entwicklung wird
von der Kirche aus freigegeben, aber nur, so weit es sich um
die Entwicklung des menschlichen Körpers handelt. Seele und
Geist des Menschen — vom katholischen Dogma entgegen aller
besseren psychologischen Einsicht immer in Eins zusammengenommen

— stehen außerhalb dieser freien Diskussion und
außerhalb der Entwicklung, denn die menschliche Geistseele
wird, so lehrt das Dogma, von Gott geschaffen und von außen
her, von Gott her, im richtigen Moment dem menschlichen
Körper eingepflanzt. Hierüber kann von der Kirche aus die
Diskussion nicht freigegeben werden.

Aber auch die «freie» Diskussion über die körperliche
Entwicklung des Menschen wird sofort und ängstlich in enge
dogmatische Schranken zurückgebunden ; denn auf dem Fuße folgt
der Erlaubnis zur «freien» Diskussion die hart-dogmatische
Einschränkung: «dummodo omnes parati sint ad ecclesiae judicio
obtemperandum, cui a Christo munus demandatum est et sacras
scripturas authentice interpretandi et fidei dogmata tuendi» —
zu deutsch: «Wenn nur alle bereit sind, dem Urteil der Kirche
zu gehorchen, der von Christus der Auftrag erteilt worden ist,
sowohl die Heiligen Schriften authentisch zu interpretieren als
auch die Lehrsätze des Glaubens zu wahren.»

Es steht also recht schlimm um Freiheit und Wissenschaftlichkeit

dieser päpstlich festgelegten Entwicklungslehre. Einmal

wird sie ganz willkürlich ausschließlich auf den Körper
des Menschen eingeschränkt: und dann wird diese schon sachlich

so eng eingeschränkte Diskussion auch noch methodisch in
den strengsten Gehorsam gegenüber den Kirchengeboten
verwiesen. Aber immerhin, diese päpstliche Auffassung wird in
den Raum der aktuellen Diskussion um die Entwicklung
hineingestellt, wir haben von ihr als von einer dritten christlichen
Interpretation der Evolution Kenntnis zu nehmen.

III
Damit haben wird die drei wichtigsten christlichen Liter-

pretationen der Evolution uns klar vor Augen gestellt. Wir
haben ein eminentes Interesse daran,' sie zu kennen und sie in
ihrer Tendenz zu verstehen. Mit ihnen werden wir es doch in
der kommenden Diskussion um den Oreopithecus zu tun
bekommen. Alle drei sind christliche Annäherungen, christliche
Anbiederungsversuche an die von Grund aus unchristliche
Entwicklungslehre. In diesen Anbiederungen zeigen sich so recht
Unsicherheit und Schwäche des Schöpfungsdogmas gegenüber
der allseitig überzeugenden Lehre von der natürlichen
Entwicklung aller Organismen. Sachlich sind alle drei Interpretationen

unhaltbar; sie gehen alle aus von der eng christlichen
Voraussetzung, daß irgendwie und irgendwo der biblische Gott
seine Hand im Spiele habe; eine Voraussetzung, die weder von
der Wissenschaft noch von der Wissenschaft überhaupt
angenommen werden kann. Darum sind diese drei christlichen
Deutungen von der integral wissenschaftlichen Evolutionslehre
streng getrennt zu halten. Dem christlich-apologetischen
Hausgebrauch mögen sie Genüge tun, der Wissenschaft aber dienen
sie in keiner Weise — im Gegenteil: Sie sind höchst willkürliche

Eingriffe in den Raum der naturwissenschaftlichen
Arbeit. Es liegt aber auch in allen dreien so etwas wie Verrat am
christlichen Grundgehalt der Schöpfungslehre, sie haben alle
drei den Mut zur vollen Paradoxie, zum vollen Absurdum
nicht mehr.

IV
Schließlich drängt sich da noch eine ganz besondere Frage

auf: Nach Portmann/Wieser kommen wir also, wenn wir die
Menschheitsgeschichte rückwärts verfolgen auch bis zu den
hinter Jahrmillionen zurückliegenden ältesten Urmenschen,
doch immer und immer wieder nur zu Menschen und niemals
zum Tier, niemals zimi Mittelglied zwischen Tier und Mensch.
So soll die absolute Sonderstellung des Menschen gegenüber
allen andern Organismen glaubhaft gemacht werden. Auf diese

ganz besondere Lebensform «Mensch» könnte dann doch
immer noch die biblische Schöpfungslehre von der Erschaffung
des Menschen durch Gott- angewendet werden. Unter allen
Umständen sollte eben dieser biblische Schöpfungsbericht gerettet
werden — neben und in aller Naturwissenschaft! Nun, wenn
wir diesen Schöpfungsbericht so ernst nehmen sollen — gut,
dann haben wir aber auch ernst zu nehmen den Satz, daß Gott
den Menschen nach seinem eigenen Bilde geschaffen habe, «ihm
zum Bilde schuf er ihn»! Das wird nun aber, wenn wir auch nur
bis zum Neandertaler zurückgehen, langsam bedenklich für die
Vorstellung, die wir uns von diesem Gott zu machen haben. Noch
bedenklicher wird es für den Christengott, wenn wir zurückgehen

bis zum Oreopithecus. Sein Entdecker Hürzeler meint
nämlich, aus dem Bau der Wirbelsäule den vorläufigen Schluß
ziehen zu müssen, daß der Oreopithecus den aufrechten Gang
noch nicht gekannt, daß er zum Gehen Beine und Arme
gebraucht habe. Bonté du ciel — was für ein Bild müssen wir
uns da vom Schöpfergott machen, wenn wir wirklich mit dem
Schöpfungsbericht und seinem «ihm zum Bilde schuf er ihn»
so ernst machen, wie die Herren Theologen uns das zumuten.
Von dem gewaltig-majestätischen Gottesbild, wie es Michelangelo

an die Sixtina-Decke gemalt hat, bleibt da aber auch gar
nichts mehr übrig.

Und nun komme man uns niclit mit dem Vorwurf des Zynismus,

der Blasphemie! Wir haben nur die von einer
christlichen Naturwissenschaft angesetzten Linien ganz ausgezogen.
Wenn Gott wirklich den Menschen nach seinem eigenen Bilde
geschaffen hat, so ist der Rückschluß vom Menschen auf das

Gottesbild zulässig, ja sogar geboten. So kommt es eben, wenn
man den Mut zur vollen Paradoxie des biblischen Schöpfungs-
herichtes nicht mehr hat, wenn man zwei Herren zugleich
dienen will — dem biblischen Schöpfungsbericht und zugleich
auch der Naturwissenschaft. Omikron

31


	"Die Evolution in christlicher Sicht" : Nachtrag zum Aufsatz in Nr. 3/59 des "Freidenkers"

