
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 4

Artikel: Gott sprach zu sich selber (3. Fortsetzung)

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Iiier an den Grenzen unseres Erkenntnisvermögens stehen. Unser

Wissen über diese Dinge ist nicht so sicher und gewiß, wie
dies für uns wünschenswert wäre. Darum kann hier der Christ
auch nicht so tun, als oh er alles wüßte.»

IV.

Wir haben niclit die Absicht, hier ausführlich noch einmal

zu begründen, warum wir die christliche Lehre von der
Unsterblichkeit als eine Unwahrheit bestimmt ablehnen. Dr. Hans

Titze sagt uns hiezu ganz Wesentliches in seiner eingangs
erwähnten Arbeit. Wir begnügen uns heute damit, Herrn
Theologieprofessor Hans Schär für seine schöne Aufrichtigkeit zu
danken und ihm folgende 4 Fragen vorzulegen:

1. Wenn doch, wie zugestanden, auch die Theologie über die

Unsterblichkeit nichts Rechtes weiß und nichts ausmachen

kann, wie will es denn die Kirche sittlich verantworten, daß

sie im kirchlichen Unterricht, in der Predigt und in der
Abdankung am Grabe ihre Unsterblichkeitslehre als den Grundgehalt

ihres Glaubens ausgibt?

2. Der Unsterblichkeitsglaube wird getragen vom Glauben an

ein reales Jenseits. Ohne jenen göttlichen Jenseitsbereich ist
Unsterblichkeit ein Nonsens, eine bare Unmöglichkeit. Aber —
Hand aufs Herz! — weiß die Theologie über jenes göttliche
Jenseits auch nur einen Deut mehr als über Unsterblichkeit?
Wäre es nicht angebracht, gegenüber diesem göttlichen Jenseits

mit derselben schönen Aufrichtigkeit einzubekennen, daß auch

hier die Theologie nichts weiß? Daß auch hier die Christen
nicht so tun sollten, als ob sie alles wüßten?

3. Wenn der Christenglaube, wie zugestanden, über die
Unsterblichkeit nichts weiß und trotzdem an ihr festhält, so wird
er hier offenkundig das Opfer seines Wunschdenkens. Der
moderne Diesseitsmensch will aber einem solch primitiven
Wunschdenken nicht zum Opfer fallen. Er richtet seine Wünsche

nach dem realen und relativ erkennbaren Sein; er weiß

nur zu gut, daß das Sein sich ja doch nicht nach unseren Wünschen

richtet. Fehlt dem Christenglauben die Kraft, sein
kindisch-kindliches Wunschdenken aufzugeben? Wohin aber muß

das führen, wenn die Folgen dieser christlichen Schwäche
gegenüber dem Wunschdenken als Wahrheit, als absolut gültige
W ahrheit ausgegeben werden?

4. Der Christ verlangt, daß das Menschenleben einen Sinn
habe. Darin hat er recht, das verlangen auch wir. Nur wissen

wir, daß dieser Sinn dem Leben nicht von so fiktiv gewordenen
Dingen wie Jenseits und Unsterblichkeit her zukommt. Wir
sind überzeugt, daß der Mensch selbst seinem Leben einen
Sinn geben muß als Dienst an den streng diesseitigen, uns allen
auferlegten kulturellen, sozialen und sittlichen Verpflichtungen.

Der Christ aber will seinen Lebenssinn ausschließlich aus
Jenseits und Unsterblichkeit beziehen. Ja, meint er denn wirklich,

daß sich die harte Realität der Tatsächliclikeit und daß
sich die Struktur des Kosmos auf diese christlichen
Sinngebungswünsche hin ausrichten werde? Der Christenglaube
sieht ein, daß er von Jenseits und Unsterblichkeit nichts weiß
— warum will er denn an dieser christlichen Normung seiner

Sinngebungswünsche unter allen Umständen festhalten? Fällt
ihm denn die Einsicht so schwer, daß gewiß auf Sinngebung
unter keinen Umständen verzichtet werden darf, daß aber
diese Sinngebung sich den realen Möglichkeiten anzupassen
hat? Erwartet denn der christliche Infantilismus wirklich, daß

irdische Realität und irdischer Kosmos irgendwo einen
göttlichen Sonderbereich aus sich ausscheide imd so Unsterblichkeit

ermögliche nur deswegen, weil die kleine, heute noch

gläubige Christenschar Jenseits und Unsterblichkeit für ihre
ganz spezifisch christliche Normierung ihrer Sinngebung nötig
zu haben meint?

Wird wohl der verehrte Herr Professor unsere 4 Fragen
beantworten? Das wäre recht lieb von ihm! Omikron

Der Mensch wird ein Sophist und aberwitzig, wo seine gründlichen

Kenntnisse nicht mehr hinreichen; alle müssen es folglich

werden, wenn von Unsterblichkeit und Leben nach dem

Tode die Rede ist. Georg Christoph Lichtenberg

Gott sprach zu sich selber
Von Ernst Brauchlin 3. Fortsetzung

Ja. mein Freund und Widerpart Mephisto — verzeiht mir, liehe
Mensclien, wenn ich lache, was sich ja sehr ungöttlich ausnimmt —
und ich sind im Moralischen sozusagen siamesische Zwillinge,
untrennbar miteinander verwachsen, einer ohne den andern nicht
denkbar. Gelehrter gesagt: wir sind polare Erscheinungen, ich als
das Prinzip des Guten, er als das des Bösen. Dem muß so sein;
Urteile gibt es nur auf Grund von Verschiedenheiten: sagt man
«groß», muß man schon Kleines gesehen haben. Eigentlich handelt
es sich nur um Gradunterschiede; aber bei uns ist das anders. Ich
gelte als das Absolut-Gute, überhaupt als das Absolute. Vollkommene,

der Teufel, in christlicher Sicht, als das Absolut-Böse. Mich
liehen und fürchten die Menschen, ihn fürchten sie bloß, und doch
gibt es seltsamerweise kein Wort Ueufelsfürchtig». aber «gottes-
fürchtig» gibt es. 1st vielleicht im Unterbewußtsein die Furcht vor
mir noch stärker als die Liebe wie vor einigen hunderttausend
Jahren, als die Dämonen nur gefürchtet, nicht geliebt wurden?

Uebrigens vertragen wir uns ganz gut miteinander. Einmal hat
Mephisto im Selbstgespräch in bezug auf mich sogar gesagt: «Von
Zeit zu Zeit seh' ich den Alten gern und hüte mich, mit ihm zu
blechen. » Das ist auch ganz natürlich, wir arbeiten einander in die
Hände: Seelen, denen irgend ein katholischer Priester kraft seiner

Schlüsselgewalt den Himmel verschlossen hat, schiebe ich ihm zu,
und er besorgt dann das Weitere. Hinwiederum verdanke ich ihm
den Gewinn vieler Seelen, die im Gewände des menschlichen Körpers

Todsünden begangen hätten, wenn sie nicht durch die Angst
vor ihm und seiner Folterkammer davon abgehalten worden wären.

Als menschliche Idee komme ich mir eigentlich sehr einfach vor,
trotz all den Widersprüchen, in die mich die Theologen verwickelt
haben: Dem harmlosen Gemüt, das die Mahnung, an religiöse Dinge
nicht mit dem Verstand zu rühren, getreulich befolgt, bin ich der
liehe himmlische Vater, der es allerwegen gut meint, auch wenn er
zürnt oder lebenslängliche Prüfungen über den Dulder verhängt.
Auch daß ich allgegenwärtig bin, ist ein unkomplizierter Gedanke;
man weiß stets, wo ich bin: im Keller, auf der Landstraße, wo ein
Unglück passiert, auf dem Schlachtfeld und zugleich immer auch
im Himmel. Der Teufel dagegen ist bald da, bald dort und wechselt
fortwährend die Gestalt, vom Glaubenszweifel bis zur sinnlichen
Begehrlichkeit, immer bemüht, dem Menschen eine unseligmachende
Falle zu stellen. Er bringt es sogar fertig, sich in kaum geborene
katholische Kinder hineinzuschmuggeln, so daß er erst ausgetrieben

(exorziert) werden muß, bevor die armen Würmer zum Taufstein

getragen werden dürfen. Er ist, besonders bei den Katholiken,

populärer als ich; denn er wird in Predigten, in den
Beichtstühlen und bei priesterlichen Hausbesuchen an die Wand gemalt,
nicht ich. Er würde mich auch ganz bestimmt überleben, wenn wir
eben nicht so etwas wie siamesische Zwillinge wären; so wird der
Tod des einen den des andern nach sieh ziehen. Aber das läßt noch

27



Gräßlis verfehlte Frühzündung

Im Freidenker Nr. 1 / 1959 haben wir mit einer kurzen Notiz,

betitelt «Die Karten aufgedeckt», die Leser auf Pfarrer U.
Gräßli aufmerksam gemacht, der als Vertreter der Evangelischen

Volkspartei im Zürcher Gemeinderat eine Attacke gegen
die Volksschule geritten hat. Das Votum hat berechtigterweise
Staub aufgewirbelt. Die Zürcher Presse befaßte sich eingehend
mit der tumultösen Sitzung. Der Redaktion des «Freidenkers»
sind denn auch von verschiedener Seite Zeitungsausschnitte
und Texte zugegangen, in der Meinung, daß wir uns auch
unsererseits mit dem Votum des streitbaren Pfarrers befassen.

Wir könnten unsere Stellungnahme nicht besser zum
Ausdruck bringen als dies die «Neue Zürcher Zeitung» getan hat
(vgl. NZZ Nr. 3730 vom 11. Dezember 1958), die wir nachfolgend

zum Abdruck bringen. Es ist für einmal erfreulich,
feststellen zu können, daß sich der Freisinn auf den Geist der
Gründerzeit besonnen hat und daß dieser ab und zu doch wieder

lebendig wird, wenn es die Klerikalen gar zu bunt treiben.
Unter dem Titel «Tumult im Gemeinderat» schreibt die NZZ:

«Man muß in den Annalen des Zürcher Gemeinderates weit
zurückblättern, um eine Parallele zum heftigen und lärmreichen
Intermezzo zu finden, das sich in der letzten Sitzung anläßlich
der Beratung der Stipendienverordnung ereignet hat. Das
zweifelhafte Verdienst für den Zwischenfall gebührt einem Vertreter

der Evangelischen Volkspartei: Pfr. Gräßli glaubte die
Gelegenheit benützen zu müssen, um eine fulminante Attacke
gegen die Volkschule zu reiten. Der Anlaß für seine vorbereitete
Philippika war geringfügig; es ging um die Frage, ob auch die
Besucher von dritten Sekundarklassen der Privatschulen
stipendienberechtigt sein sollten oder nicht. Die Sprecher der Mehrheit

und der Minderheit befleißigten sich eines zurückhaltenden
Tons und vermieden es peinlich, den kulturpolitischen Zündstoff

zu entflammen. Der Sprecher der kleineren unter den beiden

konfessionellen Parteien warf aber mit dem ihm vertrauten
Pathos des Volks- und Weltverbesserers den Funken ins

Pulverfaß und zog aus einer pseudohistorischen Ableitung den
Schluß, daß man sich mit äußerster Vorsicht gegenüber der
gefährlichen Staatsschule wappnen müsse. Dabei ließ er sich u. a.

zu folgenden Insinuationen herbei:

auf sich warten. Zwar verblassen unsere Bilder im allgemeinen
ganz bedenklich (die verwünschte Naturwissenschaft!). Doch mit
dem menschlichen Gehirn ist's wie mit alten Firmatafeln: Der neue
Geschäftsinhaber mag sèinen Namen noch so blickfängerisch auf
den übertünchten Grund malen lassen, mit der Zeit treten doch die
alten Schriftzeichen wieder hervor.

Nun, vorläufig leben wir beide noch und regieren gegeneinander
die Welt, obwohl nur mir die Herrschergewalt zuerkannt wird,
denn die Christen wollen Monotheisten sein. Daraufhin muß ich
mich selbstkritisch betrachten, obwohl dies zu tun nicht im Wesen
der Gottheiten liegt, da sie sich für vollkommen halten, wie sich's
auch bei den Menschen, die sich zu Göttchen oder Göttern
aufplustern, deutlich zeigt. Weil ich aber nichts anderes als eine mit
dem Namen «Gott» behaftete menschliche Idee bin, kann ich mich
einer Selbstbetrachtung wohl unterziehen.

Und da muß ich schon sagen: Ich gewinne kein klares Bild von
mir, in so viel Widersprüchen stecke ich. So soll ich nach der
monotheistischen Lehre alleiniger Gott sein. Aber ich habe, wie die
Menschen behaupten, einen Sohn. Das mag schon richtig sein, wenn
man mich als menschliche Idee betrachtet, denn aus einer Idee
können andere hervorgehen, befreiende, erlösende sogar. Aber die
Menschen meinen es nicht so; sie personifizieren den Sohn so gut
wie mich, sie setzen ihn mir zur Rechten, und dann soll ich ihn
zur Erde geschickt haben, um die Menschen von der Sündhaftigkeit
zu erlösen, die ich als Schöpfer ihnen beigebracht habe. In der
Bibel heißt es, daß ohne meinen Willen kein Sperling vom Dache

Mon muß die Schule aus der Vormundschaft des Staates
lösen Die Staatsschule kann zu einem Hort nicht der Freiheit,
sondern der Versklavung iverden Ich sage nach tvie vor
(d.h. nach dem Ordnungsruf des Präsidenten), daß die Staatsschule

eine Gefahr ist.

Diese pointierten Auslassungen riefen steigenden Protest
hervor, und sowohl der Präsident der Evangelischen Fraktion als
auch die Christlichsozialen beeilten sich, von den Formulierungen

des tumultverursachenden Fanatikers abzurücken. In der
Sache allerdings hat Pfr. Gräßli lediglich das deutlich
ausgesprochen, was latent und unter der Verhüllung so einladender
Thesen wie Elternrecht', ,freie Schulwahl', Gleichberechtigung'
und ,Toleranz' die Schulpolitik konfessioneller Prägung
überhaupt kennzeichnet —¦ und dafür darf man ihm, trotz der
entstandenen Erregung, eigentlich Dank wissen. Sein Votum hat
der friedlich schnurrenden Katze der Bekenntnisschule die
Schelle umgehängt: Das letzte Ziel der Gegner des sogenannten
Schulmonopols' ist die Zerschlagung der konfessionell neutralen
Volksschule, der Weg zu diesem Ziel die Unterminierung des
Vertrauens in die Volksschule und deren Verächtlichmachung
als unchristlich, geistig haltlos und monopolistisch. Die saftigen
Kostproben, die der gemeinderätliche Votant der EVP zu
diesem Thema serviert hat, sind deshalb nicht als verunglückte
Entgleisungen eines Uebereifrigen abzutun, sondern als —
taktisch zweifellos ungeschickt präsentierte — Symptome einer
Mentalität zu werten, die in beiden konfessionellen Parteien
vorhanden ist und geschürt wird. Was etwa auf katholischer
Seite unter dem verfänglichen Stichwort des Elternrechts'
segelt, hat der mehr auf Direktheit angelegte evangelische Redner

ungescheut in plastischer Klarheit und Ehrlichkeit zum
Ausdruck gebracht.

Der Zeitpunkt dürfte gekommen sein, wo die verantwortlichen

Instanzen beispielsweise der reformierten Landeskirche des

Kantons Zürich, die sich in vielen anderen Dingen nicht eben
durch Wortkargheit auszeichnen, zu der im Namen dieser Kirche

und im Namen des Evangeliums betriebenen Stimmungsmache

Stellung nehmen sollten. Billigt der Kirchenrat, billigt die
Synode die fortgesetzten Angriffe auf die öffentliche Schule aus
Kreisen, die sich bei politischen Wahlen jeweils als die
approbierten Vertreter des Protestantismus ausgeben? Nehmen sie es

widerspruchslos hin, daß schlecht informierte Pfarrer unbesehen

die Lehren des katholischen Kirchenrechtes übernehmen
und die auf Verfassung und Gesetz beruhende Volksschule der
Unchristlichkeit bezichtigen? Ein klärendes Wort zu einer
Angelegenheit, die in zunehmendem Maße das protestantische Volk

falle und daß die Haare auf den Häuptern der Menschen gezählt
seien, was doch bedeuten soll, daß nicht das Geringste ohne mein
Wissen und meinen Willen geschehe. Wer ist also dran Schuld,
wenn die Menschen sündhaft sind?! Dann schickte ich auch noch
den Heiligen Geist in Gestalt einer Taube zur Erde nieder, damit er
der Taufe im Jordan beiwohne. Ich war damals also ganz allein,
und es ging auf Erden so gut und so schlecht wie vorher und wie
nachher wieder, als wir wieder ein Triumvirat bildeten, das die
Christen Dreieinigkeit nennen und wobei sie behaupten, daß sie

Monotheisten seien.
Den Monotheismus haben sie aber nicht erfunden, sondern von

den Juden übernommen, und bei diesen hatte er sich mit einer
gewissen Notwendigkeit gebildet, aus ganz bestimmten Verhältnissen

heraus, wie ja alles Seiende seine Ursache hat; man darf nur
im Suchen darnach nicht zu bald ermüden und sie auch wirklich
finden wollen. Zunächst hat man sich nun an die Tatsache zu
erinnern, daß Sklavenmenschen und lange unterdrückte Völker oder
Gesellschaftsschichten mit der Freiheit, zu der sie auf einmal
gelangen, vorerst gar nichts anzufangen wissen. Es kommt wie ein
Rausch über sie, sie kennen keine Schranken mehr. Das war bei
den Juden nach vierhundertjähriger Sklaverei in Aegypten nicht
anders; sie waren nicht ein frommes, sanftes Völklein, das sich
nach seiner alten Heimat sehnte. Der Auszug ging damit an, daß
sie den Aegyptern «silberne und goldene Geräte und Kleider
entwanden», mit andern Worten: daß sie plünderten. Da stand Moses

vor einer sehr schwierigen Aufgabe, die «sechshunderttausend Mann

28



mit dem schillernden Begriff der christlichen Politik' zu
verwirren droht, wäre nicht unnütz. Freidenker-Schulung

Der Gemeinderat war großzügig genug, die Absolventen der
Privatschulen das provokative Votum nicht entgelten zu lassen,
das die erfahreneren Leute aus der anderen konfessionellen Partei

nach Kräften zu mildern bemüht waren, wobei sie selbst mit
ungeahntem Lob auf die Volkschule nicht geizten. Man erhielt
aber einen Vorgeschmack der kulturpolitischen Zuspitzung, die

unserer Demokratie das Ueberhandnehmen der sogenannten christlichen

Politik bescheren würde, und mochte sich fragen, ob
das in neuerer Zeit zu beobachtende Entgegenkommen der
öffentlichen Hand gegenüber den konfessionellen Schulen eines

Tages nicht recht schlecht gelohnt würde. Den Heißspornen in
beiden konfessionellen Parteien hat das lebhafte parlamentarische

Intermezzo immerhin gezeigt, daß man vorläufig wenigstens
in Zürich die Volksschule nicht ungestraft verleumdet.»

Diesen uns aus dem Herzen gesprochenen Worten haben wir
nichts beizufügen. Es ist nur zu hoffen, daß die «Frühzündung»

nicht nur im Rat, sondern auch im Volke gebührend
aufgeweckt hat. Vielleicht gibt diese Polemik und das saure

Reagieren der Presse auch den protestantischen Bundesräten

zu denken oder gar einen «Vorgeschmack», wie die Mehrheit
des Schweizervolkes auf die in Aussicht gestellte und immer
noch im Werden begriffene Botschaft über die sogenannten
«Ausnalimebedingungen der Verfassung» (Jesuitenverbot usw.)

reagieren könnte. Bunderat Markus Feldmann ist tot, leider,
doch sein Geist lebt weiter und ist auch fürderhin wachsam.
Davon hat uns Zürich überzeugt.

Die Dogmen des Christentums, seine Mysterien und Mirakel,
sein in Gehorsam verwandelter Glaube, seine besserwisserische,

klerikale Alleinherrschaft waren mir immer fremd, ja
unbegreiflich. Credo quia absurdum! Zu glauben, weil es absurd

ist, erschien mir als die Blüte des Absurden, als der Triumph
der geistigen Schwäche, als die perverse Seligkeit der Armen

im Geiste. Hermann Kesten

Freidenkertum ist Humanismus ; Anthropologie gegen Theologie.

Humanismus beruht auf dem Prinzip des Menschen, das

heißt auf dem Prinzip der Vernunft und der durch sie erzeugten

und geleiteten wissenschaftlichen Welterkenntnis. Die
geistige Grundlage des Freidenkertums und des Humanismus ist
die wissenschaftliche Weltanschauung oder das wissenschaftliche

Weltbild, einschließlich der Lehre oder Methode vom
wissenschaftlichen Denken und Erkennen.

Die Geschichte des Freidenkertums und des Humanismus ist
identisch mit der Geschichte der Wissenschaft, die sich in der
antiken und neuzeitlichen Philosophie ihren Weg bahnte und
zu allgemeiner, selbständiger Bedeutung durchbrach. Ich brauche

nur einige markante Leitsätze zu zitieren, um diese große
Tradition zu beleuchten.

Mensch, erkenne dich selbst! Dieses Gebot stand nicht nur
eingemeißelt über dem griechischen Heiligtum zu Delphi, es

steht auch am Eingang zur Philosophie.
Nichts ist gewaltiger als der Mensch. Sophokles.
Der Mensch ist das Maß aller Dinge. Protagoras.
Die größte Angelegenheit des Menschen ist, zu wissen, was

man sein muß, um ein Mensch zu sein. Kant.
Der Mensch muß sich in der Welt selbst forthelfen, und dies

ihn zu lehren, ist unsere Aufgabe. Pestalozzi.
Das absolute Wesen ist für den Menschen der Mensch selbst.

Feuerbach.
Das höchste Wesen für den Menschen ist der Mensch selbst.

Folglich muß man alle Beziehungen vernichten, in denen der
Mensch ein niedergedrücktes, versklavtes, verachtetes Wesen
ist. Marx.

Ein Wesen gibt sich erst als selbständiges, sobald es auf eigenen

Füßen steht, und es steht erst auf eigenen Füßen, sobald
es sein Dasein sich selbst verdankt. Marx.

Die Frage ist bisher immer gewesen: Was ist Gott? und die
deutsche Philosophie hat diese Frage dahin gelöst: Gott ist der
Mensch. Der Mensch hat sich nur selbst zu erkennen, alle
Lebensverhältnisse an sich selbst zu messen, nach seinem Wesen

zu beurteilen, die Welt nach den Forderungen seiner Natur
wahrhaft menschlich einzurichten, so hat er das Rätsel unserer
Zeit gelöst. Engels.

ohne die Kinder» im Zaume zu halten. Er mußte diktatorisch
vorgehen, ohne als Diktator zu erscheinen, denn einen solchen hätte
sieh das eben der Sklaverei entronnene Volk nicht gefallen lassen.
Es gelang ihm, indem er seine Maßnahmen auf einen höheren Willen

zurückführte, auf einen Gott, der nur für dies eine Volk da
war. für es sorgte, es als sein Volk auserwählte, für diese
Auszeichnung von ihm aber auch verlangte, daß es ihm unbedingt
gehorche und keine andern Götter neben ihm habe (genau wie Moses
keinen Dreinredner dulden durfte).

Aus diesem jüdischen VoZ/csgott bin ich dann zum christlichen
We/tgott geworden. Wann? Wie? Bevor ich meinen Sohn zur Erde
schickte? Oder durch ihn? Oder durch Paulus, der mit dem auf
das kleine Völklein am Jordan beschränkten Gott in Griechenland
und Born nichts hätte anfangen können? Man denke: im WeZtreich
Born! — Müßige Fragen! Götter wandeln sich wie die menschlichen
Ideen, denn sie sind ja nichts anderes als solche. Wandlungen gehen
aher nicht in allen Köpfen vor sich; es ist also ohne weiteres
begreiflich, daß neben mir Christengott Jahve fröhlich weiter existieren

kann, wie ja auch der protestantische Gott den katholischen
nur in einigen Millionen Köpfen zu verdrängen vermochte.

Im weitern Verlauf der Geschichte, Jahrtausende nach Moses,
mußte ich der eine, einzige, diktatorische, allmächtige Alleingott
bleiben, nämlich als Personifikation der diktatorischen katholischen
Kirche. Dann aber genügte meine Alleinigkeit, ja sogar meine
Dreifaltigkeit den Bedürfnissen doch nicht: es fehlte das Spiegelbild
der kirchlichen Hierarchie (Bangordnung der geistlichen Gewal¬

ten), es fehlten Mittelglieder zwischen dem großen, fernen Gott
und den kleinen Menschen, und drittens fehlte die sanfte
Weiblichkeit, an die man sich mit seinen Nöten so viel leichter wendet
als an den strengen Herrn Gott und Weltbeherrscher.

Also wurde der Himmel bevölkert mit Nothelfern und einer sich
stets vergrößernden Menge von Heiligen männlichen und
weibliehen Geschlechts, die sich in kluger Arbeitsteilung der verschiedenen

Uebel und Anliegen der Menschen annehmen und als
Patrone, von Städten, Ständen, Berufen usw. walten. Damit ersparen
sie mir, dem Herrn, mich mit den menschlichen Lappalien
abzugeben, obwohl ich dann doch wieder derjenige sein soll, von dem
die Kinder glauben müssen, er sehe ihnen Stetsfort auf die Finger
und in die geheimsten Gedanken. Vor allem aber ist es Maria, auch
Mutter Gottes genannt, die als Fürbitterin einen Ungeheuern
Zulauf hat. In allen katholischen Kirchen findet man ihre
Standbilder, und bei Prozessionen wird sie in den Straßen umhergetragen.

Trotz diesem dichtbevölkerten Himmel halten sich die Christen
für Eingottgläubige. Der Protestantismus hat dann zwar im Himmel

die große «Säuberung» vorgenommen, wie man heutzutage
sagen würde. Ich bin zusammen mit meinem Sohne und dem Heiligen

Geist wieder allein, bin den Menschen nahe und — doch so

fern durch die unerbittliche Gnadenwahl. Aber davon wissen die
Gläubigen in der Regel nichts; in der Vorstellung der inbrünstigen
Beter und nach dem Willen der geistlichen und weltlichen Führer
bin ich vorläufig noch der «liebe» Gott, der immerhin nicht mit
sich spaßen läßt.

29


	Gott sprach zu sich selber (3. Fortsetzung)

