Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 4

Artikel: Gott sprach zu sich selber (3. Fortsetzung)
Autor: Brauchlin, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hier an den Grenzen unseres Erkenntnisvermdgens stehen. Un-
ser Wissen iiber diese Dinge ist nicht so sicher und gewiB3, wie
dies fiir uns wiinschenswert wiire. Darum kann hier der Christ
auch nicht so tun, als ob er alles wiiBlte.»

1V.

Wir haben nicht die Absicht, hier ausfiihrlich noch einmal
zu begriinden, warum wir die christliche Lehre von der Un-
sterblichkeit als eine Unwahrheit bestimmt ablehnen. Dr. Hans
Titze sagt uns hiezu ganz Wesentliches in seiner eingangs er-
wiihnten Arbeit. Wir begniigen uns heute damit, Herrn Theolo-
sieprofessor Hans Schir fiir seine schéne Aufrichtigkeit zu

danken und ihm folgende 4 Fragen vorzulegen:

1. Wenn doch, wie zugestanden, auch die Theologie iiber die
Unsterblichkeit nichts Rechtes weifs und nichts ausmachen
kann, wie will es denn die Kirche sittlich verantworten, daf3
sie im kirchlichen Unterricht, in der Predigt und in der Ab-
dankung am Grabe ihre Unsterblichkeitslehre als den Grund-
gehalt ihres Glaubens ausgibt?

2. Der Unsterblichkeitsglaube wird getragen vom Glauben an
ein reales Jenseits. Ohne jenen gottlichen Jenseitsbereich ist
Unsterblichkeit ein Nonsens, eine bare Unmoglichkeit. Aber —
Hand aufs Herz! — weif3 die Theologie iiber jenes gottliche
Jenseits auch nur einen Deut mehr als iiber Unsterblichkeit?
Wiire es nicht angebracht, gegeniiber diesem gottlichen Jenseits
mit derselben schénen Aufrichtigkeit einzubekennen, da3 auch
hier die Theologie nichts wei3? Daf3 auch hier die Christen

nicht so tun sollten, als ob sie alles wiillten?

3. Wenn der Christenglaube, wie zugestanden, iiber die Un-
sterblichkeit nichts weil und trotzdem an ihr festhilt, so wird
er hier offenkundig das Opfer seines Wunschdenkens. Der
moderne Diesseitsmensch will aber einem solch primitiven
Wunschdenken nicht zum Opfer fallen. Er richtet scine Wiin-
sche nach dem realen und relativ erkennbaren Sein; er weild
nur zu gut, dafl das Sein sich ja doch nicht nach unseren Wiin-
schen richtet. Fehlt dem Christenglauben die Kraft, sein kin-
disch-kindliches Wunschdenken aufzugeben? Wohin aber muf3

das fithren, wenn die Folgen dieser christlichen Schwiche ge-
geniiber dem Wunschdenken als Wahrheit, als absolut giiltige
Wahrheit ausgegeben werden?

4. Der Christ verlangt, dafl das Menschenleben einen Sinn
habe. Darin hat er recht, das verlangen auch wir. Nur wissen
wir, daf dieser Sinn dem Leben nicht von so fiktiv gewordenen
Dingen wie Jenseits und Unsterblichkeit her zukommt. Wir
sind iiberzeugt, dafl der Mensch selbst seinem Leben einen
Sinn geben muf} als Dienst an den streng diesseitigen, uns allen
auferlegten kulturellen, sozialen und sittlichen Verpflichtun-
gen. Der Christ aber will seinen Lebenssinn ausschlieBlich aus
Jenseits und Unsterblichkeit beziehen. Ja, meint er denn wirk-
lich, daB3 sich die harte Realitit der Tatsichlichkeit und daf3
sich die Struktur des Kosmos auf diese christlichen Sinn-
gebungswiinsche hin ausrichten werde? Der Christenglaube
sieht ein, daB3 er von Jenseits und Unsterblichkeit nichts weil}
- warum will er denn an dieser christlichen Normung seiner
Sinngebungswiinsche unter allen Umstéinden festhalten? Fillt
ihm denn die Einsicht so schwer, daf3 gewil auf Sinngebung
unter keinen Umstinden verzichtet werden darf, daf3 aber
diese Sinngebung sich .den realen Moglichkeiten anzupassen
hat? Erwartet denn der christliche Infantilismus wirklich, da3
irdische Realitit und irdischer Kosmos irgendwo einen gott-
lichen Sonderbereich aus sich ausscheide und so Unsterblich-
keit ermdgliche nur deswegen, weil die kleine, heute noch
gliubige Christenschar Jenseits und Unsterblichkeit fiir ihre
ganz spezifisch christliche Normierung ihrer Sinngebung nétig
zu haben meint?

Wird wohl der verehrte Herr Professor unsere 4 Fragen be-

antworten? Das wiire recht lieb von ihm! Omikron

Der Mensch wird ein Sophist und iiberwitzig, wo seine griind-
lichen Kenntnisse nicht mehr hinreichen; alle miissen es folg-
lich werden, wenn von Unsterblichkeit und Leben nach dem

Tode die Rede ist.

Georg Christoph Lichtenberg

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 3. Fortsetzung

Ja. mein Freund und Widerpart Mephisto — verzeiht mir, liebe
Menschen, wenn ich lache, was sich ja sehr ungottlich ausnimmt —
und ich sind im Moralischen sozusagen siamesische Zwillinge, un-
trennbar miteinander verwachsen, einer ohne den andern nicht
denkbar. Gelehrter gesagt: wir sind polare Erscheinungen, ich als
das Prinzip des Guten. er als das des Bosen. Dem mull so sein;
Urteile gibt es nur auf Grund von Verschiedenheiten; sagt man
«groB», mull man schon Kleines gesehen haben. Eigentlich handelt
¢s sich nur um Gradunterschiede; aber bei uns ist das anders. Ich
zelte als das Absolut-Gute. iiberhaupt als das Absolute. Vollkom-
mene. der Teufel. in christlicher Sicht. als das Absolut-Bose. Mich
lichen und fiirchten die Menschen, ihn fiirchten sie bloB. und doch
gibt es seltsamerweise kein Wort «teufelsfiirchtig». aber «gottes-
fiirchtigs gibt es. Ist vielleicht im UnterbewuBtsein die Furcht vor
mir noch stiirker als die Liebe wie vor einigen hunderttausend
Jahren, als die Dimonen nur gefiirchtet. nicht geliebt wurden?

Uebrigens vertragen wir uns ganz gut miteinander. Einmal hat
Mephisto im Selbstgespriich in bezug auf mich sogar gesagt: «Von
Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern und hiite mich. mit ihm zu
brechen.» Das ist auch ganz natiirlich. wir arbeiten einander in die
Hinde: Seelen, denen irgend ein katholischer Priester kraft seiner

Schliisselgewalt den Himmel verschlossen hat, schiebe ich ihm zu,
und er besorgt dann das Weitere. Hinwiederum verdanke ich ihm
den Gewinn vieler Seelen, die im Gewande des menschlichen Kor-
pers Todsiinden begangen hitten, wenn sie nicht durch die Angst
vor ihm und seiner Folterkammer davon abgehalten worden wiiren.

Als menschliche Idee komme ich mir eigentlich sehr einfach vor,
trotz all den Widerspriichen. in die mich die Theologen verwickelt
haben: Dem harmlosen Gemiit, das die Mahnung, an religiose Dinge
nicht mit dem Verstand zu riihren, getreulich befolgt. bin ich der
liebe himmlische Vater, der es allerwegen gut meint, auch wenn er
ziirnt oder lebenslingliche Priifungen iiber den Dulder verhingt.

Auch daB} ich allgegenwiirtig bin, ist ein unkomplizierter Gedanke;
man weil} stets, wo ich bin: im Keller, auf der Landstralle, wo ein
Ungliick passiert, auf dem Schlachtfeld und zugleich immer auch
im Himmel. Der Teufel dagegen ist bald da, bald dort und wechselt
fortwihrend die Gestalt, vom Glaubenszweifel bis zur sinnlichen
Begehrlichkeit. immer bemiiht, dem Menschen eine unseligmachende
IFalle zu stellen. Er bringt es sogar fertig, sich in kaum geborene
katholische Kinder hineinzuschmuggeln, so dal} er erst ausgetrie-
ben (exorziert) werden muB, bevor die armen Wiirmer zum Tauf-
stein getragen werden diirfen. Er ist, besonders bei den Katholi-
ken, populirer als ich: denn er wird in Predigten, in den Beicht-
stithlen und bei priesterlichen Hausbesuchen an die Wand gemalt,
nicht ich. Er wiirde mich auch ganz bestimmt iiberleben. wenn wir
eben nicht so etwas wie siamesische Zwillinge wiren: so wird der
Tod des einen den des andern nach sich ziehen. Aber das lalit noch

27



Griflis verfehlte Friihziindung

Im Freidenker Nr. 1/1959 haben wir mit einer kurzen No-
tiz, betitelt «Die Karten aufgedeckt», die Leser auf Pfarrer U.
Griflli aufmerksam gemacht, der als Vertreter der Evangeli-
schen Volkspartei im Ziircher Gemeinderat eine Attacke gegen
die Volksschule geritten hat. Das Votum hat berechtigterweise
Staub aufgewirbelt. Die Ziircher Presse befafte sich eingehend
mit der tumultésen Sitzung. Der Redaktion des «Freidenkers»
sind denn auch von verschiedener Seite Zeitungsausschnitte
und Texte zugegangen, in der Meinung, daB wir uns auch unse-
rerseits mit dem Votum des streitbaren Pfarrers befassen.

Wir kénnten unsere Stellungnahme nicht besser zum Aus-
druck bringen als dies die «Neue Ziircher Zeitung» getan hat
(vgl. NZZ Nr. 3730 vom 11. Dezember 1958), die wir nachfol-
gend zum Abdruck bringen. Es ist fiir einmal erfreulich, fest-
stellen zu kénnen, daB sich der Freisinn auf den Geist der
Griinderzeit besonnen hat und da3 dieser ab und zu doch wie-
der lebendig wird, wenn es die Klerikalen gar zu bunt treiben.
Unter dem Titel «Tumult im Gemeinderat» schreibt die NZZ:

«Man muB} in den Annalen des Ziircher Gemeinderates weit
zuriickblittern, um eine Parallele zum heftigen und lirmreichen
Intermezzo zu finden, das sich in der letzten Sitzung anliBlich
der Beratung der Stipendienverordnung ereignet hat. Das zwei-
felhafte Verdienst fiir den Zwischenfall gebiihrt einem Vertre-
ter der Evangelischen Volkspartei: Pfr. Grilli glaubte die Ge-
legenheit beniitzen zu miissen, um eine fulminante Attacke ge-
gen die Volkschule zu reiten. Der AnlaB fiir seine vorbereitete
Philippika war geringfiigig; es ging um die Frage, ob auch die
Besucher von dritten Sekundarklassen der Privatschulen stipen-
dienberechtigt sein sollten oder nicht. Die Sprecher der Mehr-
heit und der Minderheit befleiBigten sich eines zuriickhaltenden
Tons und vermieden es peinlich, den kulturpolitischen Ziind-
stoff zu entflammen. Der Sprecher der kleineren unter den bei-
den konfessionellen Parteien warf aber mit dem ihm vertrau-
ten Pathos des Volks- und Weltverbesserers den Funken ins
Pulverfal und zog aus einer pseudohistorischen Ableitung den
SchluB}, daBB man sich mit @uBerster Vorsicht gegeniiber der ge-
fihrlichen Staatsschule wappnen miisse. Dabei lie er sich u. a.
zu folgenden Insinuationen herbei:

Man muB die Schule aus der Vormundschaft des Staates li-
sen . . . Die Staatsschule kann zu einem Hort nicht der Freiheit,
sondern der Versklavung werden . . . Ich sage nach wie vor
(d. h. nach dem Ordnungsruf des Prisidenten), daB die Staats-
schule eine Gefahr ist.

Diese pointierten Auslassungen riefen steigenden Protest her-
vor, und sowohl der Prisident der Evangelischen Fraktion als
auch die Christlichsozialen beeilten sich, von den Formulierun-
gen des tumultverursachenden Fanatikers abzuriicken. In' der
Sache allerdings hat Pfr. GraBli lediglich das deutlich ausge-
sprochen, was latent und unter der Verhiillung so einladender
Thesen wie ,Elternrecht’, (freie Schulwahl’, ,Gleichberechtigung’
und ,Toleranz’ die Schulpolitik konfessioneller Priigung iiber-
haupt kennzeichnet — und dafiir darf man ihm, trotz der ent-
standenen Erregung, eigentlich Dank wissen. Sein Votum hat
der friedlich schnurrenden Katze der Bekenntnisschule die
Schelle umgehingt: Das letzte Ziel der Gegner des sogenannten
,Schulmonopols’ ist die Zerschlagung der konfessiongll neutralen
Volksschule, der Weg zu diesem Ziel die Unterminierung des
Vertrauens in die Volksschule und deren Verichtlichmachung
als unchristlich, geistig haltlos und monopolistisch. Die saftigen
Kostproben, die der gemeinderitliche Votant der EVP zu die-
sem Thema serviert hat, sind deshalb nicht als verungliickte
Entgleisungen eines Uebereifrigen abzutun, sondern als — tak-
tisch zweifellos ungeschickt prisentierte — Symptome einer
Mentalitit zu werten, die in beiden konfessionellen Parteien
vorhanden ist und geschiirt wird. Was etwa auf katholischer
Seite unter dem verfinglichen Stichwort des ,Elternrechts’ se-
gelt, hat der mehr auf Direktheit angelegte evangelische Red-
ner ungescheut in plastischer Klarheit und Ehrlichkeit zum Aus-
druck gebracht.

Der Zeitpunkt diirfte gekommen sein, wo die verantwortli-
chen Instanzen beispielsweise der reformierten Landeskirche des
Kantons Ziirich, die sich in vielen anderen Dingen nicht eben
durch Wortkargheit auszeichnen, zu der im Namen dieser Kir-
che und im Namen des Evangeliums betriebenen Stimmungs-
mache Stellung nehmen sollten. Billigt der Kirchenrat, billigt die
Synode die fortgesetzten Angriffe auf die 6ffentliche Schule aus
Kreisen, die sich bei politischen Wahlen jeweils als die appro-
bierten Vertreter des Protestantismus ausgeben? Nehmen sie es
widerspruchslos hin, daB8 schlecht informierte Pfarrer unbese-
hen die Lehren des katholischen Kirchenrechtes iibernehmen
und die auf Verfassung und Gesetz beruhende Volksschule der
Unchristlichkeit bezichtigen? Ein kldrendes Wort zu einer An-
gelegenheit, die in zunehmendem Malle das protestantische Volk

auf sich warten. Zwar verblassen unsere Bilder im allgemeinen
ganz bedenklich (die verwiinschte Naturwissenschaft!). Doch mit
dem menschlichen Gehirn ist’s wie mit alten Firmatafeln: Der neue
Geschiftsinhaber mag séinen Namen noch so blickfingerisch auf
den iibertiinchten Grund malen lassen, mit der Zeit treten doch die
alten Schriftzeichen wieder hervor.

Nun, vorldufig leben wir beide noch und regieren gegeneinander
dic Welt, obwohl nur mir die Herrschergewalt zuerkannt wird,
denn die Christen wollen Monotheisten sein. Daraufhin muB ich
mich selbstkritisch betrachten, obwohl dies zu tun nicht im Wesen
der Gottheiten liegt, da sie sich fiir vollkommen halten, wie sich’s
auch bei den Menschen, die sich zu Gottchen oder Gottern auf-
plustern, deutlich zeigt. Weil ich aber nichts anderes als eine mit
dem Namen «Gott» behaftete menschliche Idee bin, kann ich mich
einer Selbstbetrachtung wohl unterziehen.

Und da muB ich schon sagen: Ich gewinne kein klares Bild von
mir, in so viel Widerspriichen stecke ich. So soll ich nach der mono-
theistischen Lehre alleiniger Gott sein. Aber ich habe, wie die Men-
schen behaupten, einen Sohn. Das mag schon richtig sein, wenn
man mich als menschliche Idee betrachtet, denn aus einer Idee
konnen andere hervorgehen, befreiende, erlosende sogar. Aber die
Menschen meinen es nicht so; sie personifizieren den Sohn so gut
wie mich, sie setzen ihn mir zur Rechten, und dann soll ich ihn
zur Erde geschickt haben, um die Menschen von der Siindhaftigkeit
zu erlosen, die ich als Schopfer ihnen beigebracht habe. In der
Bibel heilit es, daB ohne meinen Willen kein Sperling vom Dache

28

falle und daB die Haare auf den Hiuptern der Menschen gezihlt
seien, was doch bedeuten soll, daf} nicht das Geringste ohne mein
Wissen und meinen Willen geschehe. Wer ist also dran Schuld,
wenn die Menschen siindhaft sind?! Dann schickte ich auch noch
den Heiligen Geist in Gestalt einer Taube zur Erde nieder, damit er
der Taufe im Jordan beiwohne. Ich war damals also ganz allein,
und es ging auf Erden so gut und so schlecht wie vorher und wie
nachher wieder, als wir wieder ein Triumvirat bildeten, das die
Christen Dreieinigkeit nennen und wobei sie behaupten, dal} sie
Monotheisten seien.

Den Monotheismus haben sie aber nicht erfunden, sondern von
den Juden iibernommen, und bei diesen hatte er sich mit einer
gewissen Notwendigkeit gebildet, aus ganz bestimmten Verhiltnis-
sen heraus, wie ja alles Seiende seine Ursache hat; man darf nur
im Suchen darnach nicht zu bald ermiiden und sie auch wirklich
finden wollen. Zunichst hat man sich nun an die Tatsache zu er-
innern, daB8 Sklavenmenschen und lange unterdriickte Volker oder
Gesellschaftsschichten mit der Freiheit, zu der sie auf einmal ge-
langen, vorerst gar nichts anzufangen wissen. Es kommt wie ein
Rausch iiber sie, sie kennen keine Schranken mehr. Das war bei
den Juden nach vierhundertjahriger Sklaverei in Aegypten nicht
anders; sie waren nicht ein frommes, sanftes Volklein, das sich
nach seiner alten Heimat sehnte. Der Auszug ging damit an, dal}
sie den Aegyptern «silberne und goldene Geriite und Kleider ent-
wanden», mit andern Worten: dal} sie pliinderten. Da stand Moses
vor einer sehr schwierigen Aufgabe, die «sechshunderttausend Mann



mit dem schillernden Begriff der ,christlichen Politik’ zu ver-
wirren droht, wiire nicht unniitz.

Der Gemeinderat war groBziigig genug, die Absolventen der
Privatschulen das provokative Votum nicht entgelten zu lassen,
das die erfahreneren Leute aus der anderen konfessionellen Par-
tei nach Kriften zu mildern bemiiht waren, wobei sie selbst mit
ungeahntem Lob auf die Volkschule nicht geizten. Man erhielt
aber einen Vorgeschmack der kulturpolitischen Zuspitzung, die
unserer Demokratie das Ueberhandnehmen der sogenannten christ-
lichen Politik bescheren wiirde, und mochte sich fragem, ob
das in neuerer Zeit zu beobachtende Entgegenkommen der 6f-
fentlichen Hand gegeniiber den konfessionellen Schulen eines
Tages nicht recht schlecht gelohnt wiirde. Den HeiBlspornen in
beiden konfessionellen Parteien hat das lebhafte parlamentari-
sche Intermezzo immerhin gezeigt, daBl man vorldufig wenigstens
in Ziirich die Volksschule nicht ungestraft verleumdet.»

Diesen uns aus dem Herzen gesprochenen Worten haben wir
nichts beizufiigen. Es ist nur zu hoffen, dal die «Friihziin-
dung» nicht nur im Rat, sondern auch im Volke gebiihrend
aufgeweckt hat. Vielleicht gibt diese Polemik und das saure
Reagieren der Presse auch den protestantischen Bundesriten
zu denken oder gar einen «Vorgeschmack», wie die Mehrheit
des Schweizervolkes auf die in Aussicht gestellte und immer
noch im Werden begriffene Botschaft iiber die sogenannten
«Ausnahmebedingungen der Verfassung» (Jesuitenverbot usw.)
reagieren konnte. Bunderat Markus Feldmann ist tot, leider,
doch sein Geist lebt weiter und ist auch fiirderhin wachsam.
Davon hat uns Ziirich iiberzeugt.

Die Dogmen des Christentums, seine Mysterien und Mirakel,
sein in Gehorsam verwandelter Glaube, seine besserwisserische,
klerikale Alleinherrschaft waren mir immer fremd, ja unbe-
greiflich. Credo quia absurdum! Zu glauben, weil es absurd
ist, erschien mir als die Bliite des Absurden, als der Triumph
der geistigen Schwiche, als die perverse Seligkeit der Armen

im Getste. Hermann Kesten

Freidenker-Schulung

Freidenkertum ist Humanismus; Anthropologie gegen Theolo-
gie. Humanismus beruht auf dem Prinzip des Menschen, das
heifit auf dem Prinzip der Vernunft und der durch sie erzeug-
ten und geleiteten wissenschaftlichen Welterkenntnis. Die gei-
stige Grundlage des Freidenkertums und des Humanismus ist
die wissenschaftliche Weltanschauung oder das wissenschaft-
liche Weltbild, einschlieBSlich der Lehre oder Methode vom
wissenschaftlichen Denken und Erkennen.

Die Geschichte des Freidenkertums und des Humanismus ist
identisch mit der Geschichte der Wissenschaft, die sich in der
antiken und neuzeitlichen Philosophie ihren Weg bahnte und
zu allgemeiner, selbstindiger Bedeutung durchbrach. Ich brau-
che nur einige markante Leitsitze zu zitieren, um diese grof3e
Tradition zu beleuchten.

Mensch, erkenne dich selbst! Dieses Gebot stand nicht nur
eingemeillelt iiber dem griechischen Heiligtum zu Delphi, es
steht auch am Eingang zur Philosophie.

Nichts ist gewaltiger als der Mensch. Sophokles.

Der Mensch ist das Maf} aller Dinge. Protagoras.

Die grofite Angelegenheit des Menschen ist, zu wissen, was
man sein muf}, um ein Mensch zu sein. Kant.

Der Mensch muf sich in der Welt selbst forthelfen, und dies
ihn zu lehren, ist unsere Aufgabe. Pestalozzi.

Das absolute Wesen ist fiir den Menschen der Mensch selbst.
Feuerbach.

Das hichste Wesen fiir den Menschen ist der Mensch selbst.
Folglich mufl man alle Beziehungen vernichten, in denen der
Mensch ein niedergedriicktes, versklavtes, verachtetes Wesen
ist. Marx.

Ein Wesen gibt sich erst als selbstindiges, sobald es auf eige-
nen Fiiflen steht, und es steht erst auf eigenen Fiiflen, sobald
es sein Dasein sich selbst verdankt. Marx.

Die Frage ist bisher immer gewesen: Was ist Gott? und die
deutsche Philosophie hat diese Frage dahin gelost: Gott ist der
Mensch. Der Mensch hat sich nur selbst zu erkennen, alle
Lebensverhiltnisse an sich selbst zu messen, nach seinem We-
sen zu beurteilen, die Welt nach den Forderungen seiner Natur
wahrhaft menschlich einzurichten, so hat er das Ritsel unserer
Zeit gelost. Engels.

ohne die Kinder» im Zaume zu halten. Er muBte diktatorisch vor-
gehen, ohne als Diktator zu erscheinen, denn einen solchen hiitte
sich das chen der Sklaverei entronnene Volk nicht gefallen lassen.
Es gelang ihm, indem er seine MaBnahmen auf einen hheren Wil-
len zuriickfiihrte, auf einen Gott, der nur fiir dies eine Volk da
war, fiir es sorgte, es als sein Volk auserwihlte, fiir diese Aus-
zeichnung von ihm aber auch verlangte, daB es ihm unbedingt ge-
horche und keine andern Gétter neben ihm habe (genau wie Moses
keinen Dreinredner dulden durfte).

Aus diesem jiidischen Volksgott bin ich dann zum christlichen
Weltgott geworden. Wann? Wie? Bevor ich meinen Sohn zur Erde
schickte? Oder durch ihn? Oder durch Paulus, der mit dem auf
das kleine Vélklein am Jordan beschrinkten Gott in Griechenland
und Rom nichts hitte anfangen kénnen? Man denke: im Weltreich
Rom! — MiiBige Fragen! Gotter wandeln sich wie die menschlichen
Idcen, denn sie sind ja nichts anderes als solche. Wandlungen gehen
aber nicht in allen Kopfen vor sich; es ist also ohne weiteres be-
greiflich, daB neben mir Christengott Jahve frohlich weiter existie-
ren kann, wie ja auch der protestantische Gott den katholischen
nur in einigen Millionen Kopfen zu verdriingen vermochte.

Im weitern Verlauf der Geschichte, Jahrtausende nach Moses,
muBte ich der eine, einzige. diktatorische, allmiichtige Alleingott
bleiben, niimlich als Personifikation der diktatorischen katholischen
Kirche. Dann aber geniigte meine Alleinigkeit, ja sogar meine Drei-
faltigkeit den Bediirfnissen doch nicht: es fehlte das Spiegelbild

“der kirchlichen Hierarchie (Rangordnung der geistlichen Gewal-

ten), es fehlten Mittelglieder zwischen dem groBen, fernen Gott
und den kleinen Menschen, und drittens fehlte die sanfte Weib-
lichkeit, an die man sich mit seinen Noten so viel leichter wendet
als an den strengen Herrn Gott und Weltbeherrscher.

Also wurde der Himmel bevélkert mit Nothelfern und einer sich
stets vergrofernden Menge von Heiligen minnlichen und weib-
lichen Geschlechts, die sich in kluger Arbeitsteilung der verschie-
denen Uebel und Anliegen der Menschen annehmen und als Pa-
trone von Stidten, Stinden, Berufen usw. walten. Damit ersparen
sic mir, dem Herrn, mich mit den menschlichen Lappalien abzu-
geben, obwohl ich dann doch wieder derjenige sein soll, von dem
die Kinder glauben miissen, er sehe ihnen stetsfort auf die Finger
und in die geheimsten Gedanken. Vor allem aber ist es Maria, auch
Mutter Gottes genannt, die als Fiirbitterin einen ungeheuern Zu-
lauf hat. In allen katholischen Kirchen findet man ihre Stand-
bilder, und bei Prozessionen wird sie in den StraBen umhergetragen.

Trotz diesem dichtbevélkerten Himmel halten sich die Christen
fiir Eingottgliaubige. Der Protestantismus hat dann zwar im Him-
mel die groBe «Siuberung» vorgenommen, wie man heutzutage sa-
gen wiirde. Ich bin zusammen mit meinem Sohne und dem Heili-
gen Geist wieder allein, bin den Menschen nahe und — doch so
fern durch die unerbittliche Gnadenwahl. Aber davon wissen die
Gliubigen in der Regel nichts; in der Vorstellung der inbriinstigen
Beter und nach dem Willen der geistlichen und weltlichen Fiihrer
bin ich vorldufig noch der «liebe» Gott, der immerhin nicht mit
sich spalen ldf3t.

29



	Gott sprach zu sich selber (3. Fortsetzung)

