
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 4

Artikel: Vier Fragen zu Jenseits und Unsterblichkeit

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
4TJNÄTSSCHRJCTDER^
arau, April 1959 Nr. 4 42. Jahrgang

Vier Fragen zu Jenseits und Unsterblichkeit

ï.

Jenseits und Unsterblichkeit — für den Christen zwei
unerschütterliche und grundlegende Positionen seines Glaubens;
für uns zwei hoch interessante Diskussionstliemen! Die beiden
Positionen bedingen sich gegenseitig, die eine setzt die andere

voraus. Für den Christen wäre es sinnlos, an Unsterblichkeit
zu glauben, wenn nicht ein Jenseits, örtlich gemeint, da wäre,
in welchem die unsterblichen Seelen der Abgeschiedenen in
dieser oder jener Form weiterleben könnten. Andererseits

widerspricht die Lehre von einem realgöttlichen Jenseits, das

außerhalb oder oberhalb misères real-irdischen Kosmos sich
ausdehnt, so sehr unseren bestbegründeten kosmischen
Einsichten, daß der gutgläubige Christ heute rechtschaffene Mühe
hat, an einem solchen realen Jenseits noch festzuhalten. Er
würde es fahren lassen, wenn nicht eben die Hoffnung auf eine
dort sich vollziehende Unsterblichkeit ihm dieses Paradoxon
immer wieder notwendig und deshab glaubhaft machte.

Auch unsere Zeitschrift kommt immer wieder einmal auf
diese beiden wesentlichen Begriffe zu sprechen, zuletzt und
allen Lesern noch gut erinnerlich im Aufsatz von Dr. Hans
Titze «Von der Unsterblichkeit» (Heft 11/1958 des «Freidenkers»).

Ruhig und besonnen, klug und klar zeigt unser Autor,
was dem modernen Diesseitsmenschen eine christlich verstandene

Unsterblichkeitslehre noch zu sagen vermag. Prägnant
faßt der Autor am Schluß seine Auffassungen zusammen in
den gehaltvollen Satz: «Das Werden imd Vergehen als solches

f n o

Inhalt
Vier Fragen zu Jenseits und

Unsterblichkeit
Gräßlis verfehlte Frühzündung
Freidenker-Schulung
Die Bibel hat nicht recht

Nachtrag:
Die Evolution in christlicher Sicht

Literatur
Feuilleton:
Gott sprach zu sich selber (3. Forts.)

oii
U I

und verstanden als ewiges sich Aendern der ganzen Welt ist
unvergänglich, aber die Individuen selbst sind vergänglich;
nur in ihrem Wirken haben sie teil am ewigen Hin und Her
des Geschehens.» Mag auch der oder jener Leser in Einzelfragen

der Tatsächlichkeit oder der Formulierung einige Vorbehalte

anmelden — im großen und ganzen aber werden Wissenschaft

und Philosophie dem konkret formulierten Gehalt dieser

Ausführungen zustimmen können; auf diese tiefe Einsicht
hin konvergieren wohl heute die Auffassungen der
Diesseitsgläubigen und der von ihnen geschaffenen Menschenwahrheit.

H.

Der Christenglaube natürlich kann diese von Dr. Titze
formulierte Ueberzeugung unter keinen Umständen annehmen.

Hier in der Frage der Unsterblichkeit, wie auch noch in der
Gottes- und Wahrheitsfrage, erleben wir in unseren
Auseinandersetzungen gewöhnlich den schärfsten christlichen Widerstand.

Der Christenglaube, so weit er noch lebendig ist, hält
nun einmal daran fest, daß sich im Tod der Geist oder die
Seele oder zusammengefaßt die Geistseele vom Körper trenne,
vor Gott oder Christus trete zur Rechenschaftsablegung und
dann eingehe in die Gefilde der Seligkeit, vor das Angesicht
Gottes, oder aber hinuntergestoßen werde in die Schrecken
der Unterwelt. Mögen im einzelnen die Vorstellungen noch so

verschieden und noch so konfus sein — im Kerngehalt seiner
Lehre hält der Gläubige am Glauben an eine persönliche
Weiterexistenz, an ein Fortleben nach dem Tode, an der Unsterblichkeit

des gläubigen Menschen in irgend einer Form fest; er
erwartet, als Belohnung für seine Glaubenstreue, die ihm
verheißene Unsterblichkeit als das Allergewisseste. Wo aber der
Glaube durch Zweifel aller Art schon angefressen ist, da wird
der im Glauben schwach Gewordene wohl diese und jene
Glaubensposition fahren lassen, an der Unsterblichkeit seiner Seele

aber so lange wie nur irgend möglich festhalten. Bis zum
Ueberdruß haben wir die hier üblichen Redewendungen schon
anhören müssen: «Wer weiß, wer weiß? Es könnte vielleicht
doch etwas Wahres daran sein. Für diesen Fall möchte ich
persönlich mich vorsehen und nichts versäumen.»

So stoßen wir, im Vordergrund des Glaubens wenigstens, auf
eine gewisse Konstanz und Festigkeit des christlichen
Unsterblichkeitsgedankens. Um so größer ist dann unsere Ueberraschung,

wenn wir uns im Bereich des Dogmas und des Evangeliums

selbst nach den dokumentarischen Unterlagen des

Unsterblichkeitsglaubens umsehen. Da finden wir eine Zurück-

25
: : o

•-•i n



haltung und eine Unsicherheit, die in einem recht befremdlichen

Gegensatz steht zu der Selbstsicherheit und Selbstgewißheit

im Bereich des subjektiven Glaubens.

III.
Diese Ueberraschung erleben wir vor allem auf der Seite der

protestantischen Kirche. Die katholische Theologie weiß natürlich

im Grunde genau so wenig wie die protestantische; sie

gibt sich aber in Dogmatik und Katechetik durchaus sicher
und bestimmt, sie läßt das Gefühl der Unsicherheit gar nicht
aufkommen. Unbeirrt hält sie fest an den drei Bereichen Himmel,

Fegfeuer und Hölle und läßt sich von den Einsichten der
modernen Kosmologie und Astrophysik nichts dreinreden.
Lieber jeden der drei Bereiche gibt sie ziemlich eingehenden
Bescheid. Erstaunlich ist, um auch nur ein Beispiel anzuführen,

was der Katechismus für das Bistum Basel über die Engel
zu berichten weiß: Die Engel sind Geister von großer Erkenntnis

und großer Kraft; Gott hat unzählige Engel erschaffen;
man unterscheidet neun Chöre: am öftesten genannt werden

Engel, Erzengel, Cherubim und Seraphim; als Geister haben
sie keinen Leib; dennoch werden sie in Gestalt jugendlicher
Menschen mit Flügeln abgebildet; damit aber soll nur daran
erinnert werden, daß sie unsterblich und Gott gehorsam sind.
Eine gewisse Zurückhaltung zeigt die katholische Dogmatik
erst in der Ausgestaltung der Einzelheiten: es fehlen zum
Beispiel lehramtliche Entscheidungen über das Ausmaß der im
Fegfeuer oder in der Hölle zu erleidenden Strafen; da hütet
sich die Kirche wohlweislich vor einer DogmatisierunK undo r?

Konkretisierung der sinnlichen Auffassungsmöglichkeiten. Das

alles überläßt sie lieber der Phantasie des Dichters (Dante!)
oder der einfallsreichen Beredsamkeit ihrer Prediger und
Missionare.

Das wahre Bild der dogmatischen Unsicherheit und Ratlosigkeit

tritt uns erst entgegen in der protestantischen Theologie.
Natürlich versucht auch sie, nicht nur in den letzten, sondern
auch in den ersten Dingen an den Grundlagen des Christenglaubens

festzuhalten. So halten heute ihre streng orthodoxen
\ertreter krampfhaft fest an der Lehre von der Schöpfung der

Welt und des Menschen durch Gott und reden von einem
einmaligen, durch die Bibel bezeugten Schöpfungsakt. Ihr linker
Hügel aber weicht auch schon dieser biblischen Schöpfungs-
lelire aus und redet da gerne von einer crealio continua, eventuell

sogar von einer Immanenz Gottes in der an sich schon

ewigen Welt, ln der Lehre von den letzten Dingen ist es

besonders Karl Barth, der mutig einige Paradoxien auf sich

nimmt. So gibt zum Beispiel seine Dogmatik eine Theorie der

Engel, die bedenklich nahe an die handfeste Illusionskraft des

katholischen Katechismus herankommt. Und doch ist es wieder
Karl Barth, der auch nach der andern Seite vor Paradoxien
nicht zurückscheut und der durch seine Radio-Ansprache 1957

die christlichen Gläubigen recht herzhaft vor den Kopf gestoßen

hat mit seinem Hinweis darauf, daß das A. T. (Alte Testament)

das Wort «Unsterblichkeit» überhaupt nicht kennt, das

N. T. (Neue Testament) nur zweimal von Unsterblichkeit
spricht, nicht einmal an bedeutender Stelle. «Wir müssen der
Tatsache ins Gesicht sehen: der Mensch an sich und als solcher
ist mit allem, was er ist und ausrichtet, nach dem Zeugnis der

Bihel sterblich und also gerade nicht unsterblich.»
An diesen Satz Barths knüpft nun Professor Hans Schär.

Dozent für protestantische Theologie an der Universität Bern,
einige Ueberlegungen, die mit vornehmer Aufrichtigkeit die

geradezu bestürzende innere Unsicherheit, Unklarheit und Un¬

bestimmtheit der Kirche in der Unsterhlichkeitsfrage offen
herzeigen (Schweiz. Reformiertes Volksblatt Nr. 23/1958) :

Im christlichen Widerstand gegen Bartli offenharte sich, wie
tief der Glaube an die Unsterblichkeit nicht nur im Primitiven.
sondern auch im Kulturmenschen des Abendlandes noch
verankert ist. Mag sein, daß dieser Glaube nicht in der Bibel
verankert ist, nun, so haben wir ihn aus dem mittelalterlichen
Katholizismus übernommen. Das A. T. spricht wohl gelegentlich

von einem Totenreich, der Schehol; es bleibt aber sehr

unbestimmt, nur ein Schattenreich der Abgeschiedenen,
niemals aher ein christliches Paradies. Doch spricht schon tier
73. Psalm die Erwartung aus, daß Gott, der im irdischen Lehen

so oft die Bösen ungestraft und die Guten unbelolmt läßt.
doch wenigstens in irgend einem Jenseits zum Rechten sieht
und den moralisch nötigen Ausgleich schafft. Auch bei den

Propheten ist gelegentlich schon von Gericht und Auferstehung
die Rede. Das N. T. spricht sich schon deutlicher aus. Hier ist
der Tod nicht mehr eine natürliche Gegebenheit; die Menschen
sind dem Tod verfallen, weil sie gesündigt haben. Der Tod ist
der Sünde Sold. Erst Christi Erlösimgswerk hat dem Tod seine

Macht wieder aus der Hand genommen. Am Ende dieser Weltzeit

wird mit dem Reich Gottes ein ganz neues Sein aufgehen.
Alle satanischen Mächte und mit ihnen der Tod werden
endgültig überwunden sein. Im Jüngsten Gericht wird Christus die

Lebendigen und die Toten richten; er wird die Guten ins

ewige Leben führen, die Bösen aber in die Hölle verstoßen.
Nach dieser Auffassung also endet der Mensch im Tod, schläft
in der Erde bis zum Jüngsten Gericht, dort erst wird sich dann

sein endgültiges Schicksal entscheiden. Solange die jetzige
Weltzeit dauert, muß jeder Mensch den Tod auf sich nehmen

und auf die Parusie Christi warten. Solange diese Weltzeit
dauert, gibt es also für den Menschen noch kein schöneres
Jenseits, sondern nur die Erde und darüber im Himmel Gott.
Erst am Ende der W eltzeit wird mit dem Jüngsten Gericht
auch die Welt umgewandelt werden. Soweit gut. Doch steht

dieser gangbaren neutestamentlichen Auffassung entgegen das

Wort, das Christus am Kreuz zum Schacher gesprochen hat :

«Wahrlich, icli sage dir, heute noch wirst du mit mir im Paradiese

sein.» Der mittelalterliche Katliolizismus lehrt, daß der

Mensch unmittelbar nach seinem Tod in Himmel oder
Fegfeuer oder Hölle komme. Er stützt sich dabei weniger auf die

wenigen Ansatzpunkte der Bihel, mehr auf die spätantike
Philosophie und auf heidnische Mysterienreligionen. Das Christentum

hat dem Sehnen und Trachten des Menschen nach einem

ewigen Lehen Rechnung getragen, es hat nachträglich den

Unsterblichkeitsglauben in den Mittelpunkt seiner Lehre gerückt.
Da die Parusie Christi so lange auf sich warten ließ, deutete

man das mit dieser Parusie kommende Reicli Christi aus einer
erst zukünftigen Größe in ein Jenseits um, das schon heult!

über dieser Welt liege. Mit Dante dringt dann die mittelalterliche

Jenseitsvorstellung so tief in das Denken des abendländischen

Menschen ein, daß er es gar niclit einmal merkt, daß

diese Auffassung nicht eigentlich biblisch ist. Die Aufklärung,
so respektlos sie sonst mit den biblischen Texten verfahren ist,

hat an der Unsterblichkeit im großen und ganzen festgehalten:
sie meinte, daß das Menschenleben ohne Unsterblichkeit seines

letzten Sinnes, seines Wertes und Gehaltes entbehre.

Nach diesem kurzen Ueberblick über die im Christentum
vorwaltenden und sehr unterschiedlichen Auffassungen über

die Unsterblichkeit schließt der Verfasser, als Professor dei

Theologie, mit folgender schmerzlichen Resignation: «Die Fülle

der Eiiizelvorstelhmgen über Tod und Jenseits zeigt, daß wii

26



Iiier an den Grenzen unseres Erkenntnisvermögens stehen. Unser

Wissen über diese Dinge ist nicht so sicher und gewiß, wie
dies für uns wünschenswert wäre. Darum kann hier der Christ
auch nicht so tun, als oh er alles wüßte.»

IV.

Wir haben niclit die Absicht, hier ausführlich noch einmal

zu begründen, warum wir die christliche Lehre von der
Unsterblichkeit als eine Unwahrheit bestimmt ablehnen. Dr. Hans

Titze sagt uns hiezu ganz Wesentliches in seiner eingangs
erwähnten Arbeit. Wir begnügen uns heute damit, Herrn
Theologieprofessor Hans Schär für seine schöne Aufrichtigkeit zu
danken und ihm folgende 4 Fragen vorzulegen:

1. Wenn doch, wie zugestanden, auch die Theologie über die

Unsterblichkeit nichts Rechtes weiß und nichts ausmachen

kann, wie will es denn die Kirche sittlich verantworten, daß

sie im kirchlichen Unterricht, in der Predigt und in der
Abdankung am Grabe ihre Unsterblichkeitslehre als den Grundgehalt

ihres Glaubens ausgibt?

2. Der Unsterblichkeitsglaube wird getragen vom Glauben an

ein reales Jenseits. Ohne jenen göttlichen Jenseitsbereich ist
Unsterblichkeit ein Nonsens, eine bare Unmöglichkeit. Aber —
Hand aufs Herz! — weiß die Theologie über jenes göttliche
Jenseits auch nur einen Deut mehr als über Unsterblichkeit?
Wäre es nicht angebracht, gegenüber diesem göttlichen Jenseits

mit derselben schönen Aufrichtigkeit einzubekennen, daß auch

hier die Theologie nichts weiß? Daß auch hier die Christen
nicht so tun sollten, als ob sie alles wüßten?

3. Wenn der Christenglaube, wie zugestanden, über die
Unsterblichkeit nichts weiß und trotzdem an ihr festhält, so wird
er hier offenkundig das Opfer seines Wunschdenkens. Der
moderne Diesseitsmensch will aber einem solch primitiven
Wunschdenken nicht zum Opfer fallen. Er richtet seine Wünsche

nach dem realen und relativ erkennbaren Sein; er weiß

nur zu gut, daß das Sein sich ja doch nicht nach unseren Wünschen

richtet. Fehlt dem Christenglauben die Kraft, sein
kindisch-kindliches Wunschdenken aufzugeben? Wohin aber muß

das führen, wenn die Folgen dieser christlichen Schwäche
gegenüber dem Wunschdenken als Wahrheit, als absolut gültige
W ahrheit ausgegeben werden?

4. Der Christ verlangt, daß das Menschenleben einen Sinn
habe. Darin hat er recht, das verlangen auch wir. Nur wissen

wir, daß dieser Sinn dem Leben nicht von so fiktiv gewordenen
Dingen wie Jenseits und Unsterblichkeit her zukommt. Wir
sind überzeugt, daß der Mensch selbst seinem Leben einen
Sinn geben muß als Dienst an den streng diesseitigen, uns allen
auferlegten kulturellen, sozialen und sittlichen Verpflichtungen.

Der Christ aber will seinen Lebenssinn ausschließlich aus
Jenseits und Unsterblichkeit beziehen. Ja, meint er denn wirklich,

daß sich die harte Realität der Tatsächliclikeit und daß
sich die Struktur des Kosmos auf diese christlichen
Sinngebungswünsche hin ausrichten werde? Der Christenglaube
sieht ein, daß er von Jenseits und Unsterblichkeit nichts weiß
— warum will er denn an dieser christlichen Normung seiner

Sinngebungswünsche unter allen Umständen festhalten? Fällt
ihm denn die Einsicht so schwer, daß gewiß auf Sinngebung
unter keinen Umständen verzichtet werden darf, daß aber
diese Sinngebung sich den realen Möglichkeiten anzupassen
hat? Erwartet denn der christliche Infantilismus wirklich, daß

irdische Realität und irdischer Kosmos irgendwo einen
göttlichen Sonderbereich aus sich ausscheide imd so Unsterblichkeit

ermögliche nur deswegen, weil die kleine, heute noch

gläubige Christenschar Jenseits und Unsterblichkeit für ihre
ganz spezifisch christliche Normierung ihrer Sinngebung nötig
zu haben meint?

Wird wohl der verehrte Herr Professor unsere 4 Fragen
beantworten? Das wäre recht lieb von ihm! Omikron

Der Mensch wird ein Sophist und aberwitzig, wo seine gründlichen

Kenntnisse nicht mehr hinreichen; alle müssen es folglich

werden, wenn von Unsterblichkeit und Leben nach dem

Tode die Rede ist. Georg Christoph Lichtenberg

Gott sprach zu sich selber
Von Ernst Brauchlin 3. Fortsetzung

Ja. mein Freund und Widerpart Mephisto — verzeiht mir, liehe
Mensclien, wenn ich lache, was sich ja sehr ungöttlich ausnimmt —
und ich sind im Moralischen sozusagen siamesische Zwillinge,
untrennbar miteinander verwachsen, einer ohne den andern nicht
denkbar. Gelehrter gesagt: wir sind polare Erscheinungen, ich als
das Prinzip des Guten, er als das des Bösen. Dem muß so sein;
Urteile gibt es nur auf Grund von Verschiedenheiten: sagt man
«groß», muß man schon Kleines gesehen haben. Eigentlich handelt
es sich nur um Gradunterschiede; aber bei uns ist das anders. Ich
gelte als das Absolut-Gute, überhaupt als das Absolute. Vollkommene,

der Teufel, in christlicher Sicht, als das Absolut-Böse. Mich
liehen und fürchten die Menschen, ihn fürchten sie bloß, und doch
gibt es seltsamerweise kein Wort Ueufelsfürchtig». aber «gottes-
fürchtig» gibt es. 1st vielleicht im Unterbewußtsein die Furcht vor
mir noch stärker als die Liebe wie vor einigen hunderttausend
Jahren, als die Dämonen nur gefürchtet, nicht geliebt wurden?

Uebrigens vertragen wir uns ganz gut miteinander. Einmal hat
Mephisto im Selbstgespräch in bezug auf mich sogar gesagt: «Von
Zeit zu Zeit seh' ich den Alten gern und hüte mich, mit ihm zu
blechen. » Das ist auch ganz natürlich, wir arbeiten einander in die
Hände: Seelen, denen irgend ein katholischer Priester kraft seiner

Schlüsselgewalt den Himmel verschlossen hat, schiebe ich ihm zu,
und er besorgt dann das Weitere. Hinwiederum verdanke ich ihm
den Gewinn vieler Seelen, die im Gewände des menschlichen Körpers

Todsünden begangen hätten, wenn sie nicht durch die Angst
vor ihm und seiner Folterkammer davon abgehalten worden wären.

Als menschliche Idee komme ich mir eigentlich sehr einfach vor,
trotz all den Widersprüchen, in die mich die Theologen verwickelt
haben: Dem harmlosen Gemüt, das die Mahnung, an religiöse Dinge
nicht mit dem Verstand zu rühren, getreulich befolgt, bin ich der
liehe himmlische Vater, der es allerwegen gut meint, auch wenn er
zürnt oder lebenslängliche Prüfungen über den Dulder verhängt.
Auch daß ich allgegenwärtig bin, ist ein unkomplizierter Gedanke;
man weiß stets, wo ich bin: im Keller, auf der Landstraße, wo ein
Unglück passiert, auf dem Schlachtfeld und zugleich immer auch
im Himmel. Der Teufel dagegen ist bald da, bald dort und wechselt
fortwährend die Gestalt, vom Glaubenszweifel bis zur sinnlichen
Begehrlichkeit, immer bemüht, dem Menschen eine unseligmachende
Falle zu stellen. Er bringt es sogar fertig, sich in kaum geborene
katholische Kinder hineinzuschmuggeln, so daß er erst ausgetrieben

(exorziert) werden muß, bevor die armen Würmer zum Taufstein

getragen werden dürfen. Er ist, besonders bei den Katholiken,

populärer als ich; denn er wird in Predigten, in den
Beichtstühlen und bei priesterlichen Hausbesuchen an die Wand gemalt,
nicht ich. Er würde mich auch ganz bestimmt überleben, wenn wir
eben nicht so etwas wie siamesische Zwillinge wären; so wird der
Tod des einen den des andern nach sieh ziehen. Aber das läßt noch

27


	Vier Fragen zu Jenseits und Unsterblichkeit

