Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 4

Artikel: Vier Fragen zu Jenseits und Unsterblichkeit
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410875

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FREIDENKER

AONATSSCHRIFT-DER FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

Nr. 4

arau, April 1959

Vier Fragen zu Jenseits und Unsterblichkeit

L

Jenseits und Unsterblichkeit — fiir den Christen zwei uner-
schiitterliche und grundlegende Positionen seines Glaubens;
fiir uns zwei hoch interessante Diskussionsthemen! Die beiden
Positionen bedingen sich gegenseitig, die eine setzt die andere
voraus. Fiir den Christen wiire es sinnlos, an Unsterblichkeit
zu glauben, wenn nicht ein Jenseits, ortlich gemeint, da wiire,
in welchem die unsterblichen Seelen der Abgeschiedenen in
dieser oder jener Form weiterleben konnten. Andererseits
widerspricht die Lehre von einem realgéttlichen Jenseits, das
aullerhalb oder oberhalb unseres real-irdischen Kosmos sich
ausdehnt, so sehr unseren bestbegriindeten kosmischen Ein-
sichten, daf} der gutgliubige Christ heute rechtschaffene Miihe
hat, an einem solchen realen Jenseits noch festzuhalten. Er
wiirde es fahren lassen, wenn nicht eben die Hoffnung auf eine
dort sich vollziehende Unsterblichkeit ihm dieses Paradoxon
immer wieder notwendig und deshab glaubhaft machte.

Auch unsere Zeitschrift kommt immer wieder einmal auf
diese beiden wesentlichen Begriffe zu sprechen, zuletzt und
allen Lesern noch gut erinnerlich im Aufsatz von Dr. Hans
Titze «Von der Unsterblichkeits (Heft 11/1958 des «Freiden-
Kers»). Rubig und besonnen, klug und klar zeigt unser Autor,
was dem modernen Diesseitsmenschen eine christlich verstan-
dene Unsterblichkeitslehre noch zu sagen vermag. Priignant
faBt der Autor am SchluB seine Auffassungen zusammen in
den gehaltvollen Satz: «Das Werden und Vergehen als solches

\
Inhalt

Vier Fragen zu Jenseits und
Unsterblichkeit

Grifllis verfehlte Frithziindung

Freidenker-Schulung

Die Bibel hat nicht recht

Nachtrag:

" Die Evolution in christlicher Sicht
o Literatur
s o Feuilleton:

und verstanden als ewiges sich Aendern der ganzen Welt ist
unverginglich, aber die Individuen selbst sind verginglich;
nur in ihrem Wirken haben sie teil am ewigen Hin und Her
des Geschehens.» Mag auch der oder jener Leser in Einzelfra-
gen der Tatsichlichkeit oder der Formulierung einige Vorbe-
halte anmelden — im groflen und ganzen aber werden Wissen-
schaft und Philosophie dem konkret formulierten Gehalt die-
ser Ausfithrungen zustimmen kénnen; auf diese tiefe Einsicht
hin konvergieren wohl heute die Auffassungen der Diesseits-
gliubigen und der von ihnen geschaffenen Menschenwahrheit.

IL

Der Christenglaube natiirlich kann diese von Dr. Titze for-
mulierte Ueberzeugung unter keinen Umstinden annehmen.
Hier in der Frage der Unsterblichkeit, wie auch noch in der
Gottes- und Wahrheitsfrage. erleben wir in unseren Auseinan-
dersetzungen gewdhnlich den schirfsten christlichen Wider-
stand. Der Christenglaube, so weit er noch lebendig ist, hilt
nun einmal daran fest, da3 sich im Tod der Geist oder die
Seele oder zusammengefaf3t die Geistseele vom Korper trenne,
vor Gott oder Christus trete zur Rechenschaftsablegung und
dann eingehe in die Gefilde der Seligkeit, vor das Angesicht
Gottes, oder aber hinuntergestoflen werde in die Schrecken
der Unterwelt. Mogen im einzelnen die Vorstellungen noch so
verschieden und noch so konfus sein — im Kerngehalt seiner
Lehre hilt der Gliubige am Glauben an eine persoénliche Wei-
terexistenz, an ein Fortleben nach dem Tode, an der Unsterb-
lichkeit des gliubigen Menschen in irgend einer Form fest; er
erwartet, als Belohnung fiir seine Glaubenstreue, die ihm ver-
heilene Unsterblichkeit als das Allergewisseste. Wo aber der
Glaube durch Zweifel aller Art schon angefressen ist, da wird
der im Glauben schwach Gewordene wohl diese und jene Glau-
bensposition fahren lassen, an der Unsterblichkeit seiner Seele
aber so lange wie nur irgend mdoglich festhalten. Bis zum
Ueberdrufl haben wir die hier iiblichen Redewendungen schon
anhoren miissen: «Wer weil}, wer weil3? Es konnte vielleicht
doch etwas Wahres daran sein. Fiir diesen Fall méchte ich per-
sonlich mich vorsehen und nichts versiumen.»

So stoflen wir, im Vordergrund des Glaubens wenigstens, auf
eine gewisse Konstanz und Festigkeit des christlichen Unsterb-
lichkeitsgedankens. Um so grofler ist dann unsere Ueberra-

42. Jahrgang

schung, wenn wir uns im Bereich des Dogmas und des Evange-

Gott sprach zu sich selber (3. Forts.) ) -
liums selbst nach den dokumentarischen Unterlagen des Un-

sterblichkeitsglaubens umsehen. Da finden wir eine Zuriick-

25



haltung und eine Unsicherheit, die in einem recht befremdli-
chen Gegensatz steht zu der Selbstsicherheit und Selbstgewil3-
heit im Bereich des subjektiven Glaubens.

111

Diese Ueberraschung erleben wir vor allem auf der Seite der
protestantischen Kirche. Die katholische Theologie weif3 natiir-
lich im Grunde genau so wenig wie die protestantische; sie
gibt sich aber in Dogmatik und Katechetik durchaus sicher
und bestimmt, sie 1iBt das Gefiihl der Unsicherheit gar nicht
aufkommen. Unbeirrt hilt sie fest an den drei Bereichen Him-
mel, Fegfeuer und Hélle und 1dBt sich von den Einsichten der
modernen Kosmologie und Astrophysik nichts dreinreden.
Ueber jeden der drei Bereiche gibt sie ziemlich eingehenden
Bescheid. Erstaunlich ist, um auch nur ein Beispiel anzufiih-
ren, was der Katechismus fiir das Bistum Basel iiber die Engel
zu berichten weil3: Die Engel sind Geister von grofler Erkennt-
nis und grofer Kraft; Gott hat unzdhlige Engel erschaffen;
man unterscheidet neun Chore; am oftesten genannt werden
Engel, Erzengel, Cherubim und Seraphim; als Geister haben
sie keinen Leib; dennoch werden sie in Gestalt jugendlicher
Menschen mit Fliigeln abgebildet; damit aber soll nur daran
erinnert ‘werden, daf3 sie unsterblich und Gott gehorsam sind.
Eine gewisse Zuriickhaltung zeigt die katholische Dogmatik
erst in der Ausgestaltung der Einzelheiten; es fehlen zum Bei-
spiel lehramtliche Entscheidungen iiber das Ausmall der im
Fegfeuer oder in der Hélle zu erleidenden Strafen; da hiitet
sich die Kirche wohlweislich vor einer Dogmatisierung und
Konkretisierung der sinnlichen Auffassungsmoglichkeiten. Das
alles iiberldBt sie lieber der Phantasie des Dichters (Dante!)
oder der einfallsreichen Beredsamkeit ihrer Prediger und M

sionare.

Das wahre Bild der dogmatischen Unsicherheit und Ratlosig-
Keit tritt uns erst entgegen in der protestantischen Theologie.
Natiirlich versucht auch sie, nicht nur in den letzten, sondern
auch in den ersten Dingen an den Grundlagen des Christen-
glaubens festzuhalten. So halten heute ihre streng orthodoxen
Vertreter krampfhaft fest an der Lehre von der Schopfung der
Welt und des Menschen durch Gott und reden von einem ein-
maligen, durch die Bibel bezeugten Schépfungsakt. Thr linker
Fliigel aber weicht auch schon dieser biblischen Schépfungs-
lehre aus und redet da gerne von einer creatio continua, even-
tuell sogar von einer Immanenz Gottes in der an sich schon
ewigen Welt. In der Lehre von den letzten Dingen ist es be-
sonders Karl Barth, der mutig einige Paradoxien auf sich
nimmt. So gibt zum Beispiel seine Dogmatik eine Theorie der
Engel, die bedenklich nahe an die handfeste Illusionskraft des
katholischen Katechismus herankommt. Und doch ist es wieder
Karl Barth, der auch nach der andern Seite vor Paradoxien
nicht zuriickscheut und der durch seine Radio-Ansprache 1957
die christlichen Gliubigen recht herzhaft vor den Kopf gesto-
Ben hat mit seinem Hinweis darauf, daB das A.T. (Alte Testa-
ment) das Wort «Unsterblichkeit» iiberhaupt nicht kennt, das
N. T. (Neue Testament) nur zweimal von Unsterblichkeit
spricht, nicht einmal an hedeutender Stelle. «Wir miissen der
Tatsache ins Gesicht sehen: der Mensch an sich und als solcher
ist mit allem, was er ist und ausrichtet, nach dem Zeugnis der
Bibel sterblich und also gerade nicht unsterblich.»

An diesen Satz Barths kniipft nun Professor Hans Schir,
Dozent fiir protestantische Theologie an der Universitit Bern,
einige Ueberlegungen, die mit vornechmer Aufrichtigkeit die
geradezu hestiirzende innere Unsicherheit, Unklarheit und Un-

26

bestimmtheit der Kirche in der Unsterblichkeitsfrage offen
herzeigen (Schweiz. Reformiertes Volksblatt Nr. 23/1958) :

Im christlichen Widerstand gegen Barth offenbarte sich, wie
tief der Glaube an die Unsterblichkeit nicht nur im Primitiven,
sondern auch im Kulturmenschen des Abendlandes noch ver-
ankert ist. Mag sein, daf} dieser Glaube nicht in der Bibel ver-
ankert ist, nun, so haben wir ihn aus dem mittelalterlichen
Katholizismus iibernommen. Das A.T. spricht wohl gelegent-
lich von einem Totenreich, der Schehol; es bleibt aber schr
unbestimmt, nur ein Schattenreich der Abgeschiedenen, nie-
mals aber ein christliches Paradies. Doch spricht schon der
73. Psalm die Erwartung aus, dafy Gott, der im irdischen Leben
so oft die Bosen ungestraft und die Guten unbelohnt lidft,
doch wenigstens in irgend einem Jenseits zum Rechten sieht
und den moralisch nétigen Ausgleich schafft. Auch bei den
Propheten ist gelegentlich schon von Gericht und Auferstehung
die Rede. Das N. T. spricht sich schon deutlicher aus. Hier ist
der Tod nicht mehr eine natiirliche Gegebenheit; die Menschen
sind dem Tod verfallen, weil sie gesiindigt haben. Der Tod ist
der Siinde Sold. Erst Christi Erlésungswerk hat dem Tod seine
Macht wieder aus der Hand genommen. Am Ende dieser Welt-
zeit wird mit dem Reich Gottes ein ganz neues Sein aufgehen.
Alle satanischen Michte und mit ihnen der Tod werden end-
giiltig iiberwunden sein. Im Jiingsten Gericht wird Christus die
Lebendigen und die Toten richten; er wird die Guten ins
ewige Leben fiithren, die Bosen aber in die Holle verstoflen.
Nach dieser Auffassung also endet der Mensch im Tod, schlift
in der Erde bis zum Jiingsten Gericht, dort erst wird sich dann
sein endgiiltiges Schicksal entscheiden. Solange die jetzige
Weltzeit dauert, mul} jeder Mensch den Tod auf sich nehmen
und auf die Parusie Christi warten. Solange diese Weltzeit
dauert, gibt es also fiir den Menschen noch kein schéneres Jen-
seits, sondern nur die Erde und dariiber im Himmel Gott.
Erst am Ende der Weltzeit wird mit dem Jiingsten Gericht
auch die Welt umgewandelt werden. Soweit gut. Doch steht
dieser gangbaren neutestamentlichen Auffassung entgegen das
Wort, das Christus am Kreuz zum Schiicher gesprochen hat:
«Wahrlich, ich sage dir, heute noch wirst du mit mir im Para-
diese sein.» Der mittelalterliche Katholizismus lehrt, dal3 der
Mensch unmittelbar nach seinem Tod in Himmel oder Feg-
feuer oder Holle komme. Er stiitzt sich dabei weniger auf die
wenigen Ansatzpunkte der Bibel, mehr auf die spitantike Phi-
losophie und auf heidnische Mysterienreligionen. Das Christen-
tum hat dem Sehnen und Trachten des Menschen nach einem
ewigen Leben Rechnung getragen, es hat nachtriglich den Un-
sterblichkeitsglauben in den Mittelpunkt seiner Lehre geriickt.
Da die Parusie Christi so lange auf sich warten lief}, deutete
man das mit dieser Parusie kommende Reich Christi aus einer
erst zukiinftigen Grofle in ein Jenseits um, das schon heute
itber dieser Welt liege. Mit Dante dringt dann die mittelalter-
liche Jenseitsvorstellung so tief in das Denken des abendlindi-
schen Menschen ein, daB3 er es gar nicht einmal merkt, daf}
diese Auffassung nicht eigentlich biblisch ist. Die Aufklirung,
so respektlos sie sonst mit den biblischen Texten verfahren ist,
hat an der Unsterblichkeit im groBlen und ganzen festgehalten:
sie meinte, daf} das Menschenleben ohne Unsterblichkeit seines
letzten Sinnes, seines Wertes und Gehaltes entbehre.

Nach diesem kiirzen Ueberblick iiber die im Christentum
vorwaltenden und sehr unterschiedlichen Auffassungen iiber
die Unsterblichkeit schlieBt der Verfasser, als Professor der
Theologie, mit folgender schmerzlichen Resignation: «Die Fiille
der Einzelvorstellungen iiber Tod und Jenseits zeigt, daf3 wir



hier an den Grenzen unseres Erkenntnisvermdgens stehen. Un-
ser Wissen iiber diese Dinge ist nicht so sicher und gewiB3, wie
dies fiir uns wiinschenswert wiire. Darum kann hier der Christ
auch nicht so tun, als ob er alles wiiBlte.»

1V.

Wir haben nicht die Absicht, hier ausfiihrlich noch einmal
zu begriinden, warum wir die christliche Lehre von der Un-
sterblichkeit als eine Unwahrheit bestimmt ablehnen. Dr. Hans
Titze sagt uns hiezu ganz Wesentliches in seiner eingangs er-
wiihnten Arbeit. Wir begniigen uns heute damit, Herrn Theolo-
sieprofessor Hans Schir fiir seine schéne Aufrichtigkeit zu

danken und ihm folgende 4 Fragen vorzulegen:

1. Wenn doch, wie zugestanden, auch die Theologie iiber die
Unsterblichkeit nichts Rechtes weifs und nichts ausmachen
kann, wie will es denn die Kirche sittlich verantworten, daf3
sie im kirchlichen Unterricht, in der Predigt und in der Ab-
dankung am Grabe ihre Unsterblichkeitslehre als den Grund-
gehalt ihres Glaubens ausgibt?

2. Der Unsterblichkeitsglaube wird getragen vom Glauben an
ein reales Jenseits. Ohne jenen gottlichen Jenseitsbereich ist
Unsterblichkeit ein Nonsens, eine bare Unmoglichkeit. Aber —
Hand aufs Herz! — weif3 die Theologie iiber jenes gottliche
Jenseits auch nur einen Deut mehr als iiber Unsterblichkeit?
Wiire es nicht angebracht, gegeniiber diesem gottlichen Jenseits
mit derselben schénen Aufrichtigkeit einzubekennen, da3 auch
hier die Theologie nichts wei3? Daf3 auch hier die Christen

nicht so tun sollten, als ob sie alles wiillten?

3. Wenn der Christenglaube, wie zugestanden, iiber die Un-
sterblichkeit nichts weil und trotzdem an ihr festhilt, so wird
er hier offenkundig das Opfer seines Wunschdenkens. Der
moderne Diesseitsmensch will aber einem solch primitiven
Wunschdenken nicht zum Opfer fallen. Er richtet scine Wiin-
sche nach dem realen und relativ erkennbaren Sein; er weild
nur zu gut, dafl das Sein sich ja doch nicht nach unseren Wiin-
schen richtet. Fehlt dem Christenglauben die Kraft, sein kin-
disch-kindliches Wunschdenken aufzugeben? Wohin aber muf3

das fithren, wenn die Folgen dieser christlichen Schwiche ge-
geniiber dem Wunschdenken als Wahrheit, als absolut giiltige
Wahrheit ausgegeben werden?

4. Der Christ verlangt, dafl das Menschenleben einen Sinn
habe. Darin hat er recht, das verlangen auch wir. Nur wissen
wir, daf dieser Sinn dem Leben nicht von so fiktiv gewordenen
Dingen wie Jenseits und Unsterblichkeit her zukommt. Wir
sind iiberzeugt, dafl der Mensch selbst seinem Leben einen
Sinn geben muf} als Dienst an den streng diesseitigen, uns allen
auferlegten kulturellen, sozialen und sittlichen Verpflichtun-
gen. Der Christ aber will seinen Lebenssinn ausschlieBlich aus
Jenseits und Unsterblichkeit beziehen. Ja, meint er denn wirk-
lich, daB3 sich die harte Realitit der Tatsichlichkeit und daf3
sich die Struktur des Kosmos auf diese christlichen Sinn-
gebungswiinsche hin ausrichten werde? Der Christenglaube
sieht ein, daB3 er von Jenseits und Unsterblichkeit nichts weil}
- warum will er denn an dieser christlichen Normung seiner
Sinngebungswiinsche unter allen Umstéinden festhalten? Fillt
ihm denn die Einsicht so schwer, daf3 gewil auf Sinngebung
unter keinen Umstinden verzichtet werden darf, daf3 aber
diese Sinngebung sich .den realen Moglichkeiten anzupassen
hat? Erwartet denn der christliche Infantilismus wirklich, da3
irdische Realitit und irdischer Kosmos irgendwo einen gott-
lichen Sonderbereich aus sich ausscheide und so Unsterblich-
keit ermdgliche nur deswegen, weil die kleine, heute noch
gliubige Christenschar Jenseits und Unsterblichkeit fiir ihre
ganz spezifisch christliche Normierung ihrer Sinngebung nétig
zu haben meint?

Wird wohl der verehrte Herr Professor unsere 4 Fragen be-

antworten? Das wiire recht lieb von ihm! Omikron

Der Mensch wird ein Sophist und iiberwitzig, wo seine griind-
lichen Kenntnisse nicht mehr hinreichen; alle miissen es folg-
lich werden, wenn von Unsterblichkeit und Leben nach dem

Tode die Rede ist.

Georg Christoph Lichtenberg

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 3. Fortsetzung

Ja. mein Freund und Widerpart Mephisto — verzeiht mir, liebe
Menschen, wenn ich lache, was sich ja sehr ungottlich ausnimmt —
und ich sind im Moralischen sozusagen siamesische Zwillinge, un-
trennbar miteinander verwachsen, einer ohne den andern nicht
denkbar. Gelehrter gesagt: wir sind polare Erscheinungen, ich als
das Prinzip des Guten. er als das des Bosen. Dem mull so sein;
Urteile gibt es nur auf Grund von Verschiedenheiten; sagt man
«groB», mull man schon Kleines gesehen haben. Eigentlich handelt
¢s sich nur um Gradunterschiede; aber bei uns ist das anders. Ich
zelte als das Absolut-Gute. iiberhaupt als das Absolute. Vollkom-
mene. der Teufel. in christlicher Sicht. als das Absolut-Bose. Mich
lichen und fiirchten die Menschen, ihn fiirchten sie bloB. und doch
gibt es seltsamerweise kein Wort «teufelsfiirchtig». aber «gottes-
fiirchtigs gibt es. Ist vielleicht im UnterbewuBtsein die Furcht vor
mir noch stiirker als die Liebe wie vor einigen hunderttausend
Jahren, als die Dimonen nur gefiirchtet. nicht geliebt wurden?

Uebrigens vertragen wir uns ganz gut miteinander. Einmal hat
Mephisto im Selbstgespriich in bezug auf mich sogar gesagt: «Von
Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern und hiite mich. mit ihm zu
brechen.» Das ist auch ganz natiirlich. wir arbeiten einander in die
Hinde: Seelen, denen irgend ein katholischer Priester kraft seiner

Schliisselgewalt den Himmel verschlossen hat, schiebe ich ihm zu,
und er besorgt dann das Weitere. Hinwiederum verdanke ich ihm
den Gewinn vieler Seelen, die im Gewande des menschlichen Kor-
pers Todsiinden begangen hitten, wenn sie nicht durch die Angst
vor ihm und seiner Folterkammer davon abgehalten worden wiiren.

Als menschliche Idee komme ich mir eigentlich sehr einfach vor,
trotz all den Widerspriichen. in die mich die Theologen verwickelt
haben: Dem harmlosen Gemiit, das die Mahnung, an religiose Dinge
nicht mit dem Verstand zu riihren, getreulich befolgt. bin ich der
liebe himmlische Vater, der es allerwegen gut meint, auch wenn er
ziirnt oder lebenslingliche Priifungen iiber den Dulder verhingt.

Auch daB} ich allgegenwiirtig bin, ist ein unkomplizierter Gedanke;
man weil} stets, wo ich bin: im Keller, auf der Landstralle, wo ein
Ungliick passiert, auf dem Schlachtfeld und zugleich immer auch
im Himmel. Der Teufel dagegen ist bald da, bald dort und wechselt
fortwihrend die Gestalt, vom Glaubenszweifel bis zur sinnlichen
Begehrlichkeit. immer bemiiht, dem Menschen eine unseligmachende
IFalle zu stellen. Er bringt es sogar fertig, sich in kaum geborene
katholische Kinder hineinzuschmuggeln, so dal} er erst ausgetrie-
ben (exorziert) werden muB, bevor die armen Wiirmer zum Tauf-
stein getragen werden diirfen. Er ist, besonders bei den Katholi-
ken, populirer als ich: denn er wird in Predigten, in den Beicht-
stithlen und bei priesterlichen Hausbesuchen an die Wand gemalt,
nicht ich. Er wiirde mich auch ganz bestimmt iiberleben. wenn wir
eben nicht so etwas wie siamesische Zwillinge wiren: so wird der
Tod des einen den des andern nach sich ziehen. Aber das lalit noch

27



	Vier Fragen zu Jenseits und Unsterblichkeit

