
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 3

Artikel: Gott sprach zu sich selben (2. Fortsetzung)

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Portmann sieht immer den Menschen, auch den Urmenschen,
schon in seiner geistleiblichen Gestalt und damit auch schon

ganz verschieden vom Tier.
Dann kommt der Theologe Wieser zum Wort. Als Theologe

zieht er aus dem allem folgende, auch für uns recht aufschlußreichen

Schlüsse: Die Theologie hält zusammen mit dem
berühmten Zoologen Portmann fest an der Lücke in der Kette
der Entwicklung. Damit stehen beide, Theologie und
Portmann, auch schon vor jenem Geheimnis, von dem die biblische
Schöpfungsgeschichte redet — daß Gott den Menschen nach
seinem Bilde geschaffen hat. Die Wissenschaft kamt das nicht
aussprechen, weil es außer dem Bereich ihrer Forschung liegt.
Sie kann es aber auch nicht widerlegen, weil der Ursprung des

Menschen im Geheimnis dieser Lücke verborgen bleibt. Hier
bleibt also der Raum frei für den Glauben, der das biblische
Zeugnis als Offenbarung annimmt. Der Christenglaube hat also

keinen Anlaß, die Wissenschaft zu bekämpfen: noch weniger
freilich hat er Anlaß, die Bibel der Naturwissenschaft zu
unterstellen. Wenn es dem Christenglauben gelingt, die
wissenschaftliche Forschung vor dieser Lücke zum Stehen zu bringen,

so können uns die wissenschaftlichen Ergebnisse nie
ängstigen. Sie werden ja nie die Gewißheit erschüttern, daß Gott
Himmel und Erde und daß er den Menschen nach seinem
Bilde geschaffen hat.

So argumentiert der Theologe Wieser. In einem Punkte können

wir ihm sofort beipflichten: Gewiß, vor einer derart
unselbständigen, bibelhörigen Naturwissenschaft, die immer nach
der Kirche hinüberschielt, vor der braucht sich der Christenglaube

gewiß nicht zu ängstigen. Es könnte sich aber eines Tages

doch zutragen, daß diese bibelhörige Naturwissenschaft
entlarvt und aus dem Bereich der eigentlichen Wissenschaft
ausgeschieden wird. Dann allerdings müßte die Kirche
einsehen, daß sie sich zu früh in den Schutz einer unhaltbaren
Synthese begeben und daß sie sich nur zu willig, nur zu
kritiklos einer auf den Bibelglauben bereits zugeschnittenen
Naturwissenschaft anvertraut hat. Die Kirche muß heute schon

einsehen, daß diese ihre Stütze eines Tages zusammenbrechen
wird. Dann sieht sich die Kirche auch wieder zurückgeworfen

in die Spannung der einen großen Entscheidung, der
Entscheidung zwischen Menschenwahrheit und Gotteswahrheit.

V
So ist das also : Christenglaube und Theologie anerkennen

gewiß die Entwicklung, aber nur in ganz bestimmten, vom
Christenglauben gezogenen Grenzen und Schranken. Die
Kontinuität der Entwicklung vom Tier zum Menschen, die innere
Kontinuität der gesamten Welt der Organismen mit Einschluß
des Menschen — das alles wird abgelehnt. Die Theologie will
zwischen Tier und Mensch die große Lücke, sie will hier die
Leere, das geheimnisvolle Vakuum. In dieses geheimnisvolle
Vakuum stellt die Theologie ihre biblische Lehre von der
Schöpfung des Menschen durch Gott. Die Rettung des

babylonisch-biblischen Schöpfungsmythus ist der Theologie wichtiger

als die Schaffimg und Geltung einer integral-wissenschaftlichen

Naturwissenschaft und Wissenschaft.
Von Tag zu Tag wird die Diskussion interessanter, spannender,

lebendiger, aufschlußreicher. Wir freuen uns der Dinge,
die da noch kommen werden. Omikron

Wir liefern bereits die 2. verbesserte, mit Register und Literaturver¬
zeichnis versehene Auflage aus!

ERNEST GARDEN

Sagt die Bibel die Wahrheit?
265 Seiten, Leinen mit Schutzumschlag DM 9.80

Dieses Buch hat sich in freigeistigen Kreisen sehr schnell seinen Platz
erobert, und daß schon nach einem Jahr die neue Auflage notwendig
wurde, beweist, daß E. Brauchlin recht hatte, wenn er dem Autor
nach Durchsicht des Manuskriptes schrieb:

Ihr Werk bat den Vorzug, kraft Beiner sprachlichen Haltung einem großen
Leserkreis zu dienen. Eb ist allgemein verständlich und doch bo gehalten, daß
auch der höhergcbildete Leser nicht herabzusteigen braucht.
Das beste Gewand der Wahrheit ist immer die Einfachheit.

Dr. E. Haenßler schreibt:
Angenehm fällt der vornehme Ton gegenüber allen konfessionellen Anliegen
auf. Bei aller Schärfe der Bachlichen Ablehnung, man findet viele Versuche,
zu verstehen und zu rechtfertigen. Den tragenden philosophischen Einsichten

muß ich beipflichten.
Das Werk ist bei der Geschäftsstelle der FVS oder jeder guten
Buchhandlung zu beziehen. Metta Kilian Verlag, Lüneburg

Gott sprach zu sich selber
Von Ernst Brauchlin 2. Fortsetzung

Es gibt ein tiefsinniges Buch mit dem Titel «Die Welt als Wille
und Vorstellung». Aber es gibt keines, das da hieße, «Gott als Wille
und Vorstellung». Und doch wäre es nicht ganz unnütz, wenn ein
solches bestände. Darüber, daß ich, Gott, Vorstellung bin, nichts
mehr und nichts weniger, nichts als eine menschliche Idee — und
Ideen sind ja immer irgendwie bildhaft — ist kaum mehr zu
sprechen. Die Frage ist, ob ich auch Wille sei.

Vorstellung bin ich seit Jahrhunderttausenden, von den ersten
Regungen des menschlichen Geisteslebens an bis auf den heutigen
Tag. Viele halten dies für einen Beweis dafür, daß mir eine Realität

entspreche. Allein die Dauer und die Allgemeinheit einer
Vorstellung sind keine Beweise für deren Wahrheit. Die Vorstellung
von der Erde als Mittelpunkt des Alls bestand bis in die Neuzeit
hinein (die katholische Kirche hat die Schriften des Kopernikus vor
noch nicht einmal 150 Jahren von der Liste der verbotenen
Bücher — Index — gestrichen), und wehe dem, der an dieser «Wahrheit»

gerüttelt hätte! Galilei hat es erfahren und Giordano Bruno
auch.

Wenn ich sagen könnte, daß ich vor Jahrhunderttausenden
Vorstellung war, so wäre alles in bester Ordnung; denn daß sich in der
schwerfälligen, dumpfen Traumwelt des gehetzten Frühmenschen

die Vorstellung Dämon (oder Gott) gebildet hat, ist verständlich,
ja sie kann als Erklärungsversuch für rätselhafte Vorkommnisse als
der erste geistige Vorstoß gewertet werden, wenn er auch in die
Irre führte. Es läßt sich die Möglichkeit denken, daß die schlechten

Erfahrungen mit den Göttern, die sich um Gebete, Beschwörungen

und Opfer nicht kümmerten, allmählich zum Zweifel an
ihrer Macht und endlich zur Aufgabe des Glaubens an ihre
Existenz geführt hätten. Auch daß der Mensch nach und nach ein
Schaffender wurde und damit weniger dem Zufall ausgesetzt war,
daß er zum Beispiel hinter das Geheimnis der Feuerbereitung kam
und dem Boden die Früchte zu entlocken vermochte, die er sich
wünschte, hätte zum Fallenlassen der Gottesvorstellung beitragen
können. Aber es ist anders gekommen, ganz anders. Sie hat sich
«wie eine ew'ge Krankheit fortgeerbt» Jahrhunderttausende lang
bis ins zwanzigste christliche Jahrhundert hinein, und es besteht
keine Aussicht, daß dieser Uebertragungsprozeß von Geschlecht zu
Geschlecht bald ein Ende haben werde.

Diese Zähigkeit läßt sich teilweise aus der menschlich-tierischen
Urangst und dem Verlangen nach Erlösung aus ihr, also psychisch,
auch aus der Notlage der Masse zu jeder Zeit und aus der einst
natürlich bedingten, später künstlich erhaltenen Unwissenheit
erklären. Ich, «Gott», bin um meine Existenzbedingungen wahrhaftig
nicht zu beneiden!

Wenn ich von künstlich erhaltener Unwissenheit spreche und die
Unwissenheit ehrlicherweise zu meinen Existenzbedingungen zählen

muß (Existenz in der Vorstellungswelt der Gläubigen), so führt

19



Der Existentialismus und seine Folgen
Von Prof. Friedrich Tramer, Brno, Tschechoslowakei

Von dem unheilvollen Einfluß einer philosophischen
Strömung, die nach dem Ersten Weltkrieg in Deutschland einsetzte
und an die Namen Martin Heidegger und Karl Jaspers
verknüpft ist, ich meine den Existentialismus, soll hier die Rede
sein.

Die philosophische Situation jener Zeit, in der die
Existenzphilosophie in Europa ihre ersten Wurzeln schlug, war
charakteristisch durch ein Zurücktreten der methodologisch-er-
kenntnistlieoretischen Probleme, wie sie Wilhelm Dithley in
seinen Werken durchleuchtete, durch eine Wendung zum
Objekt, wie es in der Phänomenologie Husserls deutlich zutage
tritt, durch eine Wiederbelebung der Metaphysik (Nicolai
Hartmann) und durch die Idee einer philosophischen Anthropologie,

wie wir sie in den Werken Max Schelers vorfinden.
Der Existentialismus ist für uns ein Phänomen der spätbürgerlichen

Entwicklung in Europa, die mit Sören Kierkegaard
seinen Anfang nahm. Er stellt eine spontane, auf Furcht und
Angst vor dem Leben ausgerichtete Auflösung bis dahin
geschaffener Kulturwerte dar, die mit dem Eintritt des Kapitalismus

in seine imperialistische Phase das gesamte Kultur- und
Geistesleben ergriff und in einer Atmosphäre krankhafter
Impulse in der Kunst, im Theaterleben, in Literatur und Philosophie

verheerende Folgen gezeitigt hat.
Diese philosophische Richtung hat auf das Denken, Fühlen

und Handeln der Menschheit, die von ihr infiziert wurde, am
Ende des Ersten Weltkrieges und später am Vorabend der

Machtergreifung Hitlers einen unheilvollen Einfluß ausgeübt.
Denn mit ihrem sogenannten «heroischen Realismus», der der
nazistischen Ideologie von der «heroischen Lebensauffassung»

eng verwandt ist, hat sie breite Schichten des denkenden
Deutschlands ergriffen und eine Periode des tristesten Nihilismus

eingeleitet.
Wovon geht nun die Existenzphilosophie aus, um die «heroische

Haltung», die sie mit der nazistischen Weltanschauung,

dies notgedrungen zu der Folgerung, daß irgendwer ein Interesse
daran hat, mich als Vorstellung, die einer Realität entspreche,
künstlich zu erhalten.

Tatsächlich verdanke ich mein Dasein in den Köpfen höchst
zahlreicher Menschen diesem Bestreben. Ginge es ein schwächliches

Kind an, so würde man von Aufpäppeln sprechen. Aber
meine Erhaltung erfolgte nicht auf so sanfte Weise, wie in der
Geschichte von der Ausbreitung und Einprägung des Christentums
und anderer Religionen zu lesen ist.

Also: Das «Forterben», von dem ich gesprochen habe, ist nicht,
wenn ich so sagen darf, «biologisch» zu verstehen, wie man mit
Fug und Recht von der Uebertragung gesunder oder kranker
Anlagen von elterlichen Geschlechtern auf die jeweiligen Nachkommen

sprechen kann. Vererbbar sind vielleicht geistige Anlagen auf
Grund der ähnlichen Gehirnbeschaffenheit, so gemeint, daß von
intelligenten Eltern eine ebensolche Nachkommenschaft eher zu
erwarten ist als von mittelmäßig- oder Schwachbegabten. Aber über
die DenkireftaZte ist damit gar nichts gesagt; diese haben mit
Vererbung gar nichts zu tun. Denk- und Gefühlsinhalte, die ja ineinander

überfließen, bilden sich erst im Leben, durch das Leben, das

vom ersten Daseinsaugenblick an auf das Kind einströmt. Es bringt
keine Vorstellungen mit sich auf die Welt, sie werden an es

herangetragen, ihm eingeprägt, und sie wurzeln sich in ihm zur Zeit der
Unbewußtheit fest wie unzählige andere Eindrücke, die religiösen
aber fester und tiefer als alle diese, weil 6ie in Haus, Schule und
Kirche Stetsfort mit besonderem Eifer und Nachdruck gepflegt
werden. Wenn dann der junge Mensch das Alter der geistigen

mit der Millionen junger Deutscher in einen unsinnigen,
frevelhaft gewollten Krieg getrieben wurden, gemeinsam hat, als
die ihr eigentümliche zu begründen? Von dem Begriff der
Wiederholung als der Form der existentiellen Zuspitzung, in
der das Dasein auf jedes Ausbiegen in die Zukunft oder in die
Vergangenheit verzichtet und seine ganze Kraft im gegenwärtigen

Augenblick sammelt, von diesem Begriff der Wiederholung,

in der das neu zu Verwirklichende nichts m der Zeit der
Vergangenheit, sondern nur eine ewige Möglichkeit menschlichen

Existierens bedeutet. Denn in dieser als reine Wiederholung

zu vollziehenden Entschlossenheit hn derjenige Punkt
erreicht, an dem sich die Existenzphilosophie aus eigener
Kraft den auflösenden Relativierungen des geschichtlichen
Bewußtseins entgegenstellen kann. In diesem Punkte ist die
Existenzphilosophie wie in manchen anderen der nationalsozialistischen

Weltanschauung Pate gestanden, hat sie stark beeinflußt

und hat ihr, um ein Wort aus dem Buche von Karl
Jaspers «Vernunft und Existenz» (Groningen 1935, S. 105) zu
gebrauchen, die Fackel gereicht, die die nazistische Ideologie

«von sich aus ergreift und am Ende vielleicht nur als verglimmenden
Funken weiterträgt, bis der nächste sie wieder zu heller Flamme

entzündet .»

Denn auch Hitler war ein leidenschaftlicher Gegner der
objektiven Wahrheit und bekämpfte sie, wo es nur anging. In
seinem mystischen Irrationalismus konnte der Nationalismus
natürhch die objektive Wahrheit nicht brauchen. Seine

Weltanschauung, die auf leeren Schlagworten, wie z. B. auf dem

vom «Blut und Boden», der Reinhaltung dec «arischen Rasse»,
der «heroischen Haltung» und ähnlichem aufgebaut war, war
jeder vernünftigen, logischen Erwägung, jedem selbständigen
Urteil, jeder menschlichen Regung und den primitivsten
Forderungen der Humanität unzugänglich. Darum sagt mit vollem

Recht Georg Lukäcs in seinem aufschlußreichen Werke
«Die Zerstörung der Vernunft» (Aufbau-Verlag, Berlin 1954,
S. 575 f.) :

«.' der agnostizistische Irrationalismus, der sich in Deutschland von
bis zu Klages, Heidegger und Jaspers entwickelt hat, hat als

Endresultat eine ebenso leidenschaftliche Ablehnung der objektiven

Selbstbestimmung erreicht, haben sich diese Pflänzlinge schon zu
einem Palisadenhag um ihn her ausgewachsen, über den er nicht
hinaussieht. Er fühlt sich dabei wohlgeborgen. Warum sollte er
nach einem Ausgang suchen und sehen wollen, was draußen ist!?
Diese Palisadenmauer bin ich, Idee Gott, mit allem, was drum und
dran hängt, und es hängt sehr viel dran, besonders wenn man mich
als katholischen Gott sieht.

Dieser Gleichtrott von Geschlecht zu Geschlecht ist sehr leicht
verständlich für die Jahrtausende der Unwissenheit. Aber heute
und schon seit langem, wo man doch unzähligen einst rätselhaften
Ursachen auf den Grund gekommen ist, Naturgesetze aufgespürt,
den Menschen als den Lebens- und Schicksalsformer erkannt hat,
heute fällt es mir, Idee Gott, schwer, zu begreifen, daß ich in den

Köpfen so vieler Menschen noch ein verspätetes Dasein führen
muß. Das bedaure ich sehr, denn ich halte mich, als Idee, für sehr
verhängnisvoll, da sich die Menschen durch den Glauben, ich sei
ein lebendiges, wirkendes, bestimmendes Wesen, zu Handlungen
bewegen und verleiten lassen, die sie sonst, wenn sie ihrem natürlichen

Gefühl und Verstand folgten, nicht tun würden.
Was alles ist in meinem Namen — in jedem meiner unzähligen

Namen — an Bösem und Furchtbarem nicht schon getan worden!
Gewiß auch sehr viel Gutes. Aber blättert, ihr Menschen, ihr
Gottgläubigen, vor allem ihr Christen, in euren Geschichtsbüchern nach!

Aber ich gerate ins Lamentieren hinein und wollte doch ergründen,

ob ich nicht nur Vorstellung, sondern auch Wille sei.

Hier die Antwort zum voraus: Ja, ich bin Wille, und daß ich das

bin, darin besteht meine Gefährlichkeit.

20



Wahrheit, wie sie hei Hitler aus anderen Motiven und mit anderen
Begründungen vorhanden ist.»

Für den Existentialismus ist nur das Subjektive von Bedeutung,

während er z. B. objektive Deutung der Geschichte, die
sich als natürliche und selbstverständliche Sinngebung des

menschlichen Tuns ergibt, ablehnt und nur — jetzt zeigt sich
der unheilvolle Einfluß dieser Weltanschauung auf die
nazistische Ideologie — den subjektiven Einsatz des Einzelnen, der
sich bald als «Führer», bald als «Duce», bald als Diktator oder
Despot gebärdet und dem für seine Ziele und Absichten alle
Mittel, selbst List und Betrug und die blutige Tyrannei, gut
genug sind, als das Entscheidende anerkennt. Dieses span-
nungshafte Verhältnis zur Welt, das den Existentialismus
charakterisiert, tritt gegenüber der geschichtlichen Wirklichkeit
in verschärfter Form zutage. Denn hier zeigt sich der unselige
Einfluß dieser Weltanschauung, die noch viel mehr Unheil
angerichtet hätte, wenn einem Manne wie Hitler oder Goebbels
diese Philosophie bekannt gewesen wäre, auf die sie sich dann
wie auf einen Kanon hätten berufen können. Denn das, was
diese Philosophie auf diesem Sektor geleistet hat, wäre für die
Männer des «Tausendjährigen Reiches« eine wissenschaftliche,
philosophisch scharf formulierte Bestätigung dafür, daß sie

bei ihren Verbrechen, Morden und ihren Schandtaten
überhaupt ganz richtig in existenzphilosophischem Sinne gehandelt

haben.

Man lese nur, was ein bekannter deutscher Philosoph,
Professor an der Universität Mainz, Otto Friedrich Bollnow, über
die «heroische Haltung» im existenzphilosophischen Sinn in
einem 1942 erschienenen Buch sagt:

«Die Unhcimlichkeit der Welt und die Ungeborgenheit der menschlichen

Stellung in ihr bedingen zugleich ein neues Verhältnis zur
Geschichte, bei dem das menschliche Tun nicht von vornherein durch
eine bestimmte Sinngebung des objektiven Geschichtsverlaufs
gesichert erscheint, sondern in das Dunkel einer noch unentschiedenen
Zukunft hineinreicht. Erst jetzt, wo das menschliche Leben zum
wirklichen Wagnis wird, wird ein letzter Sinn des unbedingten
Einsatzes deutlich, der vom späteren Erfolg oder Mißerfolg unabhängig
ist. Erst jetzt tut sich eine neue Größe und eine neue Härte im
menschlichen Verhältnis zur Geschichte auf...» (Otto Friedrich Bollnow,

«Existcnzphilosophic» in «Systematische Philosophie»,
herausgegeben von Nicolai Hartmann, Kohlhammer-Verlag 1942, S. 419).

Als Vorstellung —- wie harmlos kann ich als solche in den Köpfen

kleiner und großer Kinder sein! Da komme ich mir manchmal
vor sozusagen als ein Ober-Sankt-Nikolaus: mit dem von Gaben
prallvollen Sack über der einen Schulter, und in der andern Hand,
hübsch hinterm Rücken, halte ich das Rutenbündel. Auch am großen

Bart fehlt es mir nicht, wie ihr auf den Bildern großer und
kleiner Künstler sehen könnt.

Die Masse ist gläubig, nicht nur gott-, sondern auch führergläubig.
Sie folgt ihnen oft lange gegen die Einreden der eigenen

Vernunft nach, weil sie ihnen Einsichten höherer Art zuschreibt, den
weltlichen und den geistlichen Führern. Sie ist ohne Arg, auch
ohne Argwohn und fühlt sich wohl dabei, daß sie geführt wird,
denn die Masse für sich ist ein Körper ohne Kopf. Der Körper läßt
sich vom Kopf aus leicht dirigieren, er führt aus, was dieser will.

Die Führer wissen, welche Macht ihnen mit der gehorsamen
Masse in die Hand gegeben ist. Und da sie auch nur unvollkommene,

mit egoistischen Trieben behaftete Menschen sind, lassen sie
sich durch das Bewußtsein der Macht leicht dazu verleiten, die
Masse zur Erreichung höchst selbstsüchtiger Ziele — sei es zur
Befriedigung ihrer Ruhm- und Herrschsucht oder zur Stützung eines
Machtgebildes (eines Staates, einer Kirche, einer Partei), dessen
Bestand in ihrem persönlichen Interesse liegt — zu mißbrauchen.
Da aber der Körper «Masse» immerhin aus denkenden und
fühlenden Menschen besteht, deren Geduld bei der Anhäufung von
Forderungen, schmerzlichen Opfern, Freiheitsbeschränkungen im
Denken und im Handeln doch einmal reißen könnte, sahen sich zu
allen Zeiten gewisse Führer nach einer Sicherung um. Hätten sie

Daran schließt sich die abschließende Bemerkung: «Dies führt
notwendig zu einer neuen, heroischen Haltung .» Welche
heroische Haltung dies war, haben wir mit Schrecken und
Entsetzen in den Jahren 1939—1945 feststellen können. Denn unter

dem Banner dieses Schlagwortes sind viele Millionen junger

Deutscher in einen verbrecherischen Krieg hineingesetzt
worden, und viele von ihnen haben im Zeichen des
Hakenkreuzes die furchtbarsten Verbrechen, die die Weltgeschichte
kennt, an Millionen unschuldigen Menschen nur deshalb

begangen oder, wie sie nach dem Zweiten Weltkrieg sagten,
begehen müssen (im Auftrag des «Führers»), weil diese nicht der
«arischen Rasse» angehörten

Es ist eine entsetzliche Tragik im Weltgeschehen, daß ein so

bedeutender Gelehrter wie Bollnow diese zu einer Katastrophe
steuernde Gedankenkonstruktion weltanschauhch zu
untermauern suchte, wenn er, wie oben bereits angeführt, sagte :

«Erst jetzt, wo das menschliche Leben zum wirklichen Wagnis wird,
wird ein letzter Sinn des unbedingten Einsatzes deutlich, der vom
späteren Erfolg oder Mißerfolg unabhängig ist. Erst jetzt tut sich
eine neue Größe und eine neue Härte im menschlichen Verhältnis zur
Geschichte auf.»

Diese Grundgedanken des Existentialismus haben bis in die

jüngste Zeit ihre Wirkung nicht verfehlt. Der bekannte spanische,

seit längerer Zeit in England lebende Politiker und Führer

des Welt-Liberalismus, Salvador de Madariaga, der in der
«Neuen Zürcher Zeitung» oft genug das Wort zu weltpolitischen

Problemen ergreift, verficht ganz im Sinne einer Exi-
stential-Philosophie den Gedanken einer heroischen
Lebensführung und -haltung, wenn er in einem seiner Aufsätze
schreibt :

«Es ist eine Tatsache, daß die Menschen Lebensformen entwickelt
haben, die als eine Selbstverständlichkeit gelegentliche und auch
ziemlich häufige Kriege einschließen. Im Laufe der Zeit haben sich
die Menschen daran gewöhnt, Seite an Seite mit der am Rande ihrer
Existenz lauernden Gefahr dieser Heimsuchung zu leben .»

Bei diesen Worten wird der Leser unwillkürlich einerseits an
des amerikanischen Außenministers Dulles Ausspruch vom «Leben

am Rande des Abgrunds» erinnert, andererseits an die vorhin

zitierten Worte des Philosophen Bollnow.

eine wirksamere finden können als die Ueberwälzung der
Verantwortlichkeit auf eine andere Schulter, auf den unsichtbaren,
unangreifbaren, niemandem verantwortlichen Gott, an den die Masse
ohnehin als den Schicksalsmacher glaubt? «Es tut mir leid», sagten

sie (es gilt auch für die Gegenwart), wenn sie der Masse allzuviel

zumuteten, «ich selber wollte es nicht so; indem ich 'so handle,
diese Opfer von euch fordere, erfülle ich den Willen des Allerhöchsten,

dem ich verpflichtet und vor dem ich für euch verantwortlich
bin.» Und die Masse sinkt auf die Knie und betet in all ihrem
Elend und Jammer: «Dein Wille geschehe auf Erden wie im
Himmel!»

Aber ich sage euch, leichtgläubige Menschen — o wenn ich's
euch ins Ohr schreien könnte, ich Nichtseiender, ich Phantom
hunderttausendjähriger Angst: «Ja, ich bin Wille, in eurer Vorstellung
bin ich es; aber ich bin nicht göttlicher Wille, wie ihr wähnt; es

gibt keinen solchen, ich bin menschlicher Wille durch und durch,
Priesterwille, Führerwille, Tyrannen- und Tyrännchenwille! 0 wenn
ihr das einsehen möchtet, wie unsagbar besser stünde es um euch!
Wenn ihr einsehen möchtet, daß ihr euch durch euern Glauben an
mich, euern sklavischen Glauben, selber Schicksal und Unheil seid!
Und nur noch ein einziges Wort, ihr Gläubigen: «Wißt ihr, warum
die Staatslenker mit den Priestern so gut Freund sind? Warum sie
den Kirchen so weiten Spielraum in den Staaten einräumen? Mein
Freund und Widerpart Mephisto — beim Volke bekannter als Teufel

oder Satanas — hat mir ein Wort ins Ohr geflüstert. Das heißt:
«Duckt er da, folgt er uns eben auch.»

21


	Gott sprach zu sich selben (2. Fortsetzung)

