Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 3

Artikel: Die Evolution in christlicher Sicht : zum Anlass des 150. Geburtstags
von Charles Darwin am 12. Februar 1959

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VONAT SSCHR[FT'DER'FREIGEISTIGEN*VEREIN IGUNG-DER-SCHWEIZ
Ne3 G4

.arau, Mirz 1959 42. Jahrgang

Die Evolution in christlicher Sicht
Zum AnlaB des 150. Geburtstages von Charles Darwin am 12. Februar 1959

I

Kein Zweifel — die Diskussion um die Entwicklung und da-
mit auch um die Abstammung des Menschen lebt in unseren
Tagen wieder auf; wir sind die staunenden Zeugen einer eigent-
lichen Evolutions-Renaissance! Die Tatsache, dal wir dieses
Jahr, 1959, auBer der Wiederkehr des 150. Geburtstages von
Charles Darwin, auch den 100. Jahrestag des Erscheinens seiner
Abstammungslehre feiern, wird kriftig in das auflebende Feuer-
lein hineinblasen; es ist moglich, daB3 sich das Feuerlein, wie
im 19. Jahrhundert, zur verzehrenden Lohe auswichst. Uns kann
das nur recht sein. Die Frage der Evolution ist zwar noch nicht
die eigentliche Zentralfrage der Entscheidung. Aber an dieser
Vorfrage scheiden sich bereits die Geister. An dieser Vorfrage
miissen sie sich bereits entscheiden, denn unausweichlich fithrt
die Entwicklungsfrage ins Zentrum dér Entscheidung, in die
Seinslehre, hinein.

II

Schon der heutige Stand der eben einsetzenden Diskussion
stellt uns vor die interessante Tatsache, da3 Menschenwahr-
heit hier und Gotteswahrheit dort wohl beide dasselbe Be-
griffswort «Entwicklungs oder «Evolution» gebrauchen, dafl
beide aber sich unter diesem selben Begriffswort doch recht
verschiedene Dinge vorstellen. Wir priizisieren den Unterschied
im sachlichen Gehalt des Begriffswortes «Entwicklung» in aller
Kiirze wie folgt:

1. Die Evolution der Menschenwahrheit hilt unbedingt fest

4 R
Inhalt

Die Evolution in christlicher Sicht

Der Existentialismus und seine Folgen
Charles Darwin

Unser Programm

s Klerikalisierung der UNESCO?
Feuilleton :

Gott sprach zu sich selber (2. Forts.)

an der inneren Kontinuitit der Entwicklung, an der Tatsache
also, da3 der Mensch sich aus dem Tierreich heraus entwickelt
hat und daB3 er deshalb auch heute noch dem unermeflichen
Bereich der Organismen zugehort. Die Tatsache, daf} sich der
Mensch seelisch und geistig iiber das Tierreich hinaus ent-
wickelt hat, wird durchaus anerkannt. Diese Tatsache aber
widerspricht in keiner Weise dem Prinzip der innern Konti-
nuitit; sie ist als Proze} ein ebenso natiirlicher Vorgang wie
die Entwicklung des Lebens iiber das Anorganische hinaus. Die
Menschenwahrheit hat gar keine andere Moglichkeit-als das
Bekenntnis zu dieser integralen Entwicklung und zu dieser
inneren Kontinuitit. Sie kennt ja als real seiend nur diese un-
sere kosmische Welt. Sie ist iiberzeugt, da3 die christlichen
und die anderen religisen Anspriiche auf ein reales Gottes-
reich iiber oder hinter diesem kosmischen Universum reine
Fiktionen sind. Eingriffe von dieser fiktiven Gotteswelt her,
wie Schopfung des Menschen und der Welt oder wie das Wun-
der, sind hier a limine, sind hier schon von der groflen ontolo-
gischen Grundentscheidung her, viéllig ausgeschlossen. Das
Werden und Entstehen ist in dieses allumfassende reale Sein
eingeschlossen. Alles, was heute ist und besteht, ist im natiir-
lichen Werdeproze3 zu dem Seienden geworden, das den heuti-
gen Bestand des real-kosmischen Universums ausmacht. Das
«Wie?» dieses Entwicklungsprozesses mag uns noch in vielen
Punkten recht geheimnisvoll sein. Das «Daf3» aber, die Tat-
sdchlichkeit dieses Entwicklungsgeschehens, steht hier unver-
riickbar fest.

2. Was nun der Christenglaube unter Evolution sich vorstellt,
ist etwas vollig anderes. Zwar wird die Evolution, wie schon
frither gezeigt, im Prinzip heute auch vom christlichen Lager
anerkannt und angenommen. Man kann sich hier den Vorwurf
der Riickstindigkeit und der Ueberholtheit doch nicht mehr so
ruhig leisten wie frither. Nur muf} es hier unter allen Umstin-
den aber eine Entwicklung sein, die den Grundgehalten des
Christenglaubens nicht widerspricht; eine Entwicklung also,
die sich mit den Grundgehalten des Christenglaubens in eine
Synthese hinein spannen ldf3t. Diese christlichen Grundgehalte
haben natiirlich unter allen Umstinden den Primat; hier darf
nichts preisgegeben werden; die Entwicklung hat sich diesem
dogmatischen Primat anzupassen. So weit wir die Theologie
von heute iibersehen, zeigt sie zwei Moglichkeiten der Synthese:

a) Die Entwicklung wird vollinhaltlich angenommen, mit
ihrem Kernstiick also, mit der Lehre von der inneren Konti-

17



nuitit und der Herkunft des Menschen aus dem Tierreich. Sie
steht aber nicht im Widerspruch zur christlichen Schopfungs-
lehre, denn der Christengott hat diese Entwicklung so gewollt.
Gott hat bei der Schopfung die Tendenz zur fortlaufenden
Weiterentwicklung in die Organismen hineingelegt. Diese Linie
der Synthesebildung haben wir bereits im «Freidenker» Nr. 12/
1958 im Aufsatz: «Gott will es!» ausfiihrlich erortert.

b) Hier wird die Entwicklung noch nicht als gottgewollter
Prozel3 gesehen, sondern als ein real-natiirliches Geschehen, das
man heute einfach annehmen, das man der Naturwissenschaft
abnehmen muf3 — aber: Beileibe nicht die Entwicklung als
Ganzes! Beileibe nicht die durchgehende Kette der Entwick-
lung! Gerade das Herzstiick der Entwicklung, die innere Kon-
tinuitét, der Uebergang vom Tier zum Menschen, gerade dieses
tragende Glied der Entwicklungskette —
Kette herausgebrochen. Die Entwicklung mag sich auswirken

das wird aus der

vom Virus bis zum héchststehenden Primaten, nachher dann
wieder im Entwicklungsweg vom Urmenschen bis zum Gegen-
wartsmenschen — fiir diese beiden Teilstrecken also fiigt man
sich der naturwissenschaftlichen Einsicht; aber zwischen die-
sen beiden Wegstrecken der Entwicklung 6ffnet sich ein Ab-
grund, der nicht iiberbriickt werden kann. In diese klaffende
Liicke der Entwicklungskette nun wird Gott mit seinem
Schépfungswunder, mit der Schépfung des Menschen nach sei-
nem Bilde, hineingestellt. Die Theologie muf3 an dieser Liicke
unbedingt festhalten, muf} sie unter allen Umstinden offenhal-
ten, um mit dieser Liicke ihre Lehre von der gottlichen Schip-
fung zu retten. Kommen sich die beiden Wegstrecken der Ent-
wicklung zu nahe oder schlielen sie sich gar fugenlos zu einer
innerlich geschlossenen Kontinuitdt, so muf3 der christliche
Schopfungsgedanke wie in einem eisernen Wiirgegriff erstik-
ken und absterben. Nein, eine integrale und innerlich geschlos-
sene Entwicklung kann von der Kirche unter keinen Umstin-
den angenommen werden; was die Kirche iibernehmen kann,
ist nur eine arg verstiimmelte, eine um ihr Herzstiick betrogene,
eine in zwei Wegstrecken auseinandergerissene Entwicklung!
Aber so, gerade nur so ist Entwicklung fiir die theologische
Synthese brauchbar; nur so ist sie verwendbar, dal} an einem
bestimmten, der Theologie passenden Punkt vor der theologi-
schen Liicke die Kette abgerissen und an einem bestimmten,
wiederum der Theologie passenden Punkt hinter der Liicke
wieder angesetzt wird.

Ist sich wohl die Theologie der Ungeheuerlichkeit ihrer
Willkiir, ist sie sich wohl der Schwere ihres Eingriffs in eine
naturwissenschaftlich ausgearbeitete und begriindete Theorie,
ist sie sich wohl ihrer Respektlosigkeit gegeniiber einer ihr gar
nicht angehdrenden Theorie bewuf3t? Wohl kaum !

III

Ueber die neuesten Grosseto-Funde haben wir wiederholt be-
richtet, der Leser ist im Bild. An diesem jiingsten Fund lassen
sich die christlichen Lésungsversuche wie an einem Schulbei-
spiel aufzeigen.

Prof. Kaelin, Dozent fiir Zoologie an der katholischen Uni-
versitit Fribourg, geht zugleich auf beiden von uns dargeleg-
ten christlichen Wegen. Einmal hat Gott die Entwicklung
selbst gewollt. Zum andern — Kaelin fithrt die Entwicklung
von unten her nur bis an die untere Grenze der bewuBten
Liicke. Im Oreopithecus von Grosseto sieht er noch einen den
Hominoidea zugehdrenden tierischen Ueberrest, sieht in ihm
die letzte und hochstmégliche Stufe der tierischen Entwick-

18

lung vor der theologischen Liicke. Der bekannte Zoologe Prof.
Adolf Portmann (Basel), der sich von den Christen gerne als
ihr Gewdhrsmann verwenden lifBt, hat sich in dieser Frage
noch nicht festgelegt. Er wird, je nach dem Ausgang der Un-
tersuchung, den Oreopithecus mit Kaelin zusammen als die
von unten her gesehene letztmogliche tierische Stufe oder aber,
gegen Kaelin, als die vom Menschen her gesehene erstmég-
liche, aber doch bereits menschliche Stufe hinter der theologi-
schen Liicke ansehen. Aber auch er wird bemiiht sein, mit den
Theologen zusammen unter allen Umstinden die Liicke selbst
offen zu halten.

Mag sein, dal3 die integral-wissenschaftliche Entwicklungs-
lehre nach Abschlufl ihrer Untersuchung Portmann recht ge-
ben wird. Der Unterschied zwischen ihr und Portmann besteht
aber deutlich darin, da3 die integrale Entwicklungslehre am
Offenhalten dieser Liicke keineswegs interessiert ist; fiir sie
ist die innere Kontinuitit, das Hervorgehen des Menschen aus
dem Tierreich Voraussetzung und tragendes Element der Ent-
wicklung. Sollte die Untersuchung dazu nétigen, so wird sie
die Grosseto-Funde ohne alle Bedenken auch mitten in die
Liicke hineinstellen, wird sie in ihnen ein Bindeglied mehr fiir
die Verbindung von Tier und Mensch, ein Beweisstiick mehr
fiir die innere Kontinuitit sehen.

Alle christlichen und christlich interessierten Naturwissen-
schafter werden sich bemiihen, auch in dieser interessanten
Sonderfrage die theologische Liicke offen zu halten und der
Theologie schon zu Diensten zu sein. Sie werden die Grosseto-
Funde vor oder hinter die Liicke, niemals aber als Bindeglied
in die Liicke selbst hineinstellen; sie wollen diese Verbindung,
diese Kontinuitit durchaus nicht, sie wollen, um ihrem christ-
lichen Glauben dienlich zu sein, die Liicke und den Unter-
bruch. Die integrale Naturwissenschaft ist weder an den christ-
lichen Glauben noch an das Offenhalten dieser Liicke gebun-
den. Fiir sie sind nicht theologische, sondern sachlich-wissen-
schaftliche Ueberlegungen entscheidend. Sie wird also die
neuen Funde entweder vor oder hinter oder aber, wenn es von
der Sache her geboten ist, mitten in die Liicke hineinstellen.
Das ist, knapp formuliert, die heutige Lage in dieser Frage.

v

Gerade im rechten Moment nimmt im «Kirchenblatt fiir die
reformierte Schweiz», Nr.23/58, S. 363, Pfarrer Dr. Gottlob
Wieser Stellung zu der uns hier beschiftigenden Frage und be-
stiitigt aufs beste, was wir hier in den drei vorausgehenden Ab-
schnitten dargelegt haben. Pfr. Wieser steht allen Fragen weit
offen, ist besonnen und vornehm in seinem Urteil, macht aber
in Glaubensfragen keine Konzessionen. Er darf als guter Re-
prisentant der heutigen Theologie angesehen werden.

Er bespricht die eben erschienene 4. Auflage des Buches
«Vom Ursprung des Menschen» von Portmann und riihmt, als
Theologe, an Portmann besonders folgende Punkte:

Mag die Menschheitsgeschichte weit nach riickwirts in die
Millionen von Jahren hinaus verlingert werden — auch die
iltesten Funde sagen nichts iiber den Ursprung des Menschen.
Sie sind nicht Bindeglied zwischen Tier und Mensch. Alle Spu-
ren, die vom Urmenschen zeugen, weisen auf ein schon voll
entwickeltes menschliches Wesen hin. Gestalt und Entwick-
lungsart, Sozialbindungen und psychisches Leben, das alles,
was im heutigen Menschen naturhaft vor uns ist, das miissen
wir auch schon dem Urmenschen zusprechen. Auch dieses friih-
geschichtliche Leben gehort bereits zur Eigenart des Menschen.



Portmann sieht immer den Menschen, auch den Urmenschen,
schon in seiner geistleiblichen Gestalt und damit auch schon
ganz verschieden vom Tier. .

Dann kommt der Theologe Wieser zum Wort. Als Theologe
zieht er aus dem allem folgende, auch fiir uns recht aufschluf3-
reichen Schliisse: Die Theologie hiélt zusammen mit dem be-
rilhmten Zoologen Portmann fest an der Liicke in der Kette
der Entwicklung. Damit stehen beide, Theologie und Port-
mann, auch schon vor jenem Geheimnis, von dem die biblische
Schopfungsgeschichte redet —, dafl Gott den Menschen nach
seinem Bilde geschaffen hat. Die Wissenschaft kann das nicht
aussprechen, weil es auler dem Bereich ihrer Forschung liegt.
Sie kann es aber auch nicht widerlegen, weil der Ursprung des
Menschen im Geheimnis dieser Liicke verborgen bleibt. Hier
bleibt also der Raum frei fiir den Glauben, der das biblische
Zeugnis als Offenbarung annimmt. Der Christenglaube hat also
keinen AnlaB}, die Wissenschaft zu hekdmpfen: noch weniger
freilich hat er Anlaf3, die Bibel der Naturwissenschaft zu un-
terstellen. Wenn es dem Christenglauben gelingt, die wissen-
schaftliche Forschung vor dieser Liicke zum Stehen zu brin-
gen, so konnen uns die wissenschaftlichen Ergebnisse nie éng-
stigen. Sie werden ja nie die GewiBheit erschiittern, daf3 Gott
Himmel und Erde und daB er den Menschen nach seinem
Bilde geschaffen hat.

So argumentiert der Theologe Wieser. In einem Punkte kon-
nen wir ihm sofort beipflichten: Gewif, vor einer derart un-
selbstindigen, bibelhorigen Naturwissenschaft, die immer nach
der Kirche hiniiberschielt, ver der braucht sich der Christen-
glaube gewil} nicht zu dngstigen. Es konnte sich aber eines Ta-
ges doch zutragen, daB} diese bibelhorige Naturwissenschaft
entlarvt und aus dem Bereich der eigentlichen Wissenschaft
ausgeschieden wird. Dann allerdings miifite die Kirche ein-
sehen, dal} sie sich zu frith in den Schutz einer unhaltbaren
Synthese begeben und daB sie sich nur zu willig, nur zu kri-
tiklos einer auf den Bibelglauben bereits zugeschnittenen Na-
turwissenschaft anvertraut hat. Die Kirche muf} heute schon
einsehen, daf} diese ihre Stiitze eines Tages zusammenbrechen
wird. Dann sieht sich die Kirche auch wieder zuriickgeworfen

in die Spannung der einen groflen Entscheidung, der Ent-
scheidung zwischen Menschenwahrheit und Gotteswahrheit.

v

So ist das also: Christenglaube und Theologie anerkennen
gewifl die Entwicklung, aber nur in ganz bestimmten, vom
Christenglauben gezogenen Grenzen und Schranken. Die Kon-
tinuitdt der Entwicklung vom Tier zum Menschen, die innere
Kontinuitét der gesamten Welt der Organismen mit Einschluf3
des Menschen — das alles wird abgelehnt. Die Theologie will
zwischen Tier und Mensch die groBle Liicke, sie will hier die
Leere, das geheimnisvolle Vakuum. In dieses geheimnisvolle
Vakuum stellt die Theologie ihre biblische Lehre von der
Schopfung des Menschen durch Gott. Die Rettung des baby-
lonisch-biblischen Schépfungsmythus ist der Theologie wichti-
ger als die Schaffung und Geltung einer integral-wissenschaft-
lichen Naturwissenschaft und Wissenschaft.

Von Tag zu Tag wird die Diskussion -interessanter, spannen-
der, lebendiger, aufschluBlreicher. Wir freuen uns der Dinge,

die da noch kommen werden. Omikron

Wir liefern bereits die 2. verbesserte, mit Register und Literaturver-
zeichnis versehene Auflage aus!

ERNEST GARDEN

Sagt die Bibel die Wahrheit?
265 Seiten, Leinen mit Schutzumschlag DM 9.80

Dieses Buch hat sich in freigeistigen Kreisen sehr schnell seinen Platz
erobert, und daB schon nach einem Jahr die neue Auflage notwendig
wurde, beweist, daB E. Brauchlin recht hatte, wenn er dem Autor
nach Durchsicht des Manuskriptes schrieb:
Ihr Werk hat den Vorzug, kraft seiner sprachlichen Haltung einem grollen
Leserkreis zu dienen. Es ist allgemein verstindlich und doch so gehalten, daB8

auch der hihergebildete Leser nicht herabzusteigen braucht.
Das beste Gewand der Wahrheit ist immer die Einfachheit.

Dr. E. HaenBler schreibt:

Angenehm fillt der vornehme Ton gegeniiber allen konfessionellen Anliegen
auf. Bei aller Schiirfe der sachlichen Ablehnung, man findet viele Versuche,
zu verstehen und zu rechtfertigen.. Den tragenden philosophischen Einsich-
ten muB ich beipflichten.

Das Werk ist bei der Geschiiftsstelle der FVS oder jeder guten Buch-
handlung zu beziehen. Metta Kinau Verlag, Liineburg

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 2. Fortsetzung

Es gibt ein tiefsinniges Buch mit dem Titel «Die Welt als Wille
und Vorstellung». Aber es gibt keines, das da hieBe, «Gott als Wille
und Vorstellung». Und doch wiire es nicht ganz unniitz, wenn ein
solches bestinde. Dariiber, daB ich, Gott, Vorstellung bin, nichts
mehr und nichts weniger, nichts als eine menschliche Idee — und
Ideen sind ja immer irgendwie bildhaft —, ist kaum mehr zu spre-
chen. Die Frage ist, ob ich auch Wille sei.

Vorstellung bin ich seit Jahrhunderttausenden, von den ersten
Regungen des menschlichen Geisteslebens an bis auf den heutigen
Tag. Viele halten dies fiir einen Beweis dafiir, daB mir eine Rea-
litit entspreche. Allein die Dauer und die Allgemeinheit einer Vor-
stellung sind keine Beweise fiir deren Wahrheit. Die Vorstellung
von der Erde als Mittelpunkt des Alls bestand bis in die Neuzeit
hinein (die katholische Kirche hat die Schriften des Kopernikus vor
noch nicht einmal 150 Jahren von der Liste der verbotenen Bii-
cher — Index — gestrichen), und wehe dem, der an dieser « Wahr-
heit» geriittelt hiitte! Galilei hat es erfahren und Giordano Bruno
auch.

Wenn ich sagen konnte, daB ich vor Jahrhunderttausenden Vor-
stellung war, so wiire alles in bester Ordnung; denn daB sich in der
schwerfilligen, dumpfen Traumwelt des gehetzten Frithmenschen

die Vorstellung Dimon (oder Gott) gebildet hat, ist verstindlich,
ja sie kann als Erkldrungsversuch fiir ritselhafte Vorkommnisse als
der erste geistige Vorstol gewertet werden, wenn er auch in die
Irre fiihrte. Es ldBt sich die Moglichkeit denken, daBl die schlech-
ten Erfahrungen mit den Gottern, die sich um Gebete, Beschwo-
rungen und Opfer nicht kiimmerten, allmihlich zum Zweifel an
ihrer Macht und endlich zur Aufgabe des Glaubens an ihre Exi-
stenz gefithrt hitten. Auch daB der Mensch nach und nach ein
Schaffender wurde und damit weniger dem Zufall ausgesetzt war,
daB} er zum Beispiel hinter das Geheimnis der Feuerbereitung kam
und dem Boden die Friichte zu entlocken vermochte, die er sich
wiinschte, hitte zum Fallenlassen der Gottesvorstellung beitragen
konnen. Aber es ist anders gekommen, ganz anders. Sie hat sich
«wie eine ew’ge Krankheit fortgeerbt» Jahrhunderttausende lang
bis ins zwanzigste christliche Jahrhundert hinein, und es besteht
keine Aussicht, daf} dieser Uebertragungsprozefl von Geschlecht zu
Geschlecht bald ein Ende haben werde.

Diese Zahigkeit 1Bt sich teilweise aus der menschlich-tierischen
Urangst und dem Verlangen nach Erlésung aus ihr, also psychisch,
auch aus der Notlage der Masse zu jeder Zeit und aus der einst
natiirlich bedingten, spiiter kiinstlich erhaltenen Unwissenheit er-
kliren. Ich, «Gott», bin um meine Existenzbedingungen wahrhaftig
nicht zu beneiden!

Wenn ich von kiinstlich erhaltener Unwissenheit spreche und die
Unwissenheit ehrlicherweise zu meinen Existenzbedingungen zih-
len muBl (Existenz in der Vorstellungswelt der Gldubigen), so fiihrt

19



	Die Evolution in christlicher Sicht : zum Anlass des 150. Geburtstags von Charles Darwin am 12. Februar 1959

