
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 3

Artikel: Die Evolution in christlicher Sicht : zum Anlass des 150. Geburtstags
von Charles Darwin am 12. Februar 1959

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
tfONATSSCHRffT-DER-F^^
.arau, März 1959 Nr. 3 9if 42. Jahrgang

Die Evolution in christlicher Sicht
Zum Anlaß des 150. Geburtstages von Charles Darwin am 12. Februar 1959

Kein Zweifel •—¦ die Diskussion um die Entwicklung und
damit auch um die Abstammung des Menschen lebt in unseren
Tagen wieder auf; wir sind die staunenden Zeugen einer eigentlichen

Evolutions-Renaissance! Die Tatsache, daß wir dieses

Jahr, 1959, außer der Wiederkehr des 150. Geburtstages von
Charles Darwin, auch den 100. Jahrestag des Erscheinens seiner

Abstammungslehre feiern, wird kräftig in das auflebende Feuerlein

hineinblasen; es ist möglich, daß sich das Feuerlein, wie
im 19. Jahrhundert, zur verzehrenden Lohe auswächst. Uns kann
das nur recht sein. Die Frage der Evolution ist zwar noch nicht
die eigentliche Zentralfrage der Entscheidung. Aber an dieser

Vorfrage scheiden sich bereits die Geister. An dieser Vorfrage
müssen sie sich bereits entscheiden, denn unausweichlich führt
die Entwicklungsfrage ins Zentrum dér Entscheidung, in die
Seinslehre, hinein.

II
Schon der heutige Stand der eben einsetzenden Diskussion

stellt uns vor die interessante Tatsache, daß Menschenwahrheit

hier und Gotteswahrheit dort wohl beide dasselbe

Begriffswort «Entwicklung» oder «Evolution» gebrauchen, daß
beide aber sich unter diesem selben Begriffswort doch recht
verschiedene Dinge vorstellen. Wir präzisieren den Unterschied
im sachlichen Gehalt des Begriffswortes «Entwicklung» in aller
Kürze wie folgt :

1. Die Evolution der Menschenwahrheit hält unbedingt fest

Inhalt

Die Evolution in christlicher Sicht

Der Existentialismus und seine Folgen

Charles Darwin

Unser Programm

Klerikalisierung der UNESCO

• -P Feuilleton:
u o

~) Gott sprach zu sich selber (2. Forts.)
; i »°

o u i

fr» «3 o t
-H Ci

an der inneren Kontinuität der Entwicklung, an der Tatsache

also, daß der Mensch sich aus dem Tierreich heraus entwickelt
hat und daß er deshalb auch heute noch dem unermeßlichen
Bereich der Organismen zugehört. Die Tatsache, daß sich der
Mensch seelisch und geistig über das Tierreich hinaus
entwickelt hat, wird durchaus anerkannt. Diese Tatsache aber

widerspricht in keiner Weise dem Prinzip der innern
Kontinuität; sie ist als Prozeß ein ebenso natürlicher Vorgang wie
die Entwicklung des Lebens über das Anorganische hinaus. Die
Menschenwahrheit hat gar keine andere Möglichkeit • als das

Bekenntnis zu dieser integralen Entwicklung und zu dieser

inneren Kontinuität. Sie kennt ja als real seiend nur diese

unsere kosmische Welt. Sie ist überzeugt, daß die christlichen
und die anderen rehgiösen Ansprüche auf ein reales Gottesreich

über oder hinter diesem kosmischen Universum reine
Fiktionen sind. Eingriffe von dieser fiktiven Gotteswelt her,
wie Schöpfung des Menschen und der Welt oder wie das Wunder,

sind hier a limine, sind hier schon von der großen
ontologischen Grundentscheidung her, völlig ausgeschlossen. Das

Werden und Entstehen ist in dieses allumfassende reale Sein

eingeschlossen. Alles, was heute ist und besteht, ist im
natürlichen Werdeprozeß zu dem Seienden geworden, das den heutigen

Bestand des real-kosmischen Universums ausmacht. Das

«Wie?» dieses Entwicklungsprozesses mag uns noch in vielen
Punkten recht geheimnisvoll sein. Das «Daß» aber, die
Tatsächlichkeit dieses Entwicklungsgeschehens, steht hier
unverrückbar fest.

2. Was nun der Christenglaube unter Evolution sich vorstellt,
ist etwas völhg anderes. Zwar wird die Evolution, wie schon
früher gezeigt, im Prinzip heute auch vom christlichen Lager
anerkannt und angenommen. Man kann sich hier den Vorwurf
der Rückständigkeit und der Ueberholtheit doch nicht mehr so

ruhig leisten wie früher. Nur muß es hier unter allen Umständen

aber eine Entwicklung sein, die den Grundgehalten des

Christenglaubens nicht widerspricht; eine Entwicklung also,
die sich mit den Grundgehalten des Christenglaubens in eine

Synthese hinein spannen läßt. Diese christlichen Grundgehalte
haben natürlich unter allen Umständen den Primat; hier darf
nichts preisgegeben werden; die Entwicklung hat sich diesem

dogmatischen Primat anzupassen. So weit wir die Theologie
von heute übersehen, zeigt sie zwei Möglichkeiten der Synthese :

a) Die Entwicklung wird vollinhaltlich angenommen, mit
ihrem Kernstück also, mit der Lehre von der inneren Konti-

17

t-» ^ n i



nuität und der Herkunft des Menschen aus dem Tierreich. Sie

steht aber nicht im Widerspruch zur christlichen Schöpfungslehre,

denn der Christengott hat diese Entwicklung so gewollt.
Gott hat bei der Schöpfung die Tendenz zur fortlaufenden
Weiterentwicklung in die Organismen hineingelegt. Diese Linie
der Synthesebildung haben wir bereits im «Freidenker» Nr. 12/
1958 im Aufsatz : «Gott wdl es » ausführlich erörtert.

b) Hier wird die Entwicklung noch nicht als gottgewollter
Prozeß gesehen, sondern als ein real-natürliches Geschehen, das

man heute einfach annehmen, das man der Naturwissenschaft
abnehmen muß — aber: Beileibe nicht die Entwicklung als

Ganzes! Beileibe nicht die durchgehende Kette der Entwicklung!

Gerade das Herzstück der Entwicklung, die innere
Kontinuität, der Uebergang vom Tier zum Menschen, gerade dieses

tragende Glied der Entwicklungskette — das wird aus der
Kette herausgebrochen. Die Entwicklung mag sich auswirken

vom Virus bis zum höchststehenden Primaten, nachher dann
wieder im Entwicklungsweg vom Urmenschen bis zum
Gegenwartsmenschen — für diese beiden Teilstrecken also fügt man
sich der naturwissenschaftlichen Einsicht; aber zwischen diesen

beiden Wegstrecken der Entwicklung öffnet sich ein
Abgrund, der nicht überbrückt werden kann. In diese klaffende
Lücke der Entwicklungskette nun wird Gott mit seinem

Schöpfungswunder, mit der Schöpfung des Menschen nach
seinem Bilde, hineingestellt. Die Theologie muß an dieser Lücke
unbedingt festhalten, muß sie unter allen Umständen offenhalten,

um mit dieser Lücke ihre Lehre von der göttlichen Schöpfung

zu retten. Kommen sich die beiden Wegstrecken der
Entwicklung zu nahe oder schließen sie sich gar fugenlos zu einer
innerlich geschlossenen Kontinuität, so muß der christliche
Schöpfungsgedanke wie in einem eisernen Würgegriff erstik-
ken und absterben. Nein, eine integrale und innerlich geschlossene

Entwicklung kann von der Kirche unter keinen Umständen

angenommen werden; was die Kirche übernehmen kann,
ist nur eine arg verstümmelte, eine um ihr Herzstück betrogene,
eine in zwei Wegstrecken auseinandergerissene Entwicklung!
Aber so, gerade nur so ist Entwicklung für die theologische
Synthese brauchbar; nur so ist sie verwendbar, daß an einem
bestimmten, der Theologie passenden Punkt vor der theologischen

Lücke die Kette abgerissen und an einem bestimmten,
wiederum der Theologie passenden Punkt hinter der Lücke
wieder angesetzt wird.

Ist sich wold die Theologie der Ungeheuerlichkeit ihrer
Willkür, ist sie sich wohl der Schwere ihres Eingriffs in eine
naturwissenschaftlich ausgearbeitete und begründete Theorie,
ist sie sich wohl ihrer Respektlosigkeit gegenüber einer ihr gar
nicht angehörenden Theorie bewußt? Wohl kaum!

IH

Ueber die neuesten Grosseto-Funde haben wir wiederholt
berichtet, der Leser ist im Bild. An diesem jüngsten Fund lassen

sich die christlichen Lösungsversuche wie an einem Schulbeispiel

aufzeigen.

Prof. Kaelin, Dozent für Zoologie an der katholischen
Universität Fribourg, geht zugleich auf beiden von uns dargelegten

christlichen Wegen. Einmal hat Gott die Entwicklung
selbst gewollt. Zum andern — Kaelin führt die Entwicklung
von unten her nur bis an die untere Grenze der bewußten
Lücke. Im Oreopithecus von Grosseto sieht er noch einen den

Hominoidea zugehörenden tierischen Ueberrest, sieht in ihm
die letzte und höchstmögliche Stufe der tierischen Entwick¬

lung vor der theologischen Lücke. Der bekannte Zoologe Prof.
Adolf Portmann (Basel), der sich von den Christen gerne als

ihr Gewährsmann verwenden läßt, hat sich in dieser Frage
noch nicht festgelegt. Er wird, je nach dem Ausgang der
Untersuchung, den Oreopithecus mit Kaelin zusammen als die

von unten her gesehene letztmögliche tierische Stufe oder aber,

gegen Kaelin, als die vom Menschen her gesehene erstmögliche,

aber doch bereits menschliche Stufe hinter der theologischen

Lücke ansehen. Aber auch er wird bemüht sein, mit den

Theologen zusammen unter alleu Umständen die Lücke selbst
offen zu halten.

Mag sein, daß die integral-wissenschaftliche Entwicklungslehre

nach Abschluß ihrer Untersuchung Portmann recht
geben wird. Der Unterschied zwischen ihr und Portmann besteht
aber deutlich darin, daß die integrale Entwicklungslehre am
Offenhalten dieser Lücke keineswegs interessiert ist; für sie

ist die innere Kontinuität, das Hervorgehen des Menschen aus
dem Tierreich Voraussetzung und tragendes Element der
Entwicklung. Sollte die Untersuchung dazu nötigen, so wird sie

die Grosseto-Funde oluie alle Bedenken auch mitten in die
Lücke hineinstellen, wird sie in ihnen ein Bindeglied mehr für
die Verbindung von Tier und Mensch, ein Beweisstück mehr
für die innere Kontinuität sehen.

Alle christlichen und christlich interessierten Naturwissenschafter

werden sich bemühen, auch in dieser interessanten

Sonderfrage die theologische Lücke offen zu halten und der

Theologie schön zu Diensten zu sein. Sie werden die Grosseto-

Funde vor oder hinter die Lücke, niemals aber als Bindeglied
in die Lücke selbst hineinstellen; sie wollen diese Verbindung,
diese Kontinuität durchaus niclit, sie wollen, um ihrem christlichen

Glauben dienlich zu sein, die Lücke und den Unterbruch.

Die integrale Naturwissenschaft ist weder an den christlichen

Glauben noch an das Offenhalten dieser Lücke gebunden.

Für sie sind nicht theologische, sondern sachlich-wissenschaftliche

Ueberlegungen entscheidend. Sie wird also die

neuen Funde entweder vor oder hinter oder aber, wenn es von
der Sache her geboten ist, mitten in die Lücke hineinstellen.
Das ist, knapp formuliert, die heutige Lage in dieser Frage.

IV

Gerade im rechten Moment nimmt im «Kirchenblatt für die

reformierte Schweiz», Nr. 23/58, S. 363, Pfarrer Dr. Gottlob
Wieser Stellung zu der uns hier beschäftigenden Frage und
bestätigt aufs beste, was wir hier in den drei vorausgehenden
Abschnitten dargelegt haben. Pfr. Wieser stellt allen Fragen weit
offen, ist besonnen und vornehm in seinem Urteil, macht aber

in Glaubensfragen keine Konzessionen. Er darf als guter
Repräsentant der heutigen Theologie angesehen werden.

Er bespricht die eben erschienene 4. Auflage des Buches

«Vom Ursprung des Menschen» von Portmann und rühmt, als

Theologe, an Portmann besonders folgende Punkte:

Mag die Menschheitsgeschichte weit nach rückwärts in die
Millionen von Jahren hinaus verlängert werden — auch die
ältesten Funde sagen nichts über den Ursprung des Mensclien.
Sie sind nicht Bindeglied zwischen Tier und Mensch. Alle Spuren,

die vom Urmenschen zeugen, weisen auf ein schon voll
entwickeltes menschliches Wesen hin. Gestalt und Entwicklungsart,

Sozialbindungen und psychisches Leben, das alles,

was im heutigen Mensclien naturhaft vor uns ist, das müssen

wir auch schon dem Urmenschen zusprechen. Auch dieses

frühgeschichtliche Leben gehört bereits zur Eigenart des Menschen.

18



Portmann sieht immer den Menschen, auch den Urmenschen,
schon in seiner geistleiblichen Gestalt und damit auch schon

ganz verschieden vom Tier.
Dann kommt der Theologe Wieser zum Wort. Als Theologe

zieht er aus dem allem folgende, auch für uns recht aufschlußreichen

Schlüsse: Die Theologie hält zusammen mit dem
berühmten Zoologen Portmann fest an der Lücke in der Kette
der Entwicklung. Damit stehen beide, Theologie und
Portmann, auch schon vor jenem Geheimnis, von dem die biblische
Schöpfungsgeschichte redet — daß Gott den Menschen nach
seinem Bilde geschaffen hat. Die Wissenschaft kamt das nicht
aussprechen, weil es außer dem Bereich ihrer Forschung liegt.
Sie kann es aber auch nicht widerlegen, weil der Ursprung des

Menschen im Geheimnis dieser Lücke verborgen bleibt. Hier
bleibt also der Raum frei für den Glauben, der das biblische
Zeugnis als Offenbarung annimmt. Der Christenglaube hat also

keinen Anlaß, die Wissenschaft zu bekämpfen: noch weniger
freilich hat er Anlaß, die Bibel der Naturwissenschaft zu
unterstellen. Wenn es dem Christenglauben gelingt, die
wissenschaftliche Forschung vor dieser Lücke zum Stehen zu bringen,

so können uns die wissenschaftlichen Ergebnisse nie
ängstigen. Sie werden ja nie die Gewißheit erschüttern, daß Gott
Himmel und Erde und daß er den Menschen nach seinem
Bilde geschaffen hat.

So argumentiert der Theologe Wieser. In einem Punkte können

wir ihm sofort beipflichten: Gewiß, vor einer derart
unselbständigen, bibelhörigen Naturwissenschaft, die immer nach
der Kirche hinüberschielt, vor der braucht sich der Christenglaube

gewiß nicht zu ängstigen. Es könnte sich aber eines Tages

doch zutragen, daß diese bibelhörige Naturwissenschaft
entlarvt und aus dem Bereich der eigentlichen Wissenschaft
ausgeschieden wird. Dann allerdings müßte die Kirche
einsehen, daß sie sich zu früh in den Schutz einer unhaltbaren
Synthese begeben und daß sie sich nur zu willig, nur zu
kritiklos einer auf den Bibelglauben bereits zugeschnittenen
Naturwissenschaft anvertraut hat. Die Kirche muß heute schon

einsehen, daß diese ihre Stütze eines Tages zusammenbrechen
wird. Dann sieht sich die Kirche auch wieder zurückgeworfen

in die Spannung der einen großen Entscheidung, der
Entscheidung zwischen Menschenwahrheit und Gotteswahrheit.

V
So ist das also : Christenglaube und Theologie anerkennen

gewiß die Entwicklung, aber nur in ganz bestimmten, vom
Christenglauben gezogenen Grenzen und Schranken. Die
Kontinuität der Entwicklung vom Tier zum Menschen, die innere
Kontinuität der gesamten Welt der Organismen mit Einschluß
des Menschen — das alles wird abgelehnt. Die Theologie will
zwischen Tier und Mensch die große Lücke, sie will hier die
Leere, das geheimnisvolle Vakuum. In dieses geheimnisvolle
Vakuum stellt die Theologie ihre biblische Lehre von der
Schöpfung des Menschen durch Gott. Die Rettung des

babylonisch-biblischen Schöpfungsmythus ist der Theologie wichtiger

als die Schaffimg und Geltung einer integral-wissenschaftlichen

Naturwissenschaft und Wissenschaft.
Von Tag zu Tag wird die Diskussion interessanter, spannender,

lebendiger, aufschlußreicher. Wir freuen uns der Dinge,
die da noch kommen werden. Omikron

Wir liefern bereits die 2. verbesserte, mit Register und Literaturver¬
zeichnis versehene Auflage aus!

ERNEST GARDEN

Sagt die Bibel die Wahrheit?
265 Seiten, Leinen mit Schutzumschlag DM 9.80

Dieses Buch hat sich in freigeistigen Kreisen sehr schnell seinen Platz
erobert, und daß schon nach einem Jahr die neue Auflage notwendig
wurde, beweist, daß E. Brauchlin recht hatte, wenn er dem Autor
nach Durchsicht des Manuskriptes schrieb:

Ihr Werk bat den Vorzug, kraft Beiner sprachlichen Haltung einem großen
Leserkreis zu dienen. Eb ist allgemein verständlich und doch bo gehalten, daß
auch der höhergcbildete Leser nicht herabzusteigen braucht.
Das beste Gewand der Wahrheit ist immer die Einfachheit.

Dr. E. Haenßler schreibt:
Angenehm fällt der vornehme Ton gegenüber allen konfessionellen Anliegen
auf. Bei aller Schärfe der Bachlichen Ablehnung, man findet viele Versuche,
zu verstehen und zu rechtfertigen. Den tragenden philosophischen Einsichten

muß ich beipflichten.
Das Werk ist bei der Geschäftsstelle der FVS oder jeder guten
Buchhandlung zu beziehen. Metta Kilian Verlag, Lüneburg

Gott sprach zu sich selber
Von Ernst Brauchlin 2. Fortsetzung

Es gibt ein tiefsinniges Buch mit dem Titel «Die Welt als Wille
und Vorstellung». Aber es gibt keines, das da hieße, «Gott als Wille
und Vorstellung». Und doch wäre es nicht ganz unnütz, wenn ein
solches bestände. Darüber, daß ich, Gott, Vorstellung bin, nichts
mehr und nichts weniger, nichts als eine menschliche Idee — und
Ideen sind ja immer irgendwie bildhaft — ist kaum mehr zu
sprechen. Die Frage ist, ob ich auch Wille sei.

Vorstellung bin ich seit Jahrhunderttausenden, von den ersten
Regungen des menschlichen Geisteslebens an bis auf den heutigen
Tag. Viele halten dies für einen Beweis dafür, daß mir eine Realität

entspreche. Allein die Dauer und die Allgemeinheit einer
Vorstellung sind keine Beweise für deren Wahrheit. Die Vorstellung
von der Erde als Mittelpunkt des Alls bestand bis in die Neuzeit
hinein (die katholische Kirche hat die Schriften des Kopernikus vor
noch nicht einmal 150 Jahren von der Liste der verbotenen
Bücher — Index — gestrichen), und wehe dem, der an dieser «Wahrheit»

gerüttelt hätte! Galilei hat es erfahren und Giordano Bruno
auch.

Wenn ich sagen könnte, daß ich vor Jahrhunderttausenden
Vorstellung war, so wäre alles in bester Ordnung; denn daß sich in der
schwerfälligen, dumpfen Traumwelt des gehetzten Frühmenschen

die Vorstellung Dämon (oder Gott) gebildet hat, ist verständlich,
ja sie kann als Erklärungsversuch für rätselhafte Vorkommnisse als
der erste geistige Vorstoß gewertet werden, wenn er auch in die
Irre führte. Es läßt sich die Möglichkeit denken, daß die schlechten

Erfahrungen mit den Göttern, die sich um Gebete, Beschwörungen

und Opfer nicht kümmerten, allmählich zum Zweifel an
ihrer Macht und endlich zur Aufgabe des Glaubens an ihre
Existenz geführt hätten. Auch daß der Mensch nach und nach ein
Schaffender wurde und damit weniger dem Zufall ausgesetzt war,
daß er zum Beispiel hinter das Geheimnis der Feuerbereitung kam
und dem Boden die Früchte zu entlocken vermochte, die er sich
wünschte, hätte zum Fallenlassen der Gottesvorstellung beitragen
können. Aber es ist anders gekommen, ganz anders. Sie hat sich
«wie eine ew'ge Krankheit fortgeerbt» Jahrhunderttausende lang
bis ins zwanzigste christliche Jahrhundert hinein, und es besteht
keine Aussicht, daß dieser Uebertragungsprozeß von Geschlecht zu
Geschlecht bald ein Ende haben werde.

Diese Zähigkeit läßt sich teilweise aus der menschlich-tierischen
Urangst und dem Verlangen nach Erlösung aus ihr, also psychisch,
auch aus der Notlage der Masse zu jeder Zeit und aus der einst
natürlich bedingten, später künstlich erhaltenen Unwissenheit
erklären. Ich, «Gott», bin um meine Existenzbedingungen wahrhaftig
nicht zu beneiden!

Wenn ich von künstlich erhaltener Unwissenheit spreche und die
Unwissenheit ehrlicherweise zu meinen Existenzbedingungen zählen

muß (Existenz in der Vorstellungswelt der Gläubigen), so führt

19


	Die Evolution in christlicher Sicht : zum Anlass des 150. Geburtstags von Charles Darwin am 12. Februar 1959

