
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 2

Artikel: Bundesrätliches

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
MONATSSCJdlllFT-DER^
Aarau, Februar 1959 Nr. 2 42. Jahrgang

Bundesrätliches
Vom Bücherschrank grüßt Nietzsche zu meinem Schreibtisch

herüber. Deutlich lese ich auf einem der Buchrücken : «Menschliches,

Allzumenschliches!» Da wäre ich wahrhaftig beinahe
dem Analogie-Zauber erlegen, und schon wollte meine Hand

tippen: «Bundesrätliches, Allzubundesrätliches!» Nicht doch,
wir dürfen nicht jeder Versuchung zum Zauber nachgeben.
Zudem ist ja noch gar nicht ausgemacht, ob im Bundesrat

BR.) es überhaupt zu einem «Allzu», zu einer Uebermar-

chung kommt; wenn ja — ob die Uebermarchung just nach
der Seite der bundesrätliclien Funktion hin oder aber nach
einer andern Seite hin sich auswirkt. Unsere Untersuchung
wird zeigen, wie es mit einem «Allzu» steht. Wo wir
Uebermarchung feststellen und mißbilligen müssen, müssen wir diese

Mißbilligung auch aussprechen. Demokratie ist nicht nur
Diskussion, sie lebt auch von der offenen Diskussion.

/. Bundesrat Dr. G. Lepori

Im Spätherbst 1958 tagten in Basel die Delegierten der Kon-
servativ-Christlichsozialen Partei der Schweiz. Anwesend waren
auch die drei katholischen Bundesräte. Bei diesem Anlaß
sprach BR. Dr. G. Lepori über «Stellung und Aufgabe der
Parteien». Die Rede ging aber in Gehalt und Bedeutung weit über
das hinaus, was der Titel in Aussicht stellte. Wir setzen die
Kenntnis der Rede auch bei unseren Lesem voraus und kommen

hier nur auf einige ihrer grundlegenden Positionen
zurück. Diese haben in uns und auch in andern Kreisen der
Schweiz allerlei Ueberlegungen wachgerufen.

Wir wissen es aus der Geschichte und aus unseren
Auseinandersetzungen : Die Romkirche hält unbedingt fest an der absoluten

Geltung ihrer Lehre ; sie kann wohl aus taktischer Ueberlegung

da und dort diese Absolutheit etwas zurückstellen, sie
kann sie aber nie preisgeben. Damit soll kein Vorwurf
ausgesprochen sein ; andere Religionsformen zeigen diese starke
Bindung an den Absolutismus ebenfalls,besonders stark diejenigen
Religionen, die sich wie Protestantismus, Judentum imd Islam
als Monotheismus ausgeben.

Und nun zeigt der Vortrag von BR. Lepori ein überaus
instruktives Spiel mit zwei gegensätzlichen Tendenzen: Einmal
soll im Interesse der Verständigung mit anderen Parteien und
im Interesse der Anpassung an unsere Zeit der konfessionelle
Absolutheitstrieb gebändigt und zurückgestellt werden; im
selben Augenblick aber reißt dieser Trieb, dem jede Anpassung
und Einschränkung im Innersten widerspricht, alle die schönen
Konzessionen wieder zu Fetzen, nimmt die dargebotene Ver-

ständigungshand wieder zurück. Beide Tendenzen setzen sich

im Vortrag durch. Da streckt sich uns die bundesrätliche Hand

zur Versöhnung und Verständigung entgegen; wollen wir
zugreifen, so versetzt uns dieselbe Hand, nunmehr als Werkzeug
des Absolutismus, einen schmerzhaften Stoß.

Nachdenklich stimmen schon die einleitenden Sätze. Der
Redner kennt nur zwei Wurzeln für den Baum der abendländischen

Geschichte und Kultur: Die klassische Antike und das

Christentum. «Mit aller Entschiedenheit lehnen wir jedes
Abrücken von den Grundsätzen ab, die unsere Kultur begründet
haben.» Diese Vereinfachung ist unhaltbar. Unsere abendländische

Gegenwart ist das Erbe der gesamten vorausgegangenen
Geschichte. In dieses Erbe gehört, genau so wie die klassische

Antike und wie das Christentum, auch der unablässige und
zähe Befreiungskampf des europäischen Geistes gegen den

religiösen Glaubenszwang und gegen die absoluten Wahrheilsansprüche

des Christenglaubens. In dieses Erbe gehören auch die
heißen Bemühungen, auf dem Boden der Realität selbst und
nicht mehr auf dem Boden christlicher Offenbarung eine neue,
vom Christenglauben unabhängige Wahrheit zu schaffen;
Bemüliungen, die sich in Forschung und Wissenschaft, in
Philosophie und Literatur so stark durchgesetzt haben, daß sie aus

unserem Erbe nicht mehr weggedacht werden körnten und das

Geschick des Abendlandes zum mindesten ebenso stark
mitbestimmen wie Antike und Christentum. In das Erbe des

Abendlandes gehört alles das, was die Renaissance, was die

Aufklärung, was das 19. Jahrhundert und was das Henken des

Gegenwartsmenschen nach zwei Weltkriegen mit ehernem Griffel

in unsere Geistesgeschichte eingeschrieben haben. Vom

Inhalt

Bundesrätliches

Gedanken Brauchlins

Kennen Sie die Sammlung «Wissen und Wahrheit»?

Splitter und Späne

Aus der Bewegung

Feuilleton : Gott sprach zu sich selber. 1. Forts.

K J o rr



bundesrätlichen Redner wird das alles glatt ignoriert und unter

den Tisch gewischt; damit wird es natürlich nicht aus der
Welt geschafft. Herrn BR. Lepori möchten wir liier höflich
bitten, einmal Jakob Burckhardts «Weltgeschichtliche Betrachtungen»

und darin besonders aufmerksam die Sätze über die
«terribles simplificateurs» der Weltgeschichte anzusehen.

Und mm zunächst die Tendenz zur Bändigung des Absolutismus,

die Tendenz zur Verständigung und Anpassung. Da geht
BR. Lepori erfreulich weit. Er will nicht nur Koexistenz, er
will gute Zusammenarbeit mit den andern christlichen
Parteien. Er geht noch weiter: Er anerkeimt auch den modernen
Staat, dessen freiheitliche Grundeinstellung und auch Laizität,
«wenn man darunter seine unbeschränkte Autorität in
zeitlichen Belangen und sehie volle Handlungsfreiheit in der
politischen Organisation der Gesellschaft versteht». Mit seiner Partei

zusammen lehnt er sogar den Klerikalismus ab, der sich
in die politische Einflußsphäre des Staates einmischen will.
«Wir streben keine geistige Hegemonie an, denn wir führen
unseren Kampf auf politischer und nicht auf religiöser Ebene.»

Doch Schlag auf Schlag, mit recht robusten Ellenbogenstö-
ßeii, setzt sich nun auch die gegensätzliche Tendenz, der
religiöse Absolutheitstrieb, durch; er widerspricht allem, was
unmittelbar vorher in so erfreulicher Weise zugestanden worden
ist. Mit schroffer Gebärde nimmt die zweite Hand zurück, was
die erste im Dienste der Verständigung angeboten hat. Denn
da heißt es: «In diesem Sinne verlangt die Konservativ-Christlichsoziale

Volkspartei, der Staat möge die Tatsache anerkennen,

daß die Religion nicht von der menschlichen Persönlichkeit

getrennt werden darf ; daß die Kirchen in der Ausübung
ihrer geistlichen Sendung nicht beeinträchtigt werden dürfen,
sondern im Gegenteil bei deren Erfüllung die nötige Unterstützung

finden müssen.» — «Sie verlangt auch, daß aus der
Bundesverfassung die Ausnahmebestimmungen verschwinden, die
mit dem demokratischen Grundsatz von der Gleichheit aller
Bürger sich niclit vertragen. Wenn die Religion auf den
Menschen ihren Einfluß ausübt, sein Denken und Handeln
bestimmt, dann ist es nicht zulässig, sie aus dem öffentlichen
Leben auszuschalten.»

Diese Widersprüche und Gegensätze im Vortrag eines
katholischen BR.s stimmen uns recht nachdenklich. Irgendwie müssen

wir damit ins reine kommen. Darum bitten wir alle, denen
diese Fragen wie uns am Herzen liegen, Christen und Nicht-
christen, und bitten besonders BR. Lepori, mit uns die
nachstehenden Folgerungen, die sich uns ergeben haben, durchzudenken.

Wir bitten um sachliche Widerlegung, wo das möglich
ist, damit wir aus der Widerlegung lernen; wir bitten um
Zustimmung, wo sie möglich ist, weil auch Zustimmung zur
Klärung beitragen kann.

1. BR. Lepori ist das Opfer einer falschen Alternative. Er
kennt nur zwei Parteien: Christliches Abendland hier —
östlicher Bolschewismus dort! Nur zwischen diesen beiden Größen
haben wir zu wählen, haben wir uns zu entscheiden. Er übersieht

dabei gänzlich die dritte Größe, die doch immer auch

mit im Spiele ist; eine ursprünglich und echt abendländische
Größe, denn sie hat ihre Wurzeln in der griechischen
Philosophie. Eine Größe, die sich mit dem Christenglauben nicht
mehr identifizieren kann, die aber auch dem Bolschewismus
fern liegt. Diese dritte Größe hat den Nachteil, daß sie
politisch in keiner Weise organisiert ist, darum auch nicht so

augenfällig, so konkret faßbar in Erscheinung tritt. Aber sie ist
trotzdem da, sie wirkt und lebt, sie setzt sich durch im geisti¬

gen und kulturellen Leben, in Forschung, Wissenschaft und
Philosophie. Ln Vorbeigehen erinnern wir rasch an nur vier
Namen: Gottfried Keller, Jakob Burckhardt, August Forel,
Karl Spitteier. Diese dritte Größe ist keine Belanglosigkeit,
denn sie setzt sich auch durcli in unserer Bundesverfassung.
Deutlich muß das ausgesprochen und deutlich auch verstanden
werden. Der Geist unserer Verfassung ist nicht der Geist des

Christenglaubens, trotz der Präambel; er ist aber auch nicht
der Geist des Bolschewismus. Unsere Verfassung ist getragen
vom Geist dieser dritten Größe. Auch ein katholischer BR.
darf diesen Geist nicht einfach ignorieren, denn auf diese
Verfassung hat er anläßlich seiner Wahl seinen Eid geleistet. Er
muß mit dieser Größe rechnen; von dem Moment an, wo er
mit ihr rechnet, bricht seine einfach zweigliederige Alternative
zusammen. Die Preisgabe dieser Alternative mag schwerfallen,
demi sie ist eine taktische Waffe, die in der Hand seiner Partei
dem konfessionellen Absolutismus vortreffliche Dienste zu
leisten vermag. Die Alternative muß aber preisgegeben werden,
weil sie sachlich falsch ist ; weil sie den realen Gegebenheiten
und damit auch der Wahrheit widerspricht.

2. BR. Lepori steht immer noch im Dienste dieser unhaltbaren

Alternative, wenn er nur die ausgesprochen christlichen
Parteien der Schweiz zur Zusammenarbeit mit seiner Partei
aufruft.

Was soll das heißen? Die meisten und größten Parteien
bekennen sich in ihren Statuten nicht zum Christenglauben,
sondern zur konfessionellen Neutralität. Die wenigen und kleinen
Parteien, die bekenntnismäßig auf christlichem Boden stehen,
haben gerade aus ihrem protestantischen Bekenntnis heraus

große Mühe, sich auch nur politisch unter die Fittiche der
alten katholisch-konservativen Partei zu stellen. Was soll das

heißen? Soll die ganze dritte Größe, wie wir sie eben dargestellt

haben, von der eidgenössischen Zusanunenarbeil
ausgeschlossen werden? Zu ihr gehört aber nicht nur der Geist
unserer Verfassung, zu ihr gehören auch alle die großen Parteien,
die sich nicht mehr positiv zum Christenglauben, wohl aber

zur konfessionellen Neutralität bekennen. Soll mit dieser von
BR. Lepori vorgeschlagenen Zusammenarbeit etwa eine christlich

konfessionelle Front in der Eidgenossenschaft aufgebaut
werden? Das wäre schlimm und unhaltbar; das würde dem

Geist nicht nur unserer Verfassung, sondern auch dem Geist

unserer Armee widersprechen. Verfassung und Armee fragen
niclit nach Konfession oder Weltanschauung, sie verlangen
einfach die Erfüllung der freiheitlich-eidgenössischen Pflicht. Sic

verlangen diese Pflichterfüllung gleicherweise von Christen,
Halbchristen und Nichtchristen, von Jenseits- und von
Diesseitsgläubigen.

Verlangt das Schicksal vom Abendland den Entsclieiduugs-
kampf mit dem Osten, so ist die Sache des Abendlandes von
vorneherein verloren, wenn das Abendland als ausschließlich
und eindeutig christliches Abendland dem Osten entgegentreten

will. In solchen Kreuzzugsvisionen mag sich wohl die
katholisch-mittelalterliche Romantik noch munter ausleben, mag
auf Erneuerung des konstantinischen Kreuzwunders «In hoc

signo vinces» hoffen. In einem solchen Kampf würde einfach
christlicher Absolutismus dem bolschewistischen Absolutismus

entgegentreten. Dieses Abendland kann sich aber nach fast

2000jähriger christlicher und sehr unchristlicher Geschichte

mit dem christlichen Absolutismus nicht mehr identifizieren.
Gerade in der Geistesgeschichte des Abendlandes ist zu viel
geschehen seit Konstantin. Das Christentum hält wohl noch fest

10



an seinem Glauben an seine absolute Geltung, über diese

Geltung selbst aber als Tatsache und Gegebenheit verfügt es nicht
mehr. Im Zeichen des Kreuzes kann das Abendland nicht mehr
siegen.

Wenn wirklich im fahlen Morgengrauen der weltgeschichtlichen

Entscheidung das Abendland gegen den Osten antreten
muß, so sollen die Banner, die auf der Seite des Westens
entrollt werden, die Banner der demokratischen Freiheit sein, die
Banner derjenigen Ideale, denen auch unsere Verfassung und
unsere Armee dienen; diese Ideale lassen jedem seine eigene
gläubige Einstellung, unter diesen Bannern werden Christen,
Halbchristen und NichtChristen kämpfen gegen den östlichen
Absolutismus, der alle diese westlich-demokratischen Freiheiten

verneint und vernichtet. Unter dem Banner dieser Freiheit
ist vielleicht ein Sieg des Abendlandes noch möglich — unter
dem Banner des christlichen Absolutismus sicher nicht mehr.

3. BR. Lepori will zwischen den irdisch-zeitlichen Belangen
des Staates und dem außerzeitlich-religiösen Anliegen seines

Glaubens eine scharfe Grenze ziehen. Er anerkennt, wie wir
gesehen haben, die freiheitlich-laizistische Tendenz des Staates

— aber eben nur in dessen irdisch-zeitlichen Belangen. Hier
also will er keinen Klerikalismus und keine Hegemonie seiner
Partei.

Diese Trennungslinie läßt sich wohl in der Theorie, nicht
aber in der Realität der Praxis ziehen. Diese Unmöglichkeit
beweist eben unser Redner; er selbst durchbricht wiederholt diese

Tremiungslinie. Er verweist den Staat in den Bereich seiner
zeitlichen Aufgaben und will also diesen Bereich respektieren.
Zugleich aber verlangt er vom Staat die Anerkennung und
Leistung eminent religiöser Pflichten; denn dieser Staat soll
anerkennen, daß die Religion nicht von der menschlichen Person

getrennt werden darf; dieser diesseitige Staat, der sich mit
vollem Recht zur Glaubens- und Gewissensfreiheit seiner Bür-

Die größte Erzieherin
«Die katholische Kirclie ist die stärkste Autoritäts- und

Ordnungsmacht dieser Erde. Sie ist die größte Erzieherin der
Menschen und Völker zur geistigen Erfassung und Auffassung des

Autoritätsgedankens, weil sie die menschliche Autorität
einordnet in die natürliche Ordnung der Uebernatur.»

Bundesrat Dr. Philipp Etter
im Frontenfrühling 1934

ger bekennt, wird von BR. Lepori verpflichtet, nicht nur die
Kirche in der Ausübung ihrer geistlichen Sendung niclit zu
beeinträchtigen, dieser Staat der Glaubens- und Gewissensfreiheit

wird von unserem Redner auch verpflichtet, den Kirchen
und deren geistlicher Sendung die nötige Unterstützung zu
leisten.

Unklarheit und Widerspruch liegen offenkundig zu Tage.
Sie sind auch kaum zu vermeiden, denn die vom Redner geforderte

Trennungslinie ist in der Praxis niclit möglich. So weit
das Glaubensgut der Konfessionen, nach der Meinung des Glaubens,

im überirdisch-überzeitlichen Raum schwebt und bleibt,
wird auch der moderne Staat in diesen für ihn fiktiven Raum
nicht eindringen. Nun wirkt sich aber das Glaubensgut immer
auch im Bereich der Realität und der Zeitlichkeit aus; damit
manifestiert es sich sofort auch im Bereich des Staates und
dessen Zuständigkeit. Da der Staat heute auf die Aufgabe, den

konfessionellen Frieden zu sichern, nicht verzichten kaim, muß

er hier in seinem legitimen Machtbereich mit seinen ihm
rechtmäßig zukommenden Mitteln zum Rechten sehen ; er muß
in diesem Fall auch religiöse Belange anfassen und sie seiner

Rechtsprechung unterstellen. Staat und Partei können die vom

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 1. Fortsetzung

«Bei Gott ist kein Ding unmöglich», sagt der Mensch, und er
hat recht damit. Er h ä t t e recht, wenn er sich dabei klarmachte,
was ich, Gott, bin und woher ich komme, daß ich nichts anderes
bin als ein menschlicher Gedanke. Und weil ich das bin, gibt es

für mich keine Hindernisse: Gedanklich fliegt der Mensch mit
erdgebundenen Kräften nach fernen Gestirnen, gedanklich macht
er sich einen Himmel zurecht, schafft seinen Widersachern eine
Hölle, läßt menschgewordene Götter oder gottgewordene Menschen
körperlich aufsteigen in den gedanklich gebauten Himmel, und,
weil «Gott» ein Gedanke ist, kann er die Sonne stillestehen lassen
zu Gibeon und den Mond im Tale Ajalon; er kann das Meer
rückwärts fließen lassen. Tote lebendig machen, es gibt gar nichts.
kein noch so verwunderliches Wunder, das nicht im Machtbereiche
Gottes, des Gedankens, der Vorstellung, der Einbildung läge.
In diesem Sinne hat der Mensch recht, wenn er sagt, daß bei Gott
kein Ding unmöglich sei; aber er meint es in der Begel anders,
weil er nicht weiß, was «Gott» ist. Denn wüßte er's, so — gäbe es
für ihn keinen Gott.

Ja. wenn der Mensch über meinen Ursprung nachdächte, wenn
er sich Bechenschaft darüber ablegte, was ich, Gott, bin, dann
lägen die Dinge anders, dann würde ich erkannt, entlarvt, dann
wäre es aus mit mir, das heißt: ich wäre auch in der menschlichen
Erkenntnis das, was ich bin: das Unseiende, das Nichts.

Aber der Mensch schafft sich über meinen Ursprung keine Klarheit.

(Man mißverstehe mich nicht, wenn ich sage «meinen Ursprung».
Ich habe keinen Ursprung, ich bestehe nicht und kann deshalb
keinen Ursprung haben. Aber weil ich ein Gedanke bin, ein
menschlicher Gedanke, und der Mensch diesen Gedanken Gott
nennt und kraft des Gedankens «Gott» in unerhörtem Maße sein
eigenes Schicksal ist, muß ich von mir als von einem Ich reden,
und in diesem Sinne ist auch das Wort «Ursprung» zu verstehen.)

Mein Ursprung ist das menschliche Gehirn. Vor Jahrtausenden
bin ich darin entstanden; im Oedland der Unwissenheit hat mich
die Angst erzeugt, immerhin auf Grund der menschlichen Erfahrung,

daß jede Tat von einem Täter ausgeht. Aber für die Schrek-
ken der Natur war ein solcher in der engen Erfahrungswelt ganz
und gar unmöglich. Blitz, Donner, Sturm, Wasserfluten, Verfinsterungen

der Sonne waren zu gewaltige Ereignisse, als daß die
Verursacher von der gewöhnlichen Art (Mensch oder Tier) hätten sein
können. Es mußten Wesen sein, die irgendwo draußen, droben in
unheimlicher Unsichtbarkeit hausten.

An dieser Auffassung ist nichts Sonderbares. Wenn der Mensch
eine Erscheinung nicht durchschaut, so deutet er sie. Das tut er
heute noch. Und daß er das damals, vor Hunderttausenden oder
Millionen von Jahren, tat, mag das Kennzeichen dafür gewesen
sein, daß er sich über den Zustand der Tierheit erhoben hatte,
denn das Tier deutet nicht.

Auch daran, daß der Mensch diesem unbekannten Verursacher
menschliche oder tierische Gestalt gab, gewöhnlich in schrecklicher
Verzerrung —¦ Tierleiber mit Menschenköpfen oder Menschenleiber
mit Tierfratzen —-, irgendwie anders, gewaltiger, scheußlicher,
schreckenerregender, ist nichts Verwunderliches. Sie mußten bei
aller Aehnlichkeit anders sein als er, der ihnen unterworfene, ihren
Schlägen ausgesetzte, stets gehetzte, wehrlose Mensch.

So bin ich. Gott, aus der Drangsal der Unwissenheit sozusagen

11



Redner geforderte Trennungslinie weder anerkennen noch

praktisch festhalten.
Unhaltbar auf jeden Fall ist es, daß BR. Lepori diese

Trennungslinie statuiert und festgehalten wissen will, da er sie

selbst durchbricht; unhaltbar auf jeden Fall ist es, daß BR.
Lepori, trotz seinem Festhalten an dieser Linie, dem Staat alle
korrektiv-prohibitiven Rechtsmittel aus der Hand schlägt, ihn
dagegen verpflichtet, den Konfessionen bei der Durchsetzung
ihrer geistlichen Sendung behilflich zu sein.

Und nun sind wir erst recht froh, daß wir der von Nietzsche
ausgehenden Versuchung widerstanden und den Ausdruck «All-
zubundesrätliches» vermieden haben. Zeigt doch unsere
Diskussion ganz klar, daß BR. Lepori nicht in der Richtung
seiner bundesrätlichen Stellung und Funktion hin exzediert; in
dieser Richtung müssen wir, wenigstens in der hier uns
interessierenden Frage, sogar ein leichtes Defizit und Minus feststellen;

das «Allzu» wirkt sich deutlich aber in der Richtung
seiner Partei- und Glaubenszugehörigkeit aus.

//. Bundesrat Dr. F. Wahlen

Lange schon vor seiner Wahl zum BR. hat uns Dr. Wahlen
init seinem Vortrag vor der Neuen Helvetischen Gesellschaft
Zürich Anlaß gegeben, uns über seine handfeste Frömmigkeit
unsere eigenen Gedanken zu machen («Freidenker» Heft 3/57,

p. 92). Wir haben ihm dort auch eine Frage gestellt, die leider
bis heute unbeantwortet geblieben ist. Diese handfeste
Frömmigkeit manifestiert sich nun erneut, da der neugewählte BR.
Wahlen seinen Eid auf die Verfassung ablegt. Wie die Presse

mitteilt, ruft der neue BR. Gott an und bittet ihn um göttliche
Zeugenschaft und um göttlichen Beistand. Zeugenschaft und
Beistand wofür? Der Christengott als Zeuge und Beistand in
der Einhaltung der Verfassung? Das geht recht leicht von den

Lippen — überlegen wir uns das einmal!

notwendigerweise emporgewachsen; ich war eine Idee, und das will
für den geistigen Zustand des Menschen jener Urzeit schon etwas
heißen. Aber daß ich jetzt noch bin, im zwanzigsten Jahrhundert
(20. Jahrhundert — Wer lacht da nicht!!), daß ich jetzt noch als

ernstgenommene Idee in den Köpfen herumgeistere und Unfrieden
zwischen den Menschen stifte, durch den Zeitungswald brause, in
die Politik hineinspiele, die Erziehung leite, und so weiter, das will
mir nicht in den Kopf, würde ich sagen, wenn ich einen Kopf
hätte. Begreiflich ist es nur vom menschlichen Kopf aus, wo, wie
ich gesagt habe, mein Ursprung ist.

O die Menschen! Sie haben Rechnungen erfunden, worin eine
unbekannte Größe vorkommt. Sie nennen diese X. Durch allerlei
Manipulationen, Hin- und Herschieben von Zahlen von der einen
auf die andere Seite, wobei sie Plus in Minus und dieses in Plus
verwandeln, gelingt es ihnen, das X auszuscheiden und dafür einen
bestimmten Wert einzusetzen. Sie sagen dann: X soundsoviel.
In ihrer Welt- und Lebensrechnung steckt auch so eine unbekannte
Größe, und das beunruhigt sie, hat sie immer beunruhigt. Auf die
Dauer ist dieses «Langen und Bangen in schwebender Pein» gar
nicht auszuhalten. Darum haben sie, die Menschen, an ihrer
Weltrechnung herumgetüftelt, Positives in Negatives verwandelt und
umgekehrt, bis sie das verwünschte X draußen hatten und an seiner

Stelle etwas stand, von dem sie behaupteten, das sei der reale
Wert. Ihre Rechnung ging so aus: X Gott. Die einen sagen so,
andere sagen Allah, dritte Jehova, und ginge man alle die Bech-

nungen durch, die seit der ersten Deutung gemacht worden sind,
so stieße man auf unzählige Lösungen, von denen keine einzige
mit einer andern völlig übereinstimmt. Die Bechenkünstler nennt
man heutzutage Theologen, die Staatsoberhäupter sind die Experten,

die das Richtigkeitszeichen unter die Rechnung setzen, und
die große Masse der Menschen ist froh, daß es das gelöste Problem
wie eine warme Suppe vor die Nase gestellt bekommt.

Abgesehen von der Präambel, die wie ein Fremdkörper vor
imserer Verfassimg steht, ist unsere ganze Verfassung getragen
vom Geist des Radikalismus des 19. Jahrhunderts. Hinter der
Türe der Präambel öffnet sich ein Bereich, der alles andere
als ein Bereich christlicher Gottseligkeit ist, wohl aber ein
Bereich, in dem mit ehrlicher Bemühung die sehr diesseitigen
Rechte und Pflichten der Schweizer Bürger ausgemarcht und
gegeneinander abgewogen werden. Auch die religiösen Rechte
und Pflichten werden durchaus im Sinne des Radikalismus
festgelegt. Alle diese Festlegungen gehen darauf aus, die absolute

Geltung irgend einer Glaubensform, auch der christlichen,
zu brechen, zu relativieren, den Christenglauben, soweit er sich
in der Realität bekundet, wie jeden andern Glauben auch dem
Recht des Staates zu unterstellen. Wir dürfen hier rasch an
einige wenige Punkte dieser verfassungsrechtlichen Religionsfreiheit

erinnern : Art. 49 : «Die Glaubens- und Gewissensfreiheit

ist unverletzlich. Niemand darf zur Teilnahme an einer
Religionsgenossenschaft oder an einem religiösen Unterricht
oder zur Vornahme einer religiösen Handlung gezwungen oder
wegen Glaubensansichten mit Strafen irgend welcher Art
belegt werden - - - Niemand ist gehalten, Steuern zu bezahlen,
welche speziell für eigentliche Kultuszwecke einer
Religionsgenossenschaft, der er nicht angehört, auferlegt werden.»

Beide christlichen Theologien werden heute nicht müde,
Souveränität, Allmacht und Absolutismus des Christengottes
zu verkünden. Die Verfassung selbst aber wird ihrerseits nicht
müde, Souveränität, Allmacht und Absolutheit Gottes und der
Kirchen zu brechen oder doch wenigstens den freien Bürger
gegen diese Absolutheitsansprüche der Kirchen in Schutz zu
nehmen. Und nun wird also dieser Gott gebeten, zur Brechung
seiner eigenen absoluten Souveränität Beistand zu leisten
Wären wir Christen, wir würden den so glaubenseifrigen Herrn
BR. höflich darauf aufmerksam machen, daß er mit seiner

Ich, Gott, bin Geist, wie die Menschen sagen; aber indem sie mir
menschliche Züge und Gestalt geben, machen sie mich zum
Gespenst, auch dadurch, daß ich ruhelos umhergehen und kleinen und
großen Kindern auf die Finger sehen soll. Das ist natürlich
Unsinn, ein Hilfsmittel für schlechte Erzieher, denn ich bin «Idee»
und nichts anderes (aber eben auch Schreckidee!). Das wissen die
einen Menschen nicht, und andere, die es wissen, sagen es nicht.

Doch sei dem, wie ihm wolle, «Geist» oder «Idee», ich werde
immer als Mensch dargestellt, auf Bildern für den Markt, in
Kinderbüchern, aber auch von den größten Meistern der Kunst. Auch das
ist «Atem» für mich: die Menschen glauben an Bilder! Und wenn
ich im Bilde als Mensch erscheine, so mutet es sie zutrauenerwek-
kend, verwandtschaftlich an. Sie fühlen sich mir näher und stehen
wirklich auf Du und Du zu mir. Sie nennen mich sogar, obwohl
ich — auf kirchliches Geheiß hin —- immer den Drohfinger
erhoben halte, «lieber Gott» oder «Vater im Himmel». Sie machen
mich zum Mitwisser in ihren winzigsten Angelegenheiten, weil sie

von mir hoffen, daß ich ihnen aus ihren Pätschchen und Patschen
heraushelfe wie der Biese Bübezahl im Märchen, der auch einerseits

gefürchtet wurde und anderseits als geheimer Wohltäter galt.
Allein dieses nahe Verhältnis besteht nicht überall im Christentum.

(Ich spreche hier als christlicher Gott; Allah und die andern
Kollegen in der weiten Welt mögen das auf ihre Weise tun. Und
noch eine Bemerkung in Klammern: Verschieden sind wir Götter
nur in der Vorstellung der gläubigen Menschen, und in diesem
Sinne hat das Wort «Kollegen» Berechtigung. Als Idee sind wir
alle ein und dasselbe.)

Die katholische Kirche hat mich auf einen höhern Piédestal
gestellt als ihre spätgeborene und von ihr nicht sehr geliebte Schwester,

die protestantische Kirche, womit aber durchaus nicht gesagt
ist, daß ich bei ihr einen höhern Rang einnehme oder irgendwie
mehr bedeute als bei ihrer protestantischen Rivalin, im Gegenteil.

12



Bitte um göttliches Zeugnis imd um göttlichen Beistand seinem

Gott doch recht Erhebliches und Eigenartiges zumutet.

//. Bundesrat Markus Feldmann f
Mit diesem Namen kommen wir endlich in geistige Räume,

deren Luft wir ohne alle Beschwer atmen können. Mit Leib
und Seele diente der verstorbene BR. dem Geist unserer
Verfassung; darum auch stellte er Recht, Verfassung und den
konfessionellen Frieden über die Absolutheitsansprüche der
Konfessionen. Wir rufen uns einige seiner Thesen in Erinnerung,
die er in Basel am 26. April 1953 an der Tagung des Schweizerischen

Vereins für freies Christentum feierlich proklamiert
hat :

«Die äußeren Beziehungen zwischen Staat und Kirche werden

geordnet durch das staatliche Recht, welches man, soweit

es sich mit der Kirche befaßt, als Kirchenrecht bezeichnet.
Der Staat ist auch der Kirche gegenüber, so weit ihre äußere

rechtliche Organisation in Frage steht, auf seinem Gebiete,
d. h. seinem Territorium, der oberste, der entscheidende
Gesetzgeber; das staatliche Recht weist der Kirche ihre äußere

Stellung zu; die staatliche Rechtsordnung entscheidet über die

Stellung der Kirche innerhalb der staatlichen Gemeinschaft.

— Mit der ,Glaubens- und Gewissensfreiheit' stellt die
Bundesverfassung den Grundsatz auf, daß der Mensch in seiner

religiösen Ueberzeugung, sei sie nun positiv oder negativ, durch
den Staat keinerlei Zwang erdulden soll. — Der eidgenössische
Staat erklärt sich den Konfessionen gegenüber gleichsam neutral

; er überläßt es den verschiedenen Bekenntnissen, für ihren
Glauben einzutreten, und greift erst dann ein, wenn die
Auseinandersetzungen unter den verschiedenen Bekenntnissen den
äußeren religiösen Frieden im Volke gefährden. — Die Freiheit

macht es möglich, daß Menschen miteinander reden, im
Austausch verschiedener Meinungen und auch im kämpferi¬

schen Austragen von Gegensätzen nach der Wahrheit suchen
und nach der Gerechtigkeit. Wo die Diskussion aufhört, da

hört auch die Freiheit auf ; da übernimmt der hochmütige,
anmaßende Fanatiker das Regiment. Der schweizerische Staat
schützt mit seinem freiheitlichen Recht die Freiheit der
Diskussion, und zwar auch diejenige der religiösen Diskussion.

— Auch die Kirche kann nicht die Zeit um Jahrhunderte
zurückdrehen, auch sie, gerade sie, muß sich in unserem
Jahrhundert mit seinen Lebensbedingungen, seinen Problemen,
seiner geistigen Verfassung und seinen Aufgaben zurechtfinden.

— Wo unsere Landeskirchen eingreifen in die politischen
Auseinandersetzungen, da unterstehen sie ganz selbstverständlich

der freien politischen Diskussion. Der schweizerische Volksstaat

kann niemandem, auch der Kirche nicht, ein Privileg auf.
einseitiges, diskussionsloses Politisieren zuerkennen. —¦ Ganz

allgemein wird nicht bestritten werden können, daß man nicht
nur dem Staate, seinen Einrichtungen und seinen Wortführern,
sondern auch der Kirche, ihren Einrichtungen und Wortführern

gegenüber kritischer geworden ist.»

Das ist der Geist unserer Bundesverfassung und damit auch
Geist von unserem Geist. BR. Feldmann stand eigentlich, wie
ich dem schönen Nachruf von Chefredaktor Dr. Peter Dürrenmatt

in der «Reformatio» 12/1958 entnehme, von Hause aus
und von der Familie her dem positiven Christenglauben, nahe,
doch widerstrebte ihm alles Pfäffische und Pharisäerhafte in
Kirche und Glaube. «Er stand in einem ständigen Ringen und
Gegenüber zu den Fragen des Glaubens.» Sicher aber stellte er
Sinn und Pflicht seines bundesrätlichen Amtes hoch über seine

persönlichen Einstellungen zu Kirche und Glaube. Wir meinen,
so sollte es auch sein

Er ist zu früh von uns gegangen. Seinen guten Händen und
seinem unbestechlichen Sinn für Recht und Wahrheit hätten
wir gerne die Vorbereitung der Jesuitenfrage anvertraut gese-

Von dieser aus kann sicli jeder, der mich für mehr als ein
menschliches Hirngespinst hält, sozusagen an meine Rockschöße
hängen oder sich an meine Knie schmiegen und sein Anliegen
vorbringen. In der Phantasiewelt seines Glaubens höre ich zu wie ein

guter menschlicher Vater, vielleicht Millionen von Bitten in
Hunderten von Sprachen kommen mir auf einmal zu Ohren. Aber das

stört keinen. Jeder denkt, daß ich mich besonders ihm zuneige und
dabei verständnisvoll ein wenig mit dem Kopfe nicke. Das ist kindlich

und schön, und die Menschen halten an diesem glücklichen
Phantasiebild fest, auch wenn sie hernach ihr Leben lang auf meinen

unerforschlichen Batschluß warten müssen. Wenn's aber
gelegentlich einmal nach ihren Wünschen, also im Sinne ihrer an
mich gerichteten Bitten geht, so schieben sie das Verdienst mir in
die Schuhe und fühlen sich dabei als Liebkind des himmlischen
Vaters.

Bei der katholischen Kirche verhält es sich damit völlig anders.
Da fühle ich mich nicht wie in einer heimeligen Bauernstube auf
dem Ofentritt mit einem Gewimsel von Gotteskindern um mich
her. Da throne ich hoch, hoch oben, erdenfern, menschenfern, wie
auf der Spitze einer gewaltigen Stufenpyramide, einer Ziggurah,
wie sie im alten Babylon bestanden. Der Masse des Volkes war nur
die Erklimmung der ersten Plattform gestattet; zur zweiten
aufzusteigen war nur den Priestern vergönnt, und von dort aus gelangten

sie auf geheimen Stiegen, dem Volke nicht sichtbar, bis zur
Spitze, wo sich das Heiligtum Marduks, des großen Gottes, befand.

Auch zu mir. dem katholischen Christengott, wird das Volk der
Gläubigen nicht zugelassen. Meine Allmacht, an die der Christ
glauben soll, ist nur Schein; auch als Gesetzgeber und Richter bin
ieh lahmgelegt; die Kirche besorgt alles. Sie bestimmt, was gut und
böse ist, sie maßt sich an, Sünden zu vergeben oder nicht, die
Menschen dem Himmel zuzuweisen oder der Hölle; sie erfindet die
verwegensten Märchen, nennt sie Wunder und macht die Seligwer-

dung vom Glauben an sie abhängig. Nichts, gar nichts bleibt mir
zu tun übrig, ich bin passiver Zuschauer oder Popanz. Niemand
nimmt mich weniger ernst als die Kirche. Nach außen natürlich
schon. Aber nicht an mich müssen oder dürfen sich die Menschen
wenden, sondern an sie, sozusagen an die Filiale, nicht ans
Hauptgeschäft, aber die Verantwortlichkeit für alles wird dieser Scheinfirma

Überbunden, «Gott will es!» stand schon auf den wehenden
Fahnen der Kreuzfahrer. Wie bequem ist es, zu allem Elend auf
der Welt mit bedauerndem Achselzucken sagen zu können: «Tut
mir leid, Gott will es.»

Bin ich empört? ich, der ich nicht bin? 0 ich bin! bin Idee,
menschliche Idee, uralte Idee, diente schon vor Jahrtausenden den
Stammesältesten, den Medizinmännern, Häuptlingen, Zauberern,
Marduk-, Huitzilopochtlipriestern und den Dienern aller andern
Götter als Mittel zum Zweck, der da heißt: Macht — geistige,
wirtschaftliche, politische, je nachdem, oder alles in einem.

(Fortsetzung folgt)

Ohne Mittel keine Macht

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheek-Konto VHI 4 88 53.

13


	Bundesrätliches

