
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 12

Artikel: "Was ist nun Ihr Glaube?" (Fortsetzung folgt)

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


men, ohne sich zuvor seiner mündigen Vernunft entäußert,
ohne sich zuvor in die christlich-dogmatische Unmündigkeit
hinein zurückbegeben zu haben. Den Knäuel von peinlichen
Fragen, dem die Kirche sich mit dieser Lehre aussetzt, wollen
wir hier nicht ausrollen und vorlegen. Unsere Leser kennen
diese Fragen, und die Kirche kennt sie auch. Will die
protestantische Theologie wirklich zum Glauben an die reale
Auferstehung des Fleisches und des Leibes zurückkehren, so muß
sie sich klar sein, daß sie dann auch gegen das letzte katholische

Dogma von der leiblichen Himmelfahrt der Maria wirklich

nichts Stichhaltiges mehr einwenden kann und einwenden
darf.

2. Hinter Barth zurückzustehen ist für die junge Theologengeneration

von heute ein unerträglicher Gedanke. Lehrt Barth
im Radio, daß es keine «Unsterblichkeit der Seele» gibt, wohl
aber eine «Auferstehung des ganzen Menschen», so wird das
einfach tel quel übernommen. Der überwiegende Teil der
positiv Gläubigen wird damit natürlicli sehr empfindlich vor den

Kopf gestoßen, denn unzählige Lieder, erbauliche Texte und
Katechismen, unzählige Predigten, Kinderlehren und Grabreden

haben unzähligen Generationen das Dogma just von der
«Unsterblichkeit der Seele» tief und fest eingehämmert. Diese
Gläubigen können sich davon nicht so leicht frei machen wie
die Herren Theologen. Sie beunruhigen, sie quälen sich innerlich

mit Fragen aller Art, sie werden unsicher niclit nur hier,

sondern im Glauben überhaupt. Darum eben auch der besorgte
Brief an den «Zürcher Kirchenboten».

Ohne Uebertreibung dürfen wir hier von einer unsicher
gewordenen Kirche sprechen, von einer Unsicherheit nicht nur
im kirchlich-dogmatischen Sprachgebrauch, sondern auch von
einer Unsicherheit im Instinkt der Selbsterhaltung. Wir
nehmen von dieser Unsicherheit und Konfusion in den Fundamen-
talfragen nicht ganz ohne Genugtuung Kenntnis; für uns und
für die Menschenwahrheit war das eine schon längst
ausgemachte Sache, daß die Herren Theologen in allen diesen
Jenseitsfragen hn Grunde genau so viel und genau so wenig wissen
wie wir — nämlich nichts, rein nichts! Omikron

In Algerien wütet die Pest

Aus dem Mittelalter und der beginnenden Neuzeit ist uns die
Kunde von jener schrecklichen epidemischen Krankheit
überliefert, die in periodischen Abständen wie ein Lauffeuer über
Europa lief und hinter ihrem grausigen Zug entvölkerte Städte
und Dörfer zurückließ. Den Zeitgenossen erschien sie als ein
Strafgericht des Himmels : wir Heutigen wissen, daß der tödliche
Bazillus in den unhygienischen Verhältnissen der Vergangenheit

«Was ist nun Ihr Glaube?»
Von Ernst Brauchlin (Fortsetzung und Schluß)

Der wunschheiße Glaube an die Unauslöschbarkeit des persönlichen

Lebens läßt sich übrigens auch biologisch erklären; er ist geradezu

ein Beweis für die Naturgebundenheit des Menschen. Der Drang
nach unbegrenztem Fortbestehen ist nämlich jedem Lebewesen eigen,
dem Menschen, dem Tier und der Pflanze. Was geworden ist, will sein
und bleiben; jedes Wesen wehrt sich für sein Leben, flieht, wo es
Gefahr spürt, trachtet nach den besten, das heißt den erhaltenden
Lebensbedingungen. Leben ist Wille zum Sein, ist Ewigkeitswille. Beim
Tier nennt man ihn Instinkt, Selbsterhaltungstrieb, und läßt es dabei
bewenden, auch wenn einen der Tod eines lieben Tierchens schmerzlich

berührt. Für sich hingegen legt der Mensch, da er die Fähigkeit
hat, in die Zukunft zu denken und sich sein Nichtmehrsein vorzustellen,

die Todesschranke willkürlich nieder und fügt dem Erdenleben

eine ewige Fortsetzung in einer andern Welt an. Der Glaube
an diesen zweiten Akt der menschlichen Lebenstragikomödie ist also
nichts anderes als die ins Geistige gesteigerte, religiös verbrämte
Abwehr der beklemmenden Angst vor dem Vergehen.

Wir real denkenden Menschen gliedern unser Leben ein in das

gesamte Naturgeschehen, das sich auf jedem Gebiete als ein Werden,
Sein und Vergehen abspielt. Vor dem Werden liegt und dem Vergehen
folgt eine Ewigkeit des Nichtseins.

Diese Beschränkung bedeutet in keiner Weise eine Herabwertung
des Lebens, im Gegenteil; gerade durch die Erkennung und Anerkennung

des Erdenlebens als unseres einzigen Seins kämen wir dazu, all
unsere Wünsche, unsern ganzen Willen und unsere Kräfte auf dessen

Ausgestaltung zu verlegen. Es ist der Grund, dem alle Quellen des

Schönen, Guten und Großen entspringen, wenn wir verstehen, sie aus
dem Felsen zu schlagen. Das sind nicht bloß hochtönende Worte, so
weit wir auch noch davon entfernt sind, das Leben als Nährboden
unseres Glücks betrachten, empfinden und werten zu können. Es ist
der Hinweis auf eine Möglichkeit. Ob diese zur Wirklichkeit werde,
hängt von uns Menschen ab.

Das Menschheitsleben ist trotz aller Kultur, trotz allem Schönen
und Guten, das es auch enthält, noch eine wilde Wirrnis; das muß
zugegeben werden. Auch trifft das Dichterwort nicht zu: «Die Welt
ist vollkommen überall, wo der Mensch nicht hinkommt mit seiner
Qual.» Die Natur ist voller Lebensnot und Kampf. Auch das
Menschenleben ist es noch. Aber es läge in der Macht des Menschen, sich
daraus emporzuringen; er hat von der Natur die Anlagen und Kräfte
dazu erhalten.

Wenn man aber die Erde als ein Jammertal überhaupt verlästert

und ihr ein herrliches Himmelreich gegenüberstellt, das der Mensch

um so eher erreiche, je geringer er die irdischen Dinge schätze, so ist
es nicht zu verwundern, wenn die Gläubigen der Ausgestaltung des

irdischen Lebens — abgesehen vom Wohlergehen ihrer eigenen
Persönlichkeit und ihres nächsten Interessenkreises — nicht viel
Teilnahme entgegenbringen, um so weniger, als die mancherorts wirklich
jammervollen Zustände als göttliche Prüfungsmittel oder Strafen, in
jedem Fall als gottgewollt erklärt, geglaubt und gutgeheißen werden.

Die Entwertung des irdischen Lebens zugunsten des Glaubens an
ein himmlisches gelingt den Vertretern des Christentums um so leichter,

als der Mensch ohnehin dazu neigt, das, was er hat, gering zu achten

und Fremdes höher zu schätzen, besonders wenn es sich geheimnisvoll

anstellt und Hoffnungen erweckt. Daß die christliche Lehre
die Erfüllung der Hoffnungen hinter den Tod ins Reich der Uner-
fahrbarkeit verlegt, macht die Sache um so geheimnisvoller und
damit um so anziehender. In der Tat macht der Glaube «selig», das heißt
er schläfert den Sinn für die Wirklichkeit ein, versetzt den Menschen
in einen Illusionsrausch, einen Zustand, in dem er sich glücklich fühlt,
weil er darin die wahren. Ursachen und Zusammenhänge im menschlichen

Leben nicht erkennt. Diese Unkenntnis aber ist der Nährboden
für die größten sozialen und politischen Uebel.

Daher ist es an uns, die wir der religiösen Magie in die Hintergründe

sehen, den Menschen die Augen für die Bedeutung des Erdenlebens

zu öffnen. Bei all seinen Härten und Unvollkommenheiten, die

ja zum großen Teil zu Lasten der Menschen selber fallen, ist es doch
unendlich reich und vielfältig, ein grenzenlos weites Feld für den
menschlichen Geist, der es beackern will. Es liefert ihm immer wieder
reiche Ernten peuer Erkenntnisse. Das Gemüt hat «alle Hände voll»
zu tun, Liebe und Güte auszustreuen und in sich aufzunehmen, was
ihm im Garten des Schönen und Guten entgegenblüht und -duftet.
Und dem Charakter bieten sich im Kampf für Wahrheit, Gerechtigkeit

und Freiheit unzählige Gelegenheiten der Bewährung.
Wie sprach Zarathustra?
«Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde treu, und

glaubt denen nicht, welche euch von überirdischen Hoffnungen
reden!

Bleibt mir der Erde treu, meine Brüder, mit der Macht eurer
Tugend! Eure schenkende Liebe und eure Erkenntnis diene dem Sinn
der Erde! Also bitte und beschwöre ich euch!» (Fr. Nietzsche)

III.
Letzte Frage des Herrn X: «Wie erklären Sie sich die unzähligen

und unfaßbaren Wunder unseres Daseins, der Schöpfung?»
Sinngemäß muß man beifügen: «. wenn Sie nicht an Gott, den

Schöpfer glauben.»

92



gedieh und durch Ungeziefer von der Ratte auf den Menschen
übertragen wurde.

In den düsteren Jahren der deutschen Besetzung Frankreichs,
gekennzeichnet durch die moralische Pest des Terrors und der
Brutalität, ließ der nunmehr berühmte und durch den Nobelpreis

ausgezeichnete französische Dichter Albert Camus seinen
Roman «Die Pest» erscheinen. Es handelte sich, oberflächlich
gesellen, um die Schilderung der von der Pest befallenen Stadt
Oran und der Reaktion zahlreicher Menschen auf die durch
Krankheit geschaffene Situation ; Camus aber, in den Reihen der
Widerstandskämpfer stehend, meinte nicht die biologische,
sondern die sittliche Krankheit seiner Zeit und darum eröffnete er
seinen Roman mit einem Zitat Daniel Defoes : «Es ist ebenso
vernünftig, eine Art Gefangenschaft durch eine andere darzustellen,
wie irgend etwas wirklich Vorhandenes durch etwas, das es nicht
gibt.»

Nun, eine solche Pest wütet wieder in Algerien, und sie hat
bereits mit ihren verheerenden Krankheitskeimen auf das
französische Mutterland übergegriffen. Seit Jahren nimmt die
Weltöffentlichkeit Tag für Tag Berichte von jenen unbarmherzigen
Kämpfen entgegen, deren Ziel offensichtlich scheint, das
algerische Volk auszurotten. In Konzentrationslagern sind mehr als
eine Million Algerier unter menschenunwürdigen Bedingungen
vereinigt, wobei die Versorgung mit Nahrungsmitteln derart ist,
daß jede Woche dreitausend Kinder vor Hunger sterben. Die

Vorerst: Ich könnte mir eine Antwort eigentlich ersparen. Denn
wenn man eine Sache oder ein Geschehen zum vornherein als Wunder
bezeichnet, so hat man damit schon gesagt, daß es sich um etwas
Unerklärliches handelt. Die Beifügung «unfaßbar» ist überflüssig, eine
Tautologie.

Lassen wir aber den Ausdruck gelten, da wir das Wort Wunder im
alltäglichen Sprachgebrauch sehr häufig verwenden (wundervoll,
-schön, -sam, -bar, es nimmt uns wunder, Wunderkind, -baisam, -kerze,
-werk), ohne dabei im entferntesten an etwas Uebematürliches zu
denken; wir meinen damit immer nur: außergewöhnlich. Da aber im
gleichen Satze das Wort «Schöpfung» steht, das in weltanschaulichen
Zusammenhängen als Gegenstück zu «Entwicklung» oder «Werden»
empfunden wird, liegt die Vermutung nahe, Herr X führe das Sein
in all seinen Erscheinungsformen auf einen übernatürlichen, von
einem Willen ausgehenden Schöpfungsakt zurück.

Es ist wahr, daß wir vom Ursprung der kosmischen Welt und des
Lebens auf der Erde nichts Sicheres wissen; wir sind auf Hypothesen
angewiesen. Aber ist damit etwas gewonnen, wenn man als Ur-Ur-
sache des Seins' einen «Macher» annimmt und ihn «Gott» nennt? Ist
damit auch nur eines der «unzählbaren und unfaßbaren Wunder
unseres Daseins» erklärt, faßbar gemacht? Etwa die Schönheit einer
Blume? der Sozialstaat der Ameisen? die Sehkraft unserer Augen?
Irgend etwas von dem, was wir sinnend betrachten und das uns durch
seine Anmut oder Größe oder durch die Zweckmäßigkeit seines
äußern und innern Aufbaus in Erstaunen setzt und ergreift? Nicht das

geringste! All dies ist in seiner in unabsehbaren Zeiträumen gewordenen

Kompliziertheit für uns unfaßbar; wir müssen uns damit
abfinden, vielleicht nur vorläufig; wir wissen das nicht. Sich mit dem
Wort «Gott» behelfen zu wollen, ist ein Denk-Kurzschluß, das Wort
«Schöpfung» ebenfalls. Und es ist gerade der wundersüchtige Gläubige,

der sich einbildet, mit einem dieser Wörter das «Wunder» des
Seins entwundert, das Rätsel enträtselt zu haben.

Die Wissenschaft, die von religiöser Seite aus gern wegen ihres
angeblichen Alles-wissen-wollens aus dem Gefühl der Ueberlegenheit
heraus belächelt wird, ist viel bescheidener. Obwohl ihr erstaunliche
Einblicke in den Mikro- und in den Makrokosmos gelungen sind, weiß
sie und gibt sie zu, daß noch unendlich viel zu forschen und zu
entdecken übrig bleibt und daß wir Menschen dem Sein vielleicht nie in
die tiefsten, letzten Gründe werden zu sehen vermögen.

Dieses tritt uns aber als Erde und als Universum trotz der
Beschränktheit unseres Erkennungsvermögens in so ungeheurem Reichtum

entgegen, daß wir in unserm kurzen Leben nur ein winziges
Tröpfchen davon aufzunehmen vermögen, auch wenn wir uns ihm
hingeben im Sinne des Dichterwortes:

französischen Behörden verweigern den Aufständischen die
primitivsten Menschenrechte : Die Folter ist an der Tagesordnung,
und jeder, der in die Hände der uniformierten Henker fällt, ist
potentiell ein Kandidat des Todes oder einer Verstümmelung,
die sein Leben wertlos macht.

Mit solchen Exzessen der Unmenschlichkeit soll ¦— wie die
offiziellen Verlautbarungen bis zum Ueberdruß wiederholen —
die «Befriedung des Landes» durchgeführt werden. Es klingt wie
ein Hohn, wenn die Behörden und Auftraggeber der satanischen
Folterer dem algerischen Volk inmitten ihrer Ausschreitungen
eine Zukunft der Autonomie und der Prosperität versprechen.

Die alltäglichen Berichte von den Verbrechen gegen die
Menschheit, welche in Algerien und Frankreich stattfinden,
finden erstaunlich wenig Echo in den Herzen der Menschen. Das
Gewissen der Welt ist offenbar so stumpf, daß es von einer
mörderischen und skrupellosen Kolonialpolitik nicht gerührt werden

kann. Da Frankreich kein kommunistischer Staat ist, wird
es mit moralischen Maßstäben gemessen, die offensichtlich weit
großzügiger sind als alles, womit man über das Schreckgespenst
der «roten Gefahr» urteilt: die Moral hat einen Januskopf mit
zwei Gesichtern, und sie scheint in die westliche Welt mit einem
widerlich-versöhnlichen Lächeln hineinzublicken, welches alles
versteht und alles verzeiht: algerische Folter, Franco-Diktatur,
südafrikanische Rassendiskriminierung und verleugnete
Menschenrechte in Little Rock.

«Trinkt, o Augen, was die Wimper hält,
von dem gold'nen Ueberfluß der Welt!»

Das leise Mitleid mit den freidenkenden Menschen, das in den Fragen

des Herrn X mitschwingt, ist völlig gegenstandslos. Wir stehen
fest auf dem Boden unserer Heimat Erde, die uns geboren hat und
nährt und erhält und uns wieder in sich zurücknimmt, wenn die Zeit
dazu gekommen ist. Sie möchten wir immer besser kennen lernen, um
ganz vertraut mit ihr zu werden. Sie schenkt uns ihre Schönheiten,
ihre Erhabenheiten und ihren Reichtum. Sie hält aber auch mit ihren
verheerenden Urgewalten nicht zurück, was uns davor bewahren
sollte, uns im Eigendünkel als Beherrscher der Natur zu fühlen. Wir
machen uns ihr zeugendes Schaffen, das uns in stiller Friedlichkeit
immer wieder neue Lenze und neue Erntezeiten schenkt, zum Vorbild
dessen, was die Menschheit tun sollte. Wir lernen aus ihren
Vulkanausbrüchen, Lawinenstürzen, Erdbeben und Sturmfluten aber auch
die Wahrheit des Wortes kennen:

«Wo rohe Kräfte sinnlos walten,
da kann sich kein Gebild gestalten»

und übertragen auch diese Wahrheit auf das menschliche Geschlecht,
das bis jetzt noch nicht darüber hinaus gekommen ist, als rohe Kraft
sich selber und die Werke seiner Hand und seines Geistes zu
vernichten.

Und wir meinen, es könnte besser damit werden,
wenn die Menschen aufhörten, den Schwerpunkt des Lebens und

Strebens von der Erde weg in eine mythologische Traumwelt zu
verlegen,

wenn sie aufhörten, sich von den weltlichen und geistlichen Führern

mit Vertröstungen auf ein jenseitiges Glück um das diesseitige
prellen zu lassen,

wenn sie einsähen, daß ihr ganzes Schicksal sich auf der Erde
begibt und daß es zum guten Teil in ihrer Hand liegt, es zu formen,

und wenn sie von dieser Einsicht aus erfüllt würden von dem Willen,

die goldenen Möglichkeiten dieses einen und einzigen Lebens in
Wirklichkeit umzusetzen.

Wir erachten es als Aufgabe aller Einsichtigen, im Sinne dieser
Erkenntnisse durch ihre eigene Lebensgestaltung im Bannkreis ihres
Einflusses zu wirken. Denn nur so dürfen wir auf eine Zukunft hoffen,

die von dem Bewußtsein der Verantwortlichkeit des einen für
den andern und für die Gesamtheit und der Gesamtheit für den einen
getragen ist. Dann würde das Wort erfüllt sein, das Zarathustra
sprach:

«Es lohnt sich, auf der Erde zu leben.»

93


	"Was ist nun Ihr Glaube?" (Fortsetzung folgt)

