
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 12

Artikel: Wird die Kirche unsicher?

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wird die Kirche unsicher?
I. Wird sie unsicher in der Frage der Unsterblichkeit der

Seele? Diese beunruhigende Frage richten wir nur an die
protestantische Kirche. Ihre Dogmatik ist, trotz aller Tendenz zur
Statik und zum Absolutismus, ein ständig bewegtes Fließen, ein
fortlaufender Prozeß der Wandlung. Und heute erfaßt diese
Unruhe die Frage der Unsterblichkeit der Seele; Unruhe und
Problematik fressen sich tief in diese Frage hinein und
offenbaren, wie von Grund aus unsicher die protestantische Theologie

in dieser Frage dasteht.
Die katholische Dogmatik wird von ihrer Kirche stärker

gehalten, besser fixiert. Die Unsterblichkeit der Menschenseele
ist der katholischen Kirchenlehre, so weit wir ihre heutige
Literatur kennen, bis heute wenigstens noch nicht zum Problem
geworden. Diese Lehre ruht auch heute noch fest und
unangefochten im Kerngehalt der katholischen Dogmatik.

II. Wir berichten kurz, wie wir zu dieser Frage gekommen
sind und warum sie sich uns heute aufdrängt.

Bis vor kurzem gehörte die Lehre von der Unsterblichkeit
der Seele auch in der protestantischen Dogmatik zum
bestgesicherten Lehrbestand. In allen christlichen Unterrichtsstunden
und in vielen Predigten wird sie dem Gläubigen immer aufs
neue als der kostbarste Edelstein in der Krone des Glaubens
gepriesen; an jedem Grabe bekennt sich der Geistliche
immer aufs neue zu dieser Unsterblichkeit der Seele, um die
Hinterlassenen mit der Hoffnung auf ein Wiedersehen im Himmel
zu trösten.

Diese Sicherheit in der Dogmatik und diese Selbstsicherheit
im Glauben sind unterhöhlt worden durch die vieldiskutierte
Sendereihe aus dem Studio Basel vom Frühling 1957 mit dem
schlichten Titel: «Unsterblichkeit». Wir haben über diese
Sendereihe in misèrent Organ wiederholt gesprochen und
erinnern hier nur kurz an folgende Feststellungen:

Der Vertreter der katholischen Glaubenslehre, Prof. Norbert
M. Luyten, begründet den Unsterblichkeitsglauben so konkret
und so eng aus den christlich-dogmatischen Voraussetzungen
heraus, daß der Hörer den Schluß zog: Die Unsterblichkeits-
lehre hat heute ihre Gültigkeit nur noch für den, der auch
sonst alle andern katholisch-dogmatischen Lehren akzeptieren
kann; über diesen dogmatisch-engen Umkreis hinaus hat sie
ihre Gültigkeit verloren. Dem Biologen Prof. A. Portmann
und dem Philosophen Karl Jaspers will die volle und ungebrochene

Zustimmung zum christlich gefaßten Unsterblichkeits-
glauben niclit mehr recht gelingen, trotz dem besten Willen,
diesen Glauben in seiner Eigenart zu verstehen und zu
würdigen. Die größte Ueberraschung aber brachte der führende
protestantische Theologe Karl Barth mit seinem offenen Hinweis

darauf, daß die Heilige Schrift den Unsterblichkeitsglau-
ben nur sehr schwach bezeugt. «Wir müssen der Tatsache ins
Gesicht sehen : Der Mensch an sich und als solcher ist mit
allem, was er ist und ausrichtet, nach dem Zeugnis der Bibel
sterblich und also gerade niclit unsterblich Ueber sein
Sterben hinaus ist wohl der unsterbliche Gott — aber eben
dieser ganz allein das ganze Jenseits, seine Zukunft, seine
Hoffnung.» Nur am Schluß verweist Barth tröstend auf Christi
W'ort: «Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich
glaubt, wird leben, auch wenn er stirbt.»

Diese Sendereihe war der erste Schlag gegen die absolute
Sicherheit in der christlichen Hoffnimg auf Unsterblichkeit der
Seele; er ging nicht nur an die Haut, er ging auch unter die
Haut des christlichen Glaubens und muß dort stark nachgewirkt

haben; denn so geht nun meine kleine Story weiter:
Im «Zürcher Kirchenboten» fragt ein Gemeindeglied etwas

besorgt, wie es denn eigentlich stehe mit dieser christlichen
Unsterblichkeitslehre. Der «Zürcher Kirchenbote» antwortet
wörtlich: «Der gleiche Mensch ist Seele und Leib, und der Tod

trifft den ganzen Menschen. Die Bibel verheißt keine Unsterblichkeit

der Seele, kein Fortleben des Geistes und was derlei
menschliche Wunschbilder mehr sind. Das Evangelium
verkündet eindeutig die Auferstehung von den Toten und für das

neue Leben in der Auferstehung auch einen neuen Leib. Wir
werden nicht als arme Seelen herumgeistern müssen.» Dazu
bemerkt die «Reformierte Schweiz» ungefähr folgendes: Es gibt
zwar Bibelstellen, die für die Unsterblichkeit der Menschenseele

zeugen. Trotzdem steht eindeutig fest : Es gibt keine
automatische Auferstehung der Seele. Es ist niclit so, daß die
menschliche Seele kraft einer ihr innewohnenden Unsterblichkeit

der Seligkeit teilhaftig würde. Seele wäre überhaupt in
dieser Frage besser mit Wesenskern wiederzugeben. Dieser
Wesenskern nun, der lebt weiter. Für den gläubigen Christen ist
daher nicht die Unsterblichkeit der Seele Ziel und Lihalt
seiner Hoffnung und seines Glaubens. Vielmehr ist er der frohen
Zuversicht, daß er durch Gottes Gnade nach dem irdischen
Tod als neues Geschöpf mit Seele imd Leib auferstehen darf.
Der Heilige Geist wird ihn erwecken.

IH. Nun ist aber die Unsterblichkeit der Seele wohl das

stärkste Motiv für den modernen Menschen, am Christenglauben
und an der Kirche heute noch festzuhalten. Seine unheimliche

Stärke bezieht dieses Motiv aus dem hinter allen schönen
Worten wirksamen Egoismus des lebensgierigen Menschen.
Mögen auch die Einwände der Vernunft und des heutigen
Wissensstandes noch so schwer ins Gewicht fallen — Vorsicht
ist angezeigt; «man kann schließlich doch nicht wissen. Es
köimte am Ende doch etwas daran wahr sein!», so lautet doch
der Kehrreim, den wir immer wieder zu hören bekommen.

Macht sich die Kirclie heute wirklich daran, diese stärkste
Stütze des Glaubens zu zerbrechen und die Unsterblichkeit der
Seele aus ihrem Lehrbestand auszustreichen? Die hier vorgelegten

Texte zeigen, daß sie das durchaus nicht tun will. Sie

weiß, daß das ihre Selbstvernichtung wäre. Was will sie denn?
Sie will rein sprachlich, rein verbal den Ausdruck «Unsterblichkeit

der Seele» aus ihrem Sprachgebrauch streichen und
ihn ersetzen durch «Auferstehung mit Leib und Seele». Das
alte Lied wird weitergesungen mit dem alten Text, der ja schon

aus den orientalischen und griechischen Myslerienreligionen
ins Christentum eingedrungen ist. An diesem Text also wird
nichts geändert. Der gilt auch heute noch. Nur die Melodie
wird etwas modifiziert. Die Seele des Mensclien bleibt nach
ihrer Erweckung durch den Heiligen Geist und nach ihrer
Auferstehung genau so unsterblich wie zuvor. Das kurze Intervall

zwischen dem Ableben des gläubigen Individuums bis
zur gloriosen Auferstehung bedeutet keinen Unterbruch in der
wesenhaften Fortexistenz der Seele. In irgend einer Form muß
sie sich doch erhalten,, damit etwas da ist, was dann vom Heiligen
Geist auferweckt werden und auferstehen kann. Auch darf
natürlich während dieses Intervalles die Erinnerung nicht abreißen,

sonst hätte ja die Auferstehung keinen Sinn mehr.
Also: In irgend einer Form bleibt auch für die

Auferstehungslehre die Kontinuität der Seele und damit auch die
Unsterblichkeit der Seele erhalten. In der Sache selbst wird an
der Unsterblichkeit der Seele nichts geändert, auch wenn nun
rein sprachlich «Unsterblichkeit der Seele» eventuell aus dem
Wortschatz der Kirclie gestrichen und, wiederum rein sprachlich,

durch «Auferstehung von den Toten» ersetzt wird. Nein,
hier liegt die Unsicherheit der Kirche also niclit, sie liegt
anderswo. Sie liegt in den beiden folgenden Tatsachen:

1. Nun soll also mit der Seele auch der Leib des Menschen
wieder erstehen. Mit dieser abstrusen Lehre rennt die Kirche
immer tiefer und immer weiter in ihre eigenen Paradoxien
hinein, entfernt sie sich immer weiter vom Denken, Wissen
und Empfinden des gegenwärtigen, mündig gewordenen
Menschen. Der Gegenwartsmensch, dem dieser Glaube an eine auch
leibliche Auferstehung zugemutet wird, kann ihn nicht anneh-

91



men, ohne sich zuvor seiner mündigen Vernunft entäußert,
ohne sich zuvor in die christlich-dogmatische Unmündigkeit
hinein zurückbegeben zu haben. Den Knäuel von peinlichen
Fragen, dem die Kirche sich mit dieser Lehre aussetzt, wollen
wir hier nicht ausrollen und vorlegen. Unsere Leser kennen
diese Fragen, und die Kirche kennt sie auch. Will die
protestantische Theologie wirklich zum Glauben an die reale
Auferstehung des Fleisches und des Leibes zurückkehren, so muß
sie sich klar sein, daß sie dann auch gegen das letzte katholische

Dogma von der leiblichen Himmelfahrt der Maria wirklich

nichts Stichhaltiges mehr einwenden kann und einwenden
darf.

2. Hinter Barth zurückzustehen ist für die junge Theologengeneration

von heute ein unerträglicher Gedanke. Lehrt Barth
im Radio, daß es keine «Unsterblichkeit der Seele» gibt, wohl
aber eine «Auferstehung des ganzen Menschen», so wird das
einfach tel quel übernommen. Der überwiegende Teil der
positiv Gläubigen wird damit natürlicli sehr empfindlich vor den

Kopf gestoßen, denn unzählige Lieder, erbauliche Texte und
Katechismen, unzählige Predigten, Kinderlehren und Grabreden

haben unzähligen Generationen das Dogma just von der
«Unsterblichkeit der Seele» tief und fest eingehämmert. Diese
Gläubigen können sich davon nicht so leicht frei machen wie
die Herren Theologen. Sie beunruhigen, sie quälen sich innerlich

mit Fragen aller Art, sie werden unsicher niclit nur hier,

sondern im Glauben überhaupt. Darum eben auch der besorgte
Brief an den «Zürcher Kirchenboten».

Ohne Uebertreibung dürfen wir hier von einer unsicher
gewordenen Kirche sprechen, von einer Unsicherheit nicht nur
im kirchlich-dogmatischen Sprachgebrauch, sondern auch von
einer Unsicherheit im Instinkt der Selbsterhaltung. Wir
nehmen von dieser Unsicherheit und Konfusion in den Fundamen-
talfragen nicht ganz ohne Genugtuung Kenntnis; für uns und
für die Menschenwahrheit war das eine schon längst
ausgemachte Sache, daß die Herren Theologen in allen diesen
Jenseitsfragen hn Grunde genau so viel und genau so wenig wissen
wie wir — nämlich nichts, rein nichts! Omikron

In Algerien wütet die Pest

Aus dem Mittelalter und der beginnenden Neuzeit ist uns die
Kunde von jener schrecklichen epidemischen Krankheit
überliefert, die in periodischen Abständen wie ein Lauffeuer über
Europa lief und hinter ihrem grausigen Zug entvölkerte Städte
und Dörfer zurückließ. Den Zeitgenossen erschien sie als ein
Strafgericht des Himmels : wir Heutigen wissen, daß der tödliche
Bazillus in den unhygienischen Verhältnissen der Vergangenheit

«Was ist nun Ihr Glaube?»
Von Ernst Brauchlin (Fortsetzung und Schluß)

Der wunschheiße Glaube an die Unauslöschbarkeit des persönlichen

Lebens läßt sich übrigens auch biologisch erklären; er ist geradezu

ein Beweis für die Naturgebundenheit des Menschen. Der Drang
nach unbegrenztem Fortbestehen ist nämlich jedem Lebewesen eigen,
dem Menschen, dem Tier und der Pflanze. Was geworden ist, will sein
und bleiben; jedes Wesen wehrt sich für sein Leben, flieht, wo es
Gefahr spürt, trachtet nach den besten, das heißt den erhaltenden
Lebensbedingungen. Leben ist Wille zum Sein, ist Ewigkeitswille. Beim
Tier nennt man ihn Instinkt, Selbsterhaltungstrieb, und läßt es dabei
bewenden, auch wenn einen der Tod eines lieben Tierchens schmerzlich

berührt. Für sich hingegen legt der Mensch, da er die Fähigkeit
hat, in die Zukunft zu denken und sich sein Nichtmehrsein vorzustellen,

die Todesschranke willkürlich nieder und fügt dem Erdenleben

eine ewige Fortsetzung in einer andern Welt an. Der Glaube
an diesen zweiten Akt der menschlichen Lebenstragikomödie ist also
nichts anderes als die ins Geistige gesteigerte, religiös verbrämte
Abwehr der beklemmenden Angst vor dem Vergehen.

Wir real denkenden Menschen gliedern unser Leben ein in das

gesamte Naturgeschehen, das sich auf jedem Gebiete als ein Werden,
Sein und Vergehen abspielt. Vor dem Werden liegt und dem Vergehen
folgt eine Ewigkeit des Nichtseins.

Diese Beschränkung bedeutet in keiner Weise eine Herabwertung
des Lebens, im Gegenteil; gerade durch die Erkennung und Anerkennung

des Erdenlebens als unseres einzigen Seins kämen wir dazu, all
unsere Wünsche, unsern ganzen Willen und unsere Kräfte auf dessen

Ausgestaltung zu verlegen. Es ist der Grund, dem alle Quellen des

Schönen, Guten und Großen entspringen, wenn wir verstehen, sie aus
dem Felsen zu schlagen. Das sind nicht bloß hochtönende Worte, so
weit wir auch noch davon entfernt sind, das Leben als Nährboden
unseres Glücks betrachten, empfinden und werten zu können. Es ist
der Hinweis auf eine Möglichkeit. Ob diese zur Wirklichkeit werde,
hängt von uns Menschen ab.

Das Menschheitsleben ist trotz aller Kultur, trotz allem Schönen
und Guten, das es auch enthält, noch eine wilde Wirrnis; das muß
zugegeben werden. Auch trifft das Dichterwort nicht zu: «Die Welt
ist vollkommen überall, wo der Mensch nicht hinkommt mit seiner
Qual.» Die Natur ist voller Lebensnot und Kampf. Auch das
Menschenleben ist es noch. Aber es läge in der Macht des Menschen, sich
daraus emporzuringen; er hat von der Natur die Anlagen und Kräfte
dazu erhalten.

Wenn man aber die Erde als ein Jammertal überhaupt verlästert

und ihr ein herrliches Himmelreich gegenüberstellt, das der Mensch

um so eher erreiche, je geringer er die irdischen Dinge schätze, so ist
es nicht zu verwundern, wenn die Gläubigen der Ausgestaltung des

irdischen Lebens — abgesehen vom Wohlergehen ihrer eigenen
Persönlichkeit und ihres nächsten Interessenkreises — nicht viel
Teilnahme entgegenbringen, um so weniger, als die mancherorts wirklich
jammervollen Zustände als göttliche Prüfungsmittel oder Strafen, in
jedem Fall als gottgewollt erklärt, geglaubt und gutgeheißen werden.

Die Entwertung des irdischen Lebens zugunsten des Glaubens an
ein himmlisches gelingt den Vertretern des Christentums um so leichter,

als der Mensch ohnehin dazu neigt, das, was er hat, gering zu achten

und Fremdes höher zu schätzen, besonders wenn es sich geheimnisvoll

anstellt und Hoffnungen erweckt. Daß die christliche Lehre
die Erfüllung der Hoffnungen hinter den Tod ins Reich der Uner-
fahrbarkeit verlegt, macht die Sache um so geheimnisvoller und
damit um so anziehender. In der Tat macht der Glaube «selig», das heißt
er schläfert den Sinn für die Wirklichkeit ein, versetzt den Menschen
in einen Illusionsrausch, einen Zustand, in dem er sich glücklich fühlt,
weil er darin die wahren. Ursachen und Zusammenhänge im menschlichen

Leben nicht erkennt. Diese Unkenntnis aber ist der Nährboden
für die größten sozialen und politischen Uebel.

Daher ist es an uns, die wir der religiösen Magie in die Hintergründe

sehen, den Menschen die Augen für die Bedeutung des Erdenlebens

zu öffnen. Bei all seinen Härten und Unvollkommenheiten, die

ja zum großen Teil zu Lasten der Menschen selber fallen, ist es doch
unendlich reich und vielfältig, ein grenzenlos weites Feld für den
menschlichen Geist, der es beackern will. Es liefert ihm immer wieder
reiche Ernten peuer Erkenntnisse. Das Gemüt hat «alle Hände voll»
zu tun, Liebe und Güte auszustreuen und in sich aufzunehmen, was
ihm im Garten des Schönen und Guten entgegenblüht und -duftet.
Und dem Charakter bieten sich im Kampf für Wahrheit, Gerechtigkeit

und Freiheit unzählige Gelegenheiten der Bewährung.
Wie sprach Zarathustra?
«Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde treu, und

glaubt denen nicht, welche euch von überirdischen Hoffnungen
reden!

Bleibt mir der Erde treu, meine Brüder, mit der Macht eurer
Tugend! Eure schenkende Liebe und eure Erkenntnis diene dem Sinn
der Erde! Also bitte und beschwöre ich euch!» (Fr. Nietzsche)

III.
Letzte Frage des Herrn X: «Wie erklären Sie sich die unzähligen

und unfaßbaren Wunder unseres Daseins, der Schöpfung?»
Sinngemäß muß man beifügen: «. wenn Sie nicht an Gott, den

Schöpfer glauben.»

92


	Wird die Kirche unsicher?

