
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 11

Artikel: "Was ist nun Ihr Glaube?" (Fortsetzung folgt)

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Was ist nun Ihr Glaube?»
Von Ernst Brauchlin (Fortsetzung)

Ich weiß nicht, welchen Begriffsinhalt Herr X dem Worte «Glauben»

beimißt. Seine Frage «Was ist nun Ihr Glaube?» scheint aber
auf die Annahme hinzudeuten, an die Stelle des christlichen Glaubens

müsse unbedingt ein anderer getreten sein, der Mensch komme
ohne den Glauben an irgendeine übermenschliche Macht nicht aus,
er habe ihn zu seiner innern Beruhigung und Festigung, vielleicht
auch als moralische Stütze nötig. Das Wort «Schöpfung» am Ende
des Briefes läßt die Vermutung zu, Herr X spreche dieser höhern
Macht auch die Urheberschaft am kosmischen und irdischen Sein

zu, auch wenn er sie sich nicht als Person vorstellt.
Auf die angeführte Frage muß ich antworten: Nein, Herr X, ich

habe keinen Tausch gemacht, Glauben gegen Glauben. Wenn es

sich bei mir darum gehandelt hätte, einen Glauben zu haben, so

wäre ich fröhlich beim christlichen geblieben, denn ich wüßte keinen

andern, für den man so verschwenderisch — denken Sie, mit
ewigen Himmelsherrlichkeiten! — belohnt wird. Von einem
bestimmten Zeitpunkt an konnte ich nicht mehr glauben, es war aus
und fertig damit. Selbstverständlich nicht von heute auf morgen;
aber es gab doch einen entscheidenden Augenblick, in dem mir
bewußt wurde, daß von dem Geistesgut, das in der Kindheit in
mich gelegt worden war, allerhand abbröckelte, auch die kindliche
Gewohnheit des Betens. Ein anderes Denken nahm überhand. Da

war nichts dagegen zu tun, denn ich empfand es als natürlichen
Vorgang. Die religiösen Vorstellungen waren in mir Fremdkörper
gewesen, die zur bestimmten Zeit von den gesunden Kräften
ausgeschieden wurden. Warum es bei mir so war, während bei andern,
bei den meisten, der religiöse Same ins Kraut schoß und dauernd
das ganze Geistesleben überwucherte, weiß ich nicht. Es ist damit
wahrscheinlich wie in der Natur: Es kommt nicht nur auf den
Samen an, ob er Wurzeln zu schlagen und zu gedeihen vermöge,
sondern ganz wesentlich auch auf das Erdreich.

Daraus, wie es bei mir gekommen ist, muß ich schließen, daß ich
für das christlich-mystische Gesäme nicht der richtige Boden war.

Nicht daß ich von religiöser und areligiöser Anlage sprechen
möchte, wohl aber von verschiedenartigen Gesamtanlagen. Der eine
bettet sich gerne ein ins Gewesene, Gewohnte, Allgemeine, worin er
Sicherheit, Wärme, Ruhe empfindet, während der andere dem
Gewesenen und Seienden mit kritischen Zweifelsfragen gegenübersteht,

nach Wahrheit sucht, anstatt sich in deren Besitz zu wähnen,
und demnach nicht in der Ruhe, sondern in der geistigen Bewegung
seine Befriedigung findet.

Auf die Frage, welches das Richtige sei, würde ich antworten:
Suum quique, das heißt: Jedem das Seine.

*

Soll ich nun, um mit meiner Ablehnung des religiösen Glaubens
ängstliche Gemüter nicht allzu sehr zu erschrecken, sagen, daß ich
anstatt an Gott beispielsweise an die Menschheit oder an das Gute
im Menschen glaube?

Ich muß sagen: Auch das nicht, «glauben» im Sinne des absoluten

Fürwahrhaltens aufgefaßt, wie es in einem Aufsatz unter dem

vorgesetzten Titel aufgefaßt werden muß.
1. Der Glaube an die Menschheit. Ich halte die moralische

Höherentwicklung, die sich im Verhalten von Mensch zu Mensch, in den
sozialen Verhältnissen, in den Lebensformen und Lebensinhalten
zeigen müßte, durchaus für möglich, obwohl gerade in unserm
Zeitalter mit den beiden Weltkriegen, den Vergasungen, Deportationen

und andern Barbareien, dem verbrecherischen Spiel mit
Atombomben, der Völkerversklavung, der ganz dem Egoismus
huldigenden Wirtschaftsordnung von einem ethischen Fortschritt
außerordentlich wenig zu spüren ist. Ja man ist fast geneigt, von einer
noch nie dagewesenen Gefühlsroheit zu sprechen; doch fehlte es

uusern Vorfahren sicher nur an den Vernichtungsmitteln, die wir
nun haben, nicht am Vernichtungswillen; sie waren nicht besser als
wir. Wir dürfen aber auch die unverkennbare Besserung in den
sozialen Verbältnissen, die Humanisierung in der Erziehung und
in der Strafrechtspflege und vor allem die sich immer wieder
bewährende Hilfsbereitschaft unter den Menschen im Alltag nicht
übersehen. Das sind unverkennbare Zeichen dafür, daß es mit der
Menschheit ethisch vorwärtsgehen kann. Aber es ist nicht voraus¬

zusehen, welche der beiden gegensätzlichen Kräfte endlich siegen
wird, der rohe Egoismus oder der Brudersinn, die Bestie oder der
homo humanus. Wir können nur hoffen, daß das Bessere geschehe.
Glauben, im Sinn absoluter Sicherheit Nein.

2. Der Glaube an das Gute im Menschen. Unter dem Guten (oder
Schlechten) im Menschen versteht man die moralische Gesinnung,
aus der sich sein Verhalten zu den Mitmenschen ergibt. Nun ist es

nie so, daß in einem Menschen ausschließlich Gutes oder ausschließlich

Schlechtes «steckt», sondern von jedem etwas, je nachdem
mehr vom einen oder vom andern. Auch beim Schwerverbrecher
wird man Züge finden, die mit seinen Uebeltaten nicht
übereinstimmen; auf der andern Seite ist der tadelloseste Tugendheld
allerwenigstens gedanklich nicht absolut gut; es gibt Abirrungen.
Da wir unter dem Guten das soziale, unter dem Schlechten das

asoziale Verhalten verstehen, ist doch wohl die Umwelt, in die ein
Kind durch die Geburt gerät, die Bildungsschule für seinen
Charakter. Daß es erbliche Belastung und erbliche Uebertragung
wertvoller Eigenschaften gibt, steht außer Frage. Beides ist physisch
bedingt und kann sich im Moralischen auswirken; in welcher Weise,
hängt aber in hohem Maße von den Einflüssen ab, die auf das Kind
einströmen, solange es noch völlig passiv aufnehmend ist. In der
Gesellschaft und durch sie wird der Mensch vorwiegend gut oder
vorwiegend böse. Von Anfang ist er weder das eine noch das

aridere, und deshalb ist der Glaube an das Gute im Menschen ein
Aberglaube, wie der Glaube an das Böse in ihm einer ist, und zwar
ein viel schlimmerer, was schon daraus hervorgeht, daß in der
katholischen Kirche den Säuglingen, bevor sie zum Taufstein
getragen werden dürfen, der Satan ausgetrieben wird!!

Setzen wir für «das Gute im Menschen» die vorsichtigere
Fassung «die moralische Bildungsfähigkeit», so kommen wir der Wahrheit

sicher näher. Sie ist eine erwiesene Tatsache; diese kennen
wir, wir suchen fortwährend nach den besten Wegen, sie zu
fördern, und wo wir es mit erkennbaren Tatsachen zu tun haben,
brauchen wir nicht zu glauben, wir ivissen es.

II.

Im weitern fragt Herr X nach dem «Kern meines Fühlens und
Denkens über das Woher und Wohin». Diese Frage kann sich
sowohl auf die Welt als auf den Menschen beziehen. Unter «Welt»
läßt sich der Kosmos oder die Erde verstehen.

Es wäre sinnlos für mich, mir über die Entstehung und das Ende
des Weltalls mit seinem Sternenreichtum den Kopf zu zerbrechen.
Und es beunruhigt mich nicht, daß ich darüber nichts weiß. Denn
selbst die astronomische Wissenschaft, die auf eine Weite von
mehreren Milliarden Lichtjahren ins All vordringt, vermag darüber
keine abschließende Auskunft zu erteilen. Wohl bestehen Hypothesen,

aber beweisen läßt sich die absolute Gültigkeit der einen oder
andern nicht.

Auch über die Entstehung der Erde streiten sich die Gelehrten.
Ja sie sagen, daß man über unsern eigenen Planeten am wenigsten
wisse, nicht einmal, wie er innen beschaffen sei. — Unter welchen
Umständen konnte einmal am Südpol eine üppige Vegetation
vorhanden gewesen sein, während sich am Aequator Spuren von
Vereisung finden? — Ist die Erde Millionen oder Milliarden von Jahren

alt? — Was hat den katastrophalen Untergang des
Reptiliengeschlechts der riesigen Saurier verursacht? — Wieso blieb es

kleinsten Säugetieren von Mausgröße vorbehalten, das Leben aus

jener Zeit in die Zukunft hinüber zu retten und damit auch dem
Menschen den Daseinsboden vorzubereiten? — Diese zufällig
herausgegriffenen Fragen und zahllose andere harren noch immer der
Lösung, und mit jeder Entdeckung treten neue Probleme auf. Und
dazu sind wir Menschen uns ja selbst ein Rätsel.

Man stelle sich folgendes vor: Auf einem Blatt Papier von der
Größe Europas — nicht verkleinert — wird die Milchstraße, dem

unser Sonnensystem angehört, gezeichnet, also nur eine von Milliarden

von Milchstraßen. Darauf würde unsere Sonne nicht mehr als
ein Sandkorn bedeuten. In der Sonne aber hätten mehr als eine
Million Erden Raum. Und auf diesem Millionstel-Sandkorn krabbelt

das Menschengeschlecht. Auferlegt uns nicht schon dieses
Größenverhältnis eine gewisse Bescheidenheit, ein Verstehen dafür,
daß wir nicht alles wissen können und daß die Wissenschaft mit all
ihren ausgeklügelten Instrumenten an eine Grenze kommt, über die
hinaus es einfach nicht mehr weitergeht. Dies einerseits. Anderseits

85



ist es wohl die bewundernswerteste aller irdischen Tatsachen, daß
die Natur im Laufe von Jahrmilliarden auf diesem winzigen Sternchen

ein Lebewesen zu gestalten vermochte, das die Grenzen des

bloßen physischen Daseins sprengte, sich selbst erkennend sich ins
unendliche Ganze einzuordnen, seinem Leben einen Sinn zu geben
und die Enge seines räumlichen und zeitlichen Seins geistig zu
erfüllen und ins Unendliche auszuweiten vermochte! —

Nun zu meinem Denken und Fühlen über das Woher und Wohin
des Menschen. Bei der ersten Frage haben Sie, Herr X, wohl an
den Ursprung des menschlichen Geschlechtes gedacht. Beim «Wohin»

schwebte Ihnen vermutlich eine Bestimmung des Menschen
jenseits des irdischen Lebens vor.

In der Frage nach der Abstammung des Menschengeschlechtes
sind die Gelehrten darin durchaus einig, daß es in die große
Entwicklungslinie alles Lebendigen gehört, die Darwin aufgedeckt hat.
Selbst die katholischen Wissenschafter verschließen sich dieser Wahrheit

nicht. Es gibt unter ihnen sogar solche, die auf diesem Gebiete
zu den Bahnbrechern gehören. Diese Lehre, gegen die es keinen
ernsthaften Einwand mehr gibt, bildet auch den Kern meines Denkens

über die Frage nach dem Woher. Und das Gefühl, das heißt
das Gemüt, hat nicht den geringsten Grund, sich irgendwie verletzt
zu fühlen. Geht unserer Ehre oder unserer heutigen Vorzugsstellung

im Reiche des Lebendigen etwas dadurch ab, daß zum Beispiel
der Koboldmaki oder Gespenstermaki, ein kleines, insektenfressendes

Säugetier, das heute noch auf einzelnen Sundinseln lebt, zu
unsern Verwandten und Vorfahren gehört? oder daß wir Menschen
im Embryonalstadium Kiemen wie die Fische und sogar ein
Schwänzchen haben?

Die Entwicklungslehre hatte lange Zeit mit starken Widerständen
in Gelehrtenkreisen, in der öffentlichen Meinung und von der
Kirche aus zu kämpfen; denn sie gab der Vermutung Raum, die
Abstammungslinie des Menschen gehe auf die Menschenaffen
zurück, und das konnte sich der von Gott erschaffene homo sapiens
nicht bieten lassen (die Aehnlichkeit war allzu groß!).

Aber es ist begreiflich, daß bei einem Teil der Gelehrten jene
Meinung aufkommen konnte; denn Mensch und Menschenaffe
haben eine Anzahl anatomischer Merkmale miteinander gemein.
Darüber steht in dem prächtigen Werk von Professor Raymond Cartier,
«Die Welt, woher sie kommt, wohin sie geht» folgendes: «Die
Anordnung der Organe in Brustkorb und Unterleib ist dieselbe; die
Gliedmaßen sind in derselben Weise angesetzt; das Gehirn weist die
gleichen großen Windungen auf; die Blutgruppen sind fast
identisch; die Schmarotzereigenschaften und die große Zahl der Krankheiten

sind ihnen gemeinsam, und die Zähne sehen sich
außerordentlich ähnlich. Die Entwicklung des Embryos, der schon beim
Hund und anderen Säugetieren im Anfangsstadium kaum von dem
des Menschen zu unterscheiden ist, weist beim Gorilla, Schimpansen

oder Orang-Utan eine noch viel deutlichere und länger anhaltende

Uebereinstimmung mit dem Menschen auf.»
Wir haben aber, wie die Wissenschaft glücklicherweise

herausgebracht hat, abstammungsmäßig mit den Affen nichts zu tun; wir
gehören eher in die Linie, die über den Gespenster- oder Koboldmaki

zu den Entwicklungsstufen weiter unten führt. Die Ehre ist

gerettet. Indessen muß ich doch bekennen, daß mein Gefühlsleben
nicht darunter gelitten haben würde, wenn sich unsere Verwandtschaft

mit den Affen bestätigt hätte. Ja das Ueberwinden des uns
nun lächerlich erscheinenden Affenzustandes und das Emporsteigen

zur menschlichen Geistes- und Kulturhöhe hätte in mir viel
größere Genugtuung hervorgerufen als die biblische Darstellung
nach der der Mensch anfänglich unsterblich war, dann durch einen
dummen Streich diese herrliche Eigenschaft einbüßte und zum
ewig armen Sünder herabsank.

Aber noch viel mehr als das Woher bewegt das Wohin das

menschliche Gemüt. Für die Wissenschaft und für jeden natürlich
denkenden und nicht egozentrisch gebundenen Menschen besteht
die Frage allerdings gar nicht. Der Mensch ist einbezogen in das

natürliche Werden und Vergehen. Er nimmt seinen Anfang bei der
Zeugung und scheidet aus mit dem Tod.

Dieser Gedanke ist für viele Menschen, vielleicht für die meisten.
ein Schrecken; sie lehnen ihn mit der Verzweiflung von Ertrinkenden

ab. Daß sie all die Jahrmilliarden vor ihrer Geburt nicht
bestanden hatten, beunruhigt sie nicht, sie denken gar nicht daran.
Aber einmal da, wollen sie gleich ewig bleiben. Weil dies aber auf
Erden einfach nicht geht, denken sie sich einen überirdischen

Lebensraum aus, erklären sich als Inhaber einer vom Körper
unabhängigen Seele, um dann als solche nach dem körperlichen Tode
in die himmlischen Gefilde hinüberwechseln zu können, um dort
in den Genuß des ihnen im Jammertal Erde vorenthaltenen
ungetrübten Glückes zu gelangen. Unstreitig eine schöne, beglückende,
zukunftsfrohe Vorstellung für Menschen, die sich selber mehr
liehen als die Wahrheit, die in diesem Falle Vergänglichkeit heißt.

Fortsetzung folgt

Das Wesen des Menschen und der
freireligiöse Gedanke in der Welt?
Von Dr. Paul Voigtländer, Staffelstein (Ofr.)

Jener althellenische Weise, der vor mehr als 2000 Jahren,
lange vor dem Aufkommen des Christentums, den Menschen
zugerufen hat: «Erkenne Dich selbst», war kein «gläubiger
Mensch» seiner Zeit, sondern erschien seinen Zeitgenossen als
Zweifler und Suchender, uns heutigen Menschen aber scheint
er ein wahrhaft religiöser Geist gewesen zu sein.

Mit seiner Aufforderung wollte er nicht nur den einzelnen
Mensclien veranlassen, sich selbst und seine Handlungen zu
prüfen. Diese Aufforderung enthielt auch die große, falsch
beantwortete Frage aller alten und veralteten GZaubensreligio-
nen (Religionen, die Nichtwissen durch blinden Glauben
ersetzen, im Gegensatz zu glaubensfreier Religion der Freireligiösen)

: Woher kommt der Mensch und was ist er?
Der alte Aristoteles, geboren 384 vor Christus, Lehrer des

größten Menschen im Vollbesitz althellenischer Kultur, des

Königs Alexander von Mazedonien, ohne den die althellenische
Kultur wie viele andere Kulturen für immer versunken wäre,
hatte noch mit hellenischer Unbefangenheit erklärt: Bei der
Beschreibung der Lebewesen müsse man mit dem Menschen
beginnen, denn der Mensch ist uns unter allen Tieren am meisten

bekannt.
So nahe war der Mensch schon vor bald 2Va Jahrtausenden

daran, ein wirkliches Bild seiner Herkunft und seines Wesens

zu gewinnen. Als dann durch den Einbruch der geistes- und
naturfeindlichen Dogmatik des Christentums das Abendland
in geistige Nacht versank, wurde die kausale Naturforschung
während nahezu zwei Jahrtausenden unterbrochen. Auch ein
Beweis dafür, daß sich die Entwicklung der menschlichen
Gesellschaft nicht ganz unabhängig vom menschlichen Willen
vollzieht.

Was das hellenische Denken noch unbefangen als selbstverständlich

voraussetzte, stieß dann — und stößt noch heute —
auf den immer härter werdenden Widerstand der «Medizinmänner»

der veralteten Glaubensreligionen, bei uns des

Christentums, obwohl das ganze auf Dogma und Offenbarung
gestützte Weltbild bereits vollkommen eingestürzt ist.

Wer ein wirkliches Bild des Menschen und seines Wesens
haben will, muß zuerst die Frage nach der Herkunft des
Menschen beantworten. Wir wissen heute unwiderlegbar, daß der
Mensch, der homo sapiens, sich vor rund 500 000 Jahren (so

lange mußte Jehova warten, bis ein Wesen erschien, das ihn
später einmal anbeten konnte) aus der Gruppe der Herrentiere

(Säugetiere) zu einem Wesen mit der Möglichkeit
umfassenden abstrakten Denkens (Möglichkeit, weil das abstrakte
Denken nicht bei allen Menschen gleich stark entwickelt ist
bzw. wird, obwohl jeder Mensch die Voraussetzungen dazu

hat) und des Erkennens der Werte und des Sinns des Lebens
erhob über das bloße Zweckdasein hinaus (Geist). Wir wissen
heute weiter unwiderlegbar, daß sich im Leib jeder werdenden
Mutter unseres Geschlechts in neun Monaten die etwa 1 bis

86


	"Was ist nun Ihr Glaube?" (Fortsetzung folgt)

