Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 42 (1959)

Heft: 11

Artikel: Philosophische Neuerscheinungen
Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410925

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und priifen wir rasch, wie es also mit der Freiheit und Wiirde
des Einzelmenschen gerade im Reich der Ideale der christ-
lichen Glaubenslehre eigentlich steht.

Da ergibt sich denn die befremdliche Tatsache, dal das
Evangelium sich sehr wenig um Freiheit und Wiirde derjenigen
Einzelmenschen kiimmert, die au8erhalb der christlichen Glau-
bensgemeinschaft stehen. Freiheit und Menschenwiirde, Friede
und Erlésung vom Uebel sind nur vorgesehen fiir diejenigen
Menschen, die sich zum Glauben an Christi Erlésertat beken-
nen. Unser bibelkundiger Gesprichspartner wird uns nun aller-
dings rasch aufmerksam machen auf zwei Stellen im Neuen
Testament, in denen die Nichstenliebe gegen jedermann, auch
gegen die Auflenstehenden, zur christlichen Pflicht gemacht
wird; einmal in der 1. Paulusepistel an die Thessaloniker
Vers 5, 15 und dann in der Paulusepistel an die Galater
Vers 6, 10. Aber diese wenigen Stellen gehen ganz unter in der
Masse aller der vielen Stellen im NT, welche die Nichstenliebe
und die Erl6sung ausdriicklich auf die enge und innige Glau-
bensgemeinschaft einschrinken; Stellen, in denen iiberall die
Kinder der Welt und des Reiches unbarmherzig, ohne Freiheit
und ohne Wiirde, dem Verderben und der Hélle iiberantwortet
werden, allwo nur Heulen und Zihneklappern zu héren ist.

Nein, es ist wirklich nicht weit her mit der Garantierung der
Wiirde und Freiheit der Einzelpersonlichkeit, auch nicht im
Bereich der christlichen Idealbildung.

2. Weiter spricht BR Wahlen:

«Voraussetzung dieser gemeinsamen Front ist die Achtung
vor dem religiosen Bekenntnis des andern. Die Toleranz ist
aber lediglich ein Willensakt, um eines gréf3eren gemeinsamen
Zieles willen, Trennendes nicht hervorzuheben. Damit ist sie
wohl Voraussetzung, aber nicht Bestandteil einer gemeinsamen
Kampffront allem dem gegeniiber, das mit eiserner Konsequenz
abgelehnt werden muf. Die Toleranz findet also ihre Grenzen
in jenem Punkt, wo sie zur unverzeihlichen Schwiiche wiirde.»

Das sind nun doch recht eigenartige Auffassungen von Tole-

ranz, die wohl iiberlegt sein wollen. Diese Toleranz verlangt
Achtung also nur vor dem religiésen Bekenntnis des andern.
Wer mit einem religiésen Bekenntnis nicht aufwarten kann,
vielleicht nur mit einem philosophischen oder weltanschau-
lichen Bekenntnis, der wird von dieser Toleranz nicht mehr
toleriert, nicht mehr geduldet, wird der Verachtung preisgege-
ben. Folgerichtig miilte dann diese Intoleranz auch das Le-
bensbhekenntnis des «groflen Heiden» und «dezidierten Nicht-
christen» Goethe treffen! Nun garantiert aber unsere Bundes-
verfassung Glaubens- und Gewissensfreiheit, verlangt also sicher
Toleranz auch gegeniiber einem nicht religios abgestempelten,
wohl aber weltanschaulichen Bekenntnis. Der verstorbene BR
Markus Feldmann hat diese weite Fassung von Glaubens- und
Gewissensfreiheit und von Toleranz ausdriicklich ausgespro-
chen und nach auflen hin auch offen vertreten. Und nun fragen
wir: Hat denn nicht BR Wahlen bei seinem Amtsantritt den
Eid auf diese BV abgelegt und hat er nicht dabei seinen christ-
lichen Gott als Beistand im Kampf fiir diese BV und als ober-
sten Zeugen fiir seinen aufrichtigen Willen angerufen? Wir
glauben doch bestimmt, so etwas gelesen zu haben.

Die Toleranzdefinition, die uns BR Wahlen vorlegt, ist ganz
einfach zu eng. Sie vertrigt sich weder mit dem Geist unserer
BV noch mit dem Geist einer humanen Ethik. Bei ihm ist Tole-
ranz nicht mehr ein allseitig verpflichtender Grundsatz und
auch nicht mehr ein sittliches Ideal; von dieser achtbaren Héhe
wird sie herabgestolen, sie wird kliglich degradiert zu einem
bloB taktischen Willensakt und Manéver, sie wird degradiert
zu einer Waffe, mit der man den weltanschaulichen Gegner
ausmanovrieren und schlagen kann. Als Bestandteil einer
Kampffront wird Toleranz ausdriicklich negiert, sie wird also
ausgeschieden aus dem Bestand an Idealen, die fiir eine christ-
liche gemeinsame Kampffront als verpflichtend in Frage kom-
men. Machen wir uns klar, was das fiir BR Wahlen selbst
bedeutet: Gewi3 bemiiht er sich ehrlich, ein guter Christ nicht
nur zu heiBBen, sondern auch zu sein. Sein Meister Christus aber
verlangt auch gegeniiber dem Feinde Toleranz, ja mehr, weit

Philosophische Neuerscheinungen

Die Griechen werden immer die Lehrmeister des europiischen
Philosophierens bleiben: sie sind die eigentlichen Entdecker der
Vernunft und des logischen Denkens, und als solche haben sie be-
gonnen, die Natur und das menschliche Seelenleben vernunftgemif
zu begreifen. Dabei sind sie von der Voraussetzung ausgegangen,
daB dieselbe Vernunft, die im Menschen titig ist, auch im Weltall
verkorpert sei: darum ist alles Wirkliche erkennbar, sofern die
Vernunft hierzu den richtigen Weg einschligt. Dariiber hinaus sind
alle Menschen der Logik teilhaftig: im Zwiegesprich kann die
Wahrheit gefunden werden, wenn jeglicher bemiiht ist, ihr durch
cigene Bemiihung nahezukommen. Aus dieser Auffassung resultiert
die Wertschitzung des Dialoges bei den Griechen, der in den
Schriften Platons die hochste Vollkommenheit erreicht: es ist ein
wundersames Ding, in diesen Dialogen die Abfolge von Streitge-
spriichen zu sehen, aus denen in Rede und Gegenrede Erkennt-
nisse gewonnen werden; und bewundernswert ist der Enthusiasmus.
mit dem Sokrates und seine Schiiler von ihren Fragen nicht ab-
lassen, bis sie deren Losung gefunden haben. Diese wiBbegierigen
Griechen gleichen im Grunde einer Schar von Knaben, die ein
neues Spielzeug gefunden haben und nicht aufhéren kénnen, im-
mer von neuem mit ihm zu spielen — ihr Spielzeug aber ist die
Vernunft und ihre Spielleidenschaft ist die Suche nach der Wahr-
heit.

Auf einem Gemilde von Raffael, das den Titel «Die Schule
von Athen» triigt, sind neben vielen anderen Denkern auch Plato
und Aristoteles zu sehen: der erstere gegen den Himmel aufblik-
kend, der letztere den Blick zur Erde geneigt. Diese Darstellung
ist nicht zufillig. Wihrend Plato mit hinreiBendem Schwung seine
Lehre von den Ideen entwickelte und in kithnen Phantasien und

Gleichnissen seinen Leser in himmlische Sphiren entriickt, war
Aristoteles der bedichtige Empiriker, der Materialsammler und Er-
forscher von Phinomenen. Auch er ist ein Schriftsteller von hohen
Graden, aber niichterner und sachlicher als sein Lehrer, von dem
er sich wohl nicht ohne Gewissenskimpfe zu befreien hatte — in
seiner «Ethik» betont er denn nebenbei, seine Liebe zu Plato sei
grof}, noch grofler aber seine Liebe zur Wahrheit.

Die Eigenheiten des Aristoteles sind in seinen noch heute lesens-
werten Schriften eindriicklich feststellbar. Er war ein universaler,
systematischer Philosoph, und es gibt kaum ein Gebiet der Wissen-
schaft und Philosophie. zu dem er nicht einen eigenstindigen Bei-
trag geliefert hitte. Vieles von seinen Auffassungen ist natiirlich
heute iiberholt: aber bei solchen Werken geht es nicht um den In-
halt allein, sondern um den Denkstil, von dem auch die Gegenwart
noch zu lernen hat. Die Kirche hat im Mittelalter einen miflverstan-
denen Aristoteles zum Vorldufer des Christentums gestempelt; es
war fiir die zum Teil recht ungebildeten «Viter des Christenglau-
bens» bequem, aus den aristotelischen Lehren eine Pseudo-Meta-
physik herauszudestillieren und sie mit biblischen Zitaten zu chri-
stianisieren. Uns Heutige interessiert Aristoteles nicht als Ahnherr
der Scholastik; sein Denken ist fiir uns die Urform einer empi-
risch untermauerten Philosophie.

Dies zeigt sich prignant in der vorliegenden Publikation «Politik
und Staat der Athener», gleichsam einem Resumé der politischen
Philosophie des Aristoteles, welche der Artemis Verlag Ziirich in
seiner Bibliothek der Alten Welt in einer sorgfiltig edierten (iiber-
setzt und eingeleitet von Olof Gigon) und formschénen Ausgabe
herausgibt. Auch hier erweist sich Aristoteles als ein Philosoph der
Erfahrung; seine Darlegungen enthalten viele geschichtliche Be-
merkungen, Schilderungen von alten Staatsverfassungen und Ge-
setzgebungen, politische Parteien, Ziele, Ideale und dergleichen. —
Auf Einzelheiten kann hier nicht eingegangen werden. Interessant

83



mehr als nur Toleranz, er verlangt gegeniiber dem Feinde sogar
— Liebe! Er lehrt die Feindesliebe. Wer aber, wie BR Wahlen,
dem weltanschaulichen Gegner schon die Toleranz verweigert,
verweigert ihm natiirlich erst recht auch die Liebe. So geriit
BR Wahlen unversehens in den Geruch eines nicht ganz konse-
quenten Christen; eines Christen, der wohl die Gebote Christi
in der Theorie anerkennt, sie aber nur teilweise und nur mit
Auswahl in die Praxis umsetzt — wohl ungefihr das Peinlich-
ste, was ihm zustoBen kann.

3. Weiter spricht BR Wahlen: «Man darf auch nicht iiber-
sehen, daf3 die Kraft der Ueberzeugung des Einzelnen von sei-
nem personlichen Verhiltnis zu Gott und zum Nichsten ab-
hingig ist.»

Diese Feststellung ist kaum zu halten; sie widerspricht den
besten psychologischen Einsichten. Ja, wenn BR Wahlen den
Satz so gefaB3t hitte: «... daf3 die Glaubenskraft des einzelnen
Christen von seinem personlichen Verhiltnis zu Gott und zu
seinem Nichsten abhiingig ist», dann konnte man ihm wohl
zustimmen. Aber BR Wahlen macht ganz allgemein die Ueber-
zeugungskraft des Einzelmenschen abhingig von dessen per-
sonlichem Verhilinis zum Christengott. Er meint also wohl,
daB jeder, der nicht ganz positiv zu diesem Christengott sich
einstellt, iiber eine wirksame Ueberzeugungskraft nicht ver-
fiiggen kann. Der Einblick aber in die Psychologie und Charak-
terkunde, der Einblick auch in die Geschichte der Menschheit
und in den Alltag, in die uns umgebende Realitit, zeigt uns
einwandfrei und klar, da3 die Ueberzeugungskraft des Einzel-
nen wohl von seinem personlichen Verhiltnis zu seinem je
eigenen letzten Seinsgrund und Sinngrund abhingig ist, nicht
aber von seinem Verhiltnis zum Christengott. Auch der Nicht-
christ hat heute seinen letzten Seins- und Sinngrund, dem er
sich ebenso stark verpflichtet weil3 wie der Christ seinem Gott.
Aber dieser letzte Seins- und Sinngrund ist heute lange nicht
mehr fiir alle Menschen diejenige Macht, die der positive
Christ Wahlen als seinen Gott anspricht und meint und glaubt.

*

Als Ertrag unserer Auseinandersetzung halten wir fest:

BR Wahlen hat die Pline zur Schaffung einer schweizerischen
CDUnicht mit derselben erfreulichen Klarheit und Bestimmtheit
abgelehnt wie sein Ratskollege BR Petitpierre. So sehr wir das
bedauern — wir wissen und sagen ihm trotzdem Dank; Dank
nidmlich dafiir, daf} er uns in seinem Votum vor dem Parteitag
in Langenthal sehr erwiinschte Gelegenheit geboten hat, seine
Auffassungen in dieser Frage kennen zu lernen, uns mit ihm
iiber drei Differenzpunkte gut demokratisch auseinanderzuset-
zen und die weltanschauliche Diastase deutlich herauszuarbei-
ten. Wir sehen schon in dieser Aufhellung einen Gewinn und
einen Beitrag zur Kldrung unserer mit weltanschaulicher Pro-
blematik so schwer belasteten Gegenwart. Omikron

Es handelt sich

nicht mehr um Sein oder Nichtsein Gottes, sondern um Sein
oder Nichtsein der Menschen;

nicht darum, ob Gott mit uns eines oder anderen Wesens ist
— sondern darum, ob wir Menschen einander gleich oder un-
¢gleich sind;

nicht darum, wie der Mensch vor Gott — sondern wie er vor
Menschen Gerechtigkeit findet;

nicht darum, ob und wie wir im Brote den Leib des Herrn

genieflen — sondern darum, dafl wir Brot fiir unsern eigenen
Leib haben;

nicht darum, dafl wir Gott geben, was Gottes ist, und dem
Kaiser, was des Kaisers ist — sondern darum, daf3 wir endlich
dem Menschen geben, was des Menschen ist;

nicht darum, daf3 und ob wir Christen oder Heiden, Theisten
oder Atheisten sind — sondern darum, daf3 wir Menschen, und
zwar an Leib und Seele gesunde, freie, tat- und lebenskriftige
Menschen sind oder werden.
Ludwig Feuerbach
in der Gesamtausgabe seiner Werke

ist fiir uns der Standpunkt des Philosophen, der etwa als gemifBig-
ter Konservativismus bezeichnet werden darf. Fiir Aristoteles ist
das Recht auf Sklaverei noch selbstverstandlich. Dal jeder Nicht-
grieche ein Barbar und damit ein minderwertiger Mensch sein
miisse, ist fiir ihn noch unerschiitterlicher Glaubensartikel. Wie
auch Plato ist er fasziniert von der Militdardiktatur der Spartaner,
die zwar michtig und tapfer, dafiir aber kulturlos und grausam bis
zum Exzel war. Die Demokratie kommt bei Aristoteles nicht gut
weg — die Herrschaft der Reichen (Oligarchie) ist ihm sympathi-
scher. Dies alles sind Schonheitsfehler in seinem Denken; positiv zu
werten ist, ungeachtet des Standpunktes, die Energie der Frage-
stellung, die Bemiithung um alle Einzelheiten des politischen Le-
bens: iibrigens war es ja auch Aristoteles, der uns mit der grof-
artigen Definition des Menschen als eines zoon politicon (eines
gemeinschaftsbildenden, «politischen» Wesens) beschenkt hat.

Im selben Verlag und in derselben Buchreihe erscheint auch der
Band «Vom Himmel, von der Seele, von der Dichtkunst», also drei
selbstindige Abhandlungen enthaltend, von denen die beiden letz-
teren in der Kulturgeschichte einen sehr grofien EinfluBl hatten.
Aristoteles ist der erste, der eine systematische Psychologie schuf.
Auf deren Bestandteile soll hier nicht eingegangen werden: neben-
bei darf bemerkt werden, daBl er bereits eine recht annehmbare
Theorie des Traumes gab und das Wesen der Seele als «Tatigsein»
definierte. Die Untersuchung iiber die Dichtkunst enthilt u. a. die
bekannte Definition, daB das Wesen der Tragodie darin bestehe.
auf den Menschen kathartisch, das hei3t seelenreinigend zu wirken:
das im Theater angeschaute Drama mit seinen groBen und erschrek-
kenden Schicksalen «reinigt die Seele von den (schlechten) Affek-
ten der Furcht und des Mitleids», wodurch der Mensch Abstand zu
sich selbst gewinnt und seinem eigenen Leben mit mehr Mut und
Seelengrofle gegeniibertreten kann. Polybios

84

Schiller-Worte |

Fort, fort mit eurer Torheit! LaBt mir lieber das,
Was ihr Weisheit nennt, mit fadem Spott!
Herszlos ist eurer Andacht kaltes Fieber,

Kopflos ist nur ein Propanz euer Gott.

o

Wie sie mit ihrer reinen Moral uns, die Schmutzigen, qudlen!

Freilich, der groben Natur diirfen sie gar nichts vertraun!

Bis in die Geisterwelt miissen sie fliehn, dem Tier zu entlaufen,

Menschlich kénnen sie selbst auch nicht das Menschlichste tun.

Hitten sie kein Gewissen, und spriche die Pflicht nicht so
heilig,

Wahrlich, sie pliinderten selbst in der Umarmung die Braut.
L4

Was sie im Himmel wohl suchen, das, Freunde, will ich euch
sagen:
Vor der Hand suchen sie nur Schutz vor der hollischen Glut.

L.



	Philosophische Neuerscheinungen

