
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 11

Artikel: Philosophische Neuerscheinungen

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und prüfen wir rasch, wie es also mit der Freiheit und Würde
des Einzelmenschen gerade im Reich der Ideale der christlichen

Glaubenslehre eigentlich steht.

Da ergibt sich denn die befremdliche Tatsache, daß das

Evangelium sich sehr wenig um Freiheit und Würde derjenigen
Einzelmenschen kümmert, die außerhalb der christlichen
Glaubensgemeinschaft stehen. Freiheit und Menschenwürde, Friede
und Erlösung vom Uebel sind nur vorgesehen für diejenigen
Menschen, die sich zum Glauben an Christi Erlösertat bekennen.

Unser bibelkundiger Gesprächspartner wird tins nun allerdings

rasch aufmerksam machen auf zwei Stellen im Neuen
Testament, in denen die Nächstenliebe gegen jedermann, auch

gegen die Außenstehenden, zur christlichen Pflicht gemacht
wird; einmal in der 1. Paulusepistel an die Thessaloniker
Vers 5, 15 und dann in der Paulusepistel an die Galater
Vers 6, 10. Aber diese wenigen Stellen gehen ganz unter in der
Masse aller der vielen Stellen im NT, welche die Nächstenliebe
und die Erlösung ausdrücklich auf die enge und innige
Glaubensgemeinschaft einschränken; Stellen, in denen überall die
Kinder der Welt und des Reiches unbarmherzig, ohne Freiheit
und ohne Würde, dem Verderben und der Hölle überantwortet
werden, allwo nur Heulen und Zähneklappern zu hören ist.

Nein, es ist wirklich niclit weit her mit der Garantierung der
Würde und Freiheit der Einzelpersönlichkeit, auch nicht im
Bereich der christlichen Idealbildung.

2. Weiter spricht BR Wahlen:

«Voraussetzung dieser gemeinsamen Front ist die Achtimg
vor dem religiösen Bekenntnis des andern. Die Toleranz ist
aber lediglich ein Willensakt, um eines größeren gemeinsamen
Zieles willen, Trennendes nicht hervorzuheben. Damit ist sie
wohl Voraussetzung, aber nicht Bestandteil einer gemeinsamen
Kampffront allem dem gegenüber, das mit eiserner Konsequenz
abgelehnt werden muß. Die Toleranz findet also ihre Grenzen
in jenem Punkt, wo sie zur unverzeihlichen Schwäche würde.»

Das sind nun doch recht eigenartige Auffassungen von Tole-

Philosophische Neuerscheinungen
Die Griechen werden immer die Lehrmeister des europäischen

Philosophierens bleiben: sie sind die eigentlichen Entdecker der
Vernunft und des logischen Denkens, und als solche haben sie
begonnen, die Natur und das menschliche Seelenleben vernunftgemäß
zn begreifen. Dabei sind sie von der Voraussetzung ausgegangen,
(laß dieselbe Vernunft, die im Menschen tätig ist, auch im Weltall
verkörpert sei: darum ist alles Wirkliche erkennbar, sofern die
Vernunft hierzu den richtigen Weg einschlägt. Darüber hinaus sind
alle Menschen der Logik teilhaftig: im Zwiegespräch kann die
Wahrheit gefunden werden, wenn jeglicher bemüht ist, ihr durch
eigene Bemühung nahezukommen. Aus dieser Auffassung resultiert
die Wertschätzung des Dialoges bei den Griechen, der in den
Schriften Piatons die höchste Vollkommenheit erreicht: es ist ein
wundersames Ding, in diesen Dialogen die Abfolge von Streitgesprächen

zu sehen, aus denen in Rede und Gegenrede Erkenntnisse

gewonnen werden; und bewundernswert ist der Enthusiasmus,
mit dem Sokrates und seine Schüler von ihren Fragen nicht
ablassen, bis sie deren Lösung gefunden haben. Diese wißbegierigen
Griechen gleichen im Grunde einer Schar von Knaben, die ein
neues Spielzeug gefunden haben und nicht aufhören können,
immer von neuem mit ihm zu spielen —¦ ihr Spielzeug aber ist die
Vernunft und ihre Spielleidenschaft ist die Suche nach der Wahrheit.

Auf einem Gemälde von Raffael, das den Titel «Die Schule
von Athen» trägt, sind neben vielen anderen Denkern auch Plato
und Aristoteles zu sehen: der erstere gegen den Himmel aufblik-
kend, der letztere den Blick zur Erde geneigt. Diese Darstellung
"st nicht zufällig. Während Plato mit hinreißendem Schwung seine
Lehre von den Ideen entwickelte und in kühnen Phantasien und

ranz, die wohl überlegt sein wollen. Diese Toleranz verlangt
Achtung also nur vor dem religiösen Bekenntnis des andern.
Wer mit einem religiösen Bekenntnis nicht aufwarten kann,
vielleicht nur mit einem philosophischen oder weltanschaulichen

Bekenntnis, der wird von dieser Toleranz nicht mehr
toleriert, nicht mehr geduldet, wird der Verachtung preisgegeben.

Folgerichtig müßte dann diese Intoleranz auch das

Lebensbekenntnis des «großen Heiden» und «dezidierten Nicht-
christen» Goethe treffen! Nun garantiert aber unsere
Bundesverfassung Glaubens- und Gewissensfreiheit, verlangt also sicher
Toleranz auch gegenüber einem nicht religiös abgestempelten,
wohl aber weltanschaulichen Bekenntnis. Der verstorbene BR
Markus Feldmann hat diese weite Fassung von Glaubens- und
Gewissensfreiheit und von Toleranz ausdrücklicli ausgesprochen

und nach außen hin auch offen vertreten. Und nun fragen
wir: Hat denn nicht BR Wahlen bei seinem Amtsantritt den

Eid auf diese BV abgelegt und hat er nicht dabei seinen christlichen

Gott als Beistand im Kampf für diese BV und als obersten

Zeugen für seinen aufrichtigen Willen angerufen? Wir
glauben doch bestimmt, so etwas gelesen zu haben.

Die Toleranzdefinition, die uns BR Wahlen vorlegt, ist ganz
einfach zu eng. Sie verträgt sich weder mit dem Geist unserer
BV noch mit dem Geist einer humanen Ethik. Bei ihm ist Toleranz

nicht mehr ein allseitig verpflichtender Grundsatz und
auch nicht mehr ein sittliches Ideal ; von dieser achtbaren Höhe
wird sie herabgestoßen, sie wird kläglich degradiert zu einem
bloß taktischen Willensakt und Manöver, sie wird degradiert
zu einer Waffe, mit der man den weltanschaulichen Gegner
ausmanövrieren und schlagen kann. Als Bestandteil einer
Kampffront wird Toleranz ausdrücklich negiert, sie wird also

ausgeschieden aus dem Bestand an Idealen, die für eine christliche

gemeinsame Kampffront als verpflichtend in Frage kommen.

Machen wir uns klar, was das für BR Wahlen selbst
bedeutet: Gewiß bemüht er sich ehrlich, ein guter Christ nicht
nur zu heißen, sondern auch zu sein. Sein Meister Christus aber
verlangt auch gegenüber dem Feinde Toleranz, ja mehr, weit

Gleichnissen seinen Leser in himmlische Sphären entrückt, war
Aristoteles der bedächtige Empiriker, der Materialsammler und
Erforscher von Phänomenen. Auch er ist ein Schriftsteller von hohen
Graden, aber nüchterner und sachlicher als sein Lehrer, von dem

er sich wohl nicht ohne Gewissenskämpfe zu befreien hatte — in
seiner «Ethik» betont er denn nebenbei, seine Liebe zu Plato sei

groß, noch größer aber seine Liebe zur Wahrheit.

Die Eigenheiten des Aristoteles sind in seinen noch heute
lesenswerten Schriften eindrücklich feststellbar. Er war ein universaler,
systematischer Philosoph, und es gibt kaum ein Gebiet der Wissenschaft

und Philosophie, zu dem er nicht einen eigenständigen
Beitrag geliefert hätte. Vieles von seinen Auffassungen ist natürlich
heute überholt: aber bei solchen Werken geht es nicht um den
Inhalt allein, sondern um den Denkstil, von dem auch die Gegenwart
noch zu lernen hat. Die Kirche hat im Mittelalter einen mißverstandenen

Aristoteles zum Vorläufer des Christentums gestempelt; es

war für die zum Teil recht ungebildeten «Väter des Christenglaubens»

bequem, aus den aristotelischen Lehren eine Pseudo-Meta-
physik herauszudestillieren und sie mit biblischen Zitaten zu
christianisieren. Uns Heutige interessiert Aristoteles nicht als Ahnherr
der Scholastik; sein Denken ist für uns die Urform einer empirisch

untermauerten Philosophie.
Dies zeigt sich prägnant in der vorliegenden Publikation «Politik

und Staat der Athener», gleichsam einem Résumé der politischen
Philosophie des Aristoteles, welche der Artemis Verlag Zürich in
seiner Bibliothek der Allen Welt in einer sorgfältig edierten (übersetzt

und eingeleitet von Olof Gigon) und formschönen Ausgabe
herausgibt. Auch hier erweist sich Aristoteles als ein Philosoph der
Erfahrung; seine Darlegungen enthalten viele geschichtliche
Bemerkungen, Schilderungen von alten Staatsverfassungen und
Gesetzgebungen, politische Parteien, Ziele, Ideale und dergleichen. —
Auf Einzelheiten kann hier nicht eingegangen werden. Interessant

83



mehr als nur Toleranz, er verlangt gegenüber dem Feinde sogar
—• Liebe Er lehrt die Feindesliebe. Wer aber, wie BR Wahlen,
dem weltanschaulichen Gegner schon die Toleranz verweigert,
verweigert ihm natürlich erst recht auch die Liebe. So gerät
BR Wahlen unversehens in den Geruch eines nicht ganz
konsequenten Christen; eines Christen, der wohl die Gebote Christi
in der Theorie anerkennt, sie aber nur teilweise und nur mit
Auswahl in die Praxis umsetzt — wohl ungefähr das Peinlichste,

was ihm zustoßen kann.

3. Weiter spricht BR Wahlen: «Man darf auch nicht
übersehen, daß die Kraft der Ueberzeugung des Einzelnen von
seinem persönlichen Verhältnis zu Gott und zum Nächsten
abhängig ist.»

Diese Feststellung ist kaum zu halten; sie widerspricht den
besten psychologischen Einsichten. Ja, wenn BR Wahlen den
Satz so gefaßt hätte: «. daß die Glaubenskraft des einzelnen
Christen von seinem persönlichen Verhältnis zu Gott und zu
seinem Nächsten abhängig ist», dann könnte man ihm wohl
zustimmen. Aber BR Wahlen macht ganz allgemein die
Ueberzeugungskraft des Einzelmenschen abhängig von dessen
persönlichem Verhältnis zum Christengott. Er meint also wohl,
daß jeder, der nicht ganz positiv zu diesem Christengott sich
einstellt, über eine wirksame Ueberzeugungskraft nicht
verfügen kann. Der Einblick aber in die Psychologie und
Charakterkunde, der Einblick auch in die Geschichte der Menschheit
und in den Alltag, in die uns umgebende Realität, zeigt uns
einwandfrei und klar, daß die Ueberzeugungskraft des Einzelnen

wohl von seinem persönlichen Verhältnis zu seinem je
eigenen letzten Seinsgrund und Sinngrund abhängig ist, nicht
aber von seinem Verhältnis zum Christengott. Auch der Nicht-
christ hat heute seinen letzten Seins- und Sinngrund, dem er
sich ebenso stark verpflichtet weiß wie der Christ seinem Gott.
Aber dieser letzte Seins- und Sinngrund ist heute lange nicht
mehr für alle Menschen diejenige Macht, die der positive
Christ Wahlen als seinen Gott anspricht und meint und glaubt.

*

Als Ertrag unserer Auseinandersetzung halten wir fest:
BR Wahlen hat die Pläne zur Schaffung einer schweizerischen

CDU nicht mit derselben erfreulichen Klarheit und Bestimmtheit
abgelehnt wie sein Ratskollege BR Petitpierre. So sehr wir das

bedauern — wir wissen und sagen ihm trotzdem Dank; Dank
nämlich dafür, daß er uns in seinem Votum vor dem Parteitag
in Langenthal sehr erwünschte Gelegenheit geboten hat, seine
Auffassungen in dieser Frage keimen zu lernen, uns mit ilim
über drei Differenzpunkte gut demokratisch auseinanderzusetzen

und die weltanschauliche Diastase deutlich herauszuarbeiten.

Wir sehen schon in dieser Aufhellung einen Gewinn und
einen Beitrag zur Klärung unserer mit weltanschaulicher
Problematik so schwer belasteten Gegenwart. Omikron

Es handelt sich
nicht mehr um Sein oder Nichtsein Gottes, sondern um Sein
oder Nichtsein der Menschen;

nicht darum, ob Gott mit uns eines oder anderen Wesens ist
— sondern darum, ob wir Mensclien einander gleich oder
ungleich sind;

nicht darum, wie der Mensch vor Gott — sondern wie er vor
Menschen Gerechtigkeit findet;

nicht darum, ob und wie wir im Brote den Leib des Herrn
genießen — sondern darum, daß wir Brot für unsern eigenen
Leib haben;

nicht darum, daß wir Gott geben, was Gottes ist, und dem
Kaiser, was des Kaisers ist — sondern darum, daß wir endlich
dem Mensclien geben, was des Mensclien ist;

nicht darum, daß und ob wir Christen oder Heiden, Theisten
oder Atheisten sind — sondern darum, daß wir Menschen, und
zwar an Leib und Seele gesunde, freie, tat- und lebenskräftige
Menschen sind oder werden.

Ludwig Feuerbach
in der Gesamtausgabe seiner Werke

ist für uns der Standpunkt des Philosophen, der etwa als gemäßigter

Konservativismus bezeichnet werden darf. Für Aristoteles ist
das Recht auf Sklaverei noch selbstverständlich. Daß jeder Nicht-
grieche ein Barbar und damit ein minderwertiger Mensch sein
müsse, ist für ihn noch unerschütterlicher Glaubensartikel. Wie
auch Plato ist er fasziniert von der Militärdiktatur der Spartaner,
die zwar mächtig und tapfer, dafür aber kulturlos und grausam bis

zum Exzeß war. Die Demokratie kommt bei Aristoteles nicht gut
weg —• die Herrschaft der Reichen (Oligarchie) ist ihm sympathischer.

Dies alles sind Schönheitsfehler in seinem Denken; positiv zu
werten ist, ungeachtet des Standpunktes, die Energie der
Fragestellung, die Bemühung um alle Einzelheiten des politischen
Lebens: übrigens war es ja auch Aristoteles, der uns mit der
großartigen Definition des Menschen als eines zoon politicon (eines
gemeinschaftsbildenden, «politischen» Wesens) beschenkt hat.

Im selben Verlag und in derselben Buchreihe erscheint auch der
Band «Vom Himmel, von der Seele, von der Dichtkunst», also drei
selbständige Abhandlungen enthaltend, von denen die beiden
letzteren in der Kulturgeschichte einen sehr großen Einfluß hatten.
Aristoteles ist der erste, der eine systematische Psychologie schuf.
Auf deren Bestandteile soll hier nicht eingegangen werden: nebenbei

darf bemerkt werden, daß er bereits eine recht annehmbare
Theorie des Traumes gab und das Wesen der Seele als «Tätigsein»
definierte. Die Untersuchung über die Dichtkunst enthält u. a. die
bekannte Definition, daß das Wesen der Tragödie darin bestehe,
auf den Menschen kathartisch, das heißt seelenreinigend zu wirken:
das im Theater angeschaute Drama mit seinen großen und erschrek-
kenden Schicksalen «reinigt die Seele von den (schlechten) Affekten

der Furcht und des Mitleids», wodurch der Mensch Abstand zu
sich selbst gewinnt und seinem eigenen Leben mit mehr Mut und
Seelengröße gegenübertreten kann. Polybios

^Schiller-Worte
v I :

Fort, fort mit eurer Torheit! Laßt mir lieber das,

Was ihr Weislieit nennt, mit fadem Spott!
Herzlos ist eurer Andacht kaltes Fieber,

Kopflos ist nur ein Propanz euer Gott.
o

Wie sie mit ihrer reinen Moral uns, die Schmutzigen, quälen!

Freilich, der groben Natur dürfen sie gar nichts vertraun!
Bis in die Geisterwelt müssen sie fliehn, dem Tier zu entlaufen,
Menschlich können sie selbst auch nicht das Menschlichste tun.

Hätten sie kein Gewissen, und spräche die Pflicht nicht so

heilig,
Wahrlich, sie plünderten selbst in der Umarmung die Braut.

a

Was sie im Himmel wohl suchen, das, Freunde, will ich euch

sagen :

Vor der Hand suchen sie nur Schutz vor der höllischen Glut.

84


	Philosophische Neuerscheinungen

