
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 10

Werbung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wort Religion hat die Eindeutigkeit, die aus dem angeführten

Zitat spricht, eingebüßt. Alles Mögliche, was nicht gerade zum
platten Alltag gehört, wird zur Religion erhoben: das Sichversenken

in die Fragen nach dem Woher und Wohin aller Dinge, die
bewundernde Betrachtung des Sternenhimmels, die gemütvolle Hingabe

an die Natur, die edlen Gefühle der Nächstenliebe, der
Barmherzigkeit, der Dankbarkeit für das Glück, Mensch zu sein, der
Glaube an den Sinn des Lebens, an das Gute im Menschen, an die
Menschheit, und wohl noch vieles andere mehr. Wie beruhigend,
von sich denken zu können, religiös zu sein, ohne an den unmöglichen

lieben Vater im Himmel glauben zu müssen und ohne mit
der Wissenschaft, der man als gebildeter Mensch doch auch ihr
Recht einräumen will, in Konflikt zu kommen! Man kann sich dabei

auf den beinahe allweisen Goethe berufen, der gesagt hat:

«Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,
hat auch Religion;
wer jene beiden nicht besitzt,
der habe Religion.»

Aber auch Goethe war ein Kind seiner Zeit, die noch keine
allgemeine Schul- und Volksbildung kannte; Wissenschaft und Kunst
waren Gebiete, die nur den «höheren» Ständen offen standen
Coethe war, wie aus obigen Worten hervorgeht, ein Gesinnungsgenosse

des preußischen Königs Friedrich II. und dessen Freundes
Voltaire, die trotz Aufgeklärtheit und persönlichem Atheismus der
Meinung waren, dem Volke müsse die metaphysische Religion
erhalten bleiben.

Schiller lehnt mit den Worten

«Welche Religion ich bekenne?
Keine von allen, die du mir nennst.
Und warum keine? Aus Religion»

die konfessionelle, dogmatische Einengung des Begriffs Religion
ah und nennt die Freiheit des Denkens auch im Religiösen Religion.

Wir müssen aber auch hören, was Fritz Mauthner, der Verfasser
des vierbändigen Werkes «Die Geschichte des Atheismus im Abendland»,

über die außerkonfessionelle Verwendung des Wortes Religion

sagt:
«Weil aber das Wort Religion in seinem langen Bedeutungswandel

seine Beziehungen zu dem persönlichen Gotte nicht ganz
aufgegeben hat, weil man ebenso wenig der Kirche wie dem Teufel
den kleinen Finger reichen darf, ohne Gefahr, mit Haut und Haar
gefressen zu werden, darum täten wir gut daran, unsere Ehrfurcht
vor dem Leben, unsere sehnsüchtige, sich bescheidende Unwissenheit,

die für eine Weltanschauung gelten muß, nicht weiter Religion

zu nennen. Das Wort Gott hat für uns ganz gewiß keinen Inhalt
mehr; auch in das Wort Religion können wir einen klaren Inhalt
nicht mehr hineindenken.»

Aber es gehört nun einmal zum guten Ton, als religiös zu gelten,
und es ist auch ein Gebot der Vorsicht, sich den Anschein der
Religiosität zu geben, da man sonst leicht als Kommunist gebrandmarkt

wird, obwohl das freie, wissenschaftliche Denken auf welt-
und lebensanschaulichem Gebiet den politischen Kommunismus weder

voraussetzt noch zu ihm hinführt. Die Gleichsetzung von
Freidenkertum und Kommunismus ist ein bequemes Hilfsmittel der
Kirche, den Gläubigen das Gruseln vor den Freidenkern
beizubringen.

Ich möchte aber nicht behaupten, daß jeder, der sich trotz seiner
inneren Abkehr vom Gottesglauben als religiös ausgibt, dies aus
kluger Berechnung tue. Religion ist ein Schwammwort geworden,
aus dem sich, wie schon gesagt, alle möglichen Inhalte pressen
lassen, wie aus dem Wort Gott. Aber man setzt sich Mißverständnissen

aus, man täuscht andere über sich selbst, wenn man sich als
religiös ausgibt, ohne es in dem Sinne zu sein, wie das Wort nach
altem Sprachgebrauch allgemein verstanden wird. Es ist eine
Crenzverwischung, die der Anerkennung des von metaphysischen
Zutaten freien Denkens als einer den Religionen gleichwertigen
Welt- und Lebensanschauung im Wege steht; denn die Anklammerung

Ungläubiger an die Ausdrucksweise der Gläubigen erweckt
den Eindruck, als wäre es jenen bei ihrem Unglauben nicht ganz
wohl.

Seit einiger Zeit stößt man im freigeistigen Schrifttum auf das
^ort freigläubig. Hölzernes Scharreisen! sagte ich beim Lesen zu

mir selber, denn die beiden Wortteile stehen in einem unvereinbaren

Gegensatz zueinander. Entweder steht man den Dingen
kritisch betrachtend und aus eigener Einsicht beurteilend, also frei,
gegenüber, oder man nimmt sie unbesehen in der Bedeutung an,
wie sie einem vorgesetzt wurden, ohne Prüfung, gebunden an
fremde Meinung, also gläubig.

«Glauben» gehört allerdings zu den mehrdeutigen Wörtern. Wir
verwenden es in der Umgangssprache fast täglich. Wir glauben an
die Fortdauer des schönen Wetters, an den Erfolg eines
Unternehmens, an die Zuverlässigkeit des Piloten, an den einstigen
Anbruch eines friedlichen Zeitalters. Das heißt: Wir meinen es so,
wir halten es auf Grund von Erfahrungen oder Ueberlegungen für
möglich, für wahrscheinlich, vielleicht für in hohem Grade
wahrscheinlich. Aber die Geschlossenheit des Absoluten erreicht dieses

«glauben» nicht, ein Spältchen bleibt offen, und dieses Spältchen
bedeutet eine andere Möglichkeit, also, im Hinblick auf die
erwähnten Beispiele, einen unerwarteten Witterungsumschlag, eine
Fehlbeurteilung der Verhältnisse, ein menschliches Versagen, eine
Ueberschätzung der menschheitlichen ethischen Aufstiegsfähigkeit.

Von diesem «profanen» Glauben ist der religiöse völlig verschieden.

Dieser ist ein absolutes Fürwahrhalten, das keinen Einwand,
keinen Zweifel, keine andere Möglichkeit zuläßt. Der religiöse
Glaube ist immer ein Wunschdenken, oder, vielleicht noch zutreffender

gesagt, ein Wunscherfüllungsdenken. Auch das profane
Glauben geht häufig auf Wünsche (oder Befürchtungen) zurück,
aber als korrigierbare Meinung ist es frei, während der religiöse
Glaube in seiner Versteifung auf das Wissen um die obsolute
Wahrheit an diese eine und einzige Meinung gebunden, also unfrei
ist. Freigläubig — hölzernes Scharreisen — ich muß dabei bleiben.
Immerhin läßt sich auch denken, daß der Glaube der Freigläubigen

eine weitere Glaubensvariation darstellt. Dem Mystizismus
huldigen sie nicht; sie sind frei davon. Sie halten aber den Glauben
an den Aufstieg der Menschheit aus dem bisherigen Zustand zum
Edelmenschentum für die unerläßliche innere Triebkraft in der
Erstrebung des hohen Zieles. Das ist aber nur ein Deutungsversuch;
vielleicht meinen es die Freigläubigen anders.

Da und dort wird in freigeistigen Kreisen, die trotz ihrem
Unglauben religiös sein wollen, unter anderem der Glaube an den
Sinn des Lebens als Religion bewertet. Aber auch mit diesem Glauben

kann ich nichts anfangen, hat doch das Leben an sich keinen
Sinn. Oder wenn es einen hat, warum soll die tote Materie, der
Stein, das Wasser, nicht auch einen haben? Milliarden von Jahren
hat Leben primitivster Art auf der Erde bestanden. Kein Philosoph
hat wohl jemals darüber nachgegrübelt, welchen Sinn das Leben
damals und beispielsweise zur Zeit der riesigen Saurier gehabt
habe. Es handelt sich um den Sinn des Menschenlebens, ließe sich

entgegnen. Gut, doch gerade damit wird zugegeben, daß das Leben
an sich keinen Sinn hat, daß es eines Wesens bedarf, das ihm einen
Sinn gibt, d. h. das sich ein Ziel setzt und im Streben nach diesem
Ziele seine Lebensaufgabe oder also den Sinn seines Lebens
erblickt. Dieses Wesen ist der Mensch. Einzig der Mensch? Wir «glauben»

es. Aber wir wissen es nicht. Die Möglichkeit ist nicht
ausgeschlossen, daß zum Beispiel die in geordneten Staaten lebenden
Tiere, wie Bienen und Ameisen, ein Empfinden für die
Zweckmäßigkeit ihres Tuns in der und für die Gemeinschaft, also ein
Ziel, das außer oder über ihrem «Ich» liegt, kennen und diesem
zustreben. In diesem Streben bestünde der Sinn ihres Lebens. Doch
bleiben wir beim Menschen. Bei seinen Fähigkeiten, die ihn von
jedem Tier wesentlich unterscheiden, muß sein Ziel in der geistigen

und sittlichen Vollendung seines Geschlechtes bestehen, und
das Streben, diesem Ziele immer näher zu kommen, gibt seinem

Pressefonds?
An der letzten Sitzung des Zentralvorstandes vom 29. August

a. c. orientierte der Geschäftsführer über den Stand des Pressefonds.

Die Gebefreudigkeit der Mitglieder und Leser hat die
Erwartungen bei weitem übertroffen. Der Zentralvorstand
dankt allen Spendern recht herzlich und empfiehlt den Pressefonds

weiter der Aufmerksamkeit. Ohne Mittel keine Macht.
Postcheckkonto Zürich VIII 48855 mit dem Vermerk: Pressefonds.

77


	...

