Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)
Heft: 10
Werbung

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wort Religion hat die Eindeutigkeit, die aus dem angefiihr-
ten Zitat spricht, eingebiifit. Alles Mogliche, was nicht gerade zum
platten Alltag gehort, wird zur Religion erhoben: das Sichversen-
ken in die Fragen nach dem Woher und Wohin aller Dinge, die be-
wundernde Betrachtung des Sternenhimmels, die gemiitvolle Hin-
gabe an die Natur, die edlen Gefiihle der Nichstenliebe, der Barm-
herzigkeit, der Dankbarkeit fiir das Gliick, Mensch zu sein, der
Glaube an den Sinn des Lebens, an das Gute im Menschen, an die
Menschheit, und wohl noch vieles andere mehr. Wie beruhigend,
von sich denken zu kénnen, religiés zu sein, ohne an den unmog-
lichen lieben Vater im Himmel glauben zu miissen und ohne mit
der Wissenschaft, der man als gebildeter Mensch doch auch ihr
Recht einriumen will, in Konflikt zu kommen! Man kann sich da-
bei auf den beinahe allweisen Goethe berufen, der gesagt hat:

«Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,
hat auch Religion;

wer jene beiden nicht besitzt,

der habe Religion.»

Aber auch Goethe war ein Kind seiner Zeit, die noch keine all-
gemeine Schul- und Volksbildung kannte; Wissenschaft und Kunst
waren Gebiete, die nur den «hoheren» Stinden offen standen
Goethe war, wie aus obigen Worten hervorgeht, ein Gesinnungs-
genosse des preuBlischen Konigs Friedrich II. und dessen Freundes
Voltaire, die trotz Aufgeklirtheit und persénlichem Atheismus der
Meinung waren, dem Volke miisse die metaphysische Religion er-
halten bleiben.

Schiller lehnt mit den Worten

«Welche Religion ich bekenne?
Keine von allen, die du mir nennst.
Und warum keine? Aus Religion»

die konfessionelle, dogmatische Einengung des Begriffs Religion
ab und nennt die Freiheit des Denkens auch im Religiosen Reli-
gion.

Wir miissen aber auch horen, was Fritz Mauthner, der Verfasser
des vierbiindigen Werkes «Die Geschichte des Atheismus im Abend-
land», iiber die auBBerkonfessionelle Verwendung des Wortes Reli-
gion sagt:

«Weil aber das Wort Religion in seinem langen Bedeutungswan-
del seine Beziehungen zu dem personlichen Gotte nicht ganz auf-
gegeben hat, ... weil man ebenso wenig der Kirche wie dem Teufel
den kleinen Finger reichen darf, ohne Gefahr, mit Haut und Haar
gefressen zu werden, darum titen wir gut daran, unsere Ehrfurcht
vor dem Leben, unsere sehnsiichtige, sich bescheidende Unwissen-
heit. die fiir eine Weltanschauung gelten muB, nicht weiter Reli-
gion zu nennen. Das Wort Gott hat fiir uns ganz gewiB keinen Inhalt
mehr; auch in das Wort Religion kénnen wir einen klaren Inhalt
nicht mehr hineindenken.»

Aber es gehort nun einmal zum guten Ton, als religios zu gelten,
und es ist auch ein Gebot der Vorsicht, sich den Anschein der
Religiositiit zu geben, da man sonst leicht als Kommunist gebrand-
markt wird, obwohl das freie, wissenschaftliche Denken auf welt-
und lebensanschaulichem Gebiet den politischen Kommunismus we-
der voraussetzt noch zu ihm hinfiihrt. Die Gleichsetzung von Frei-
denkertum und Kommunismus ist ein bequemes Hilfsmittel der
Kirche, den Gliubigen das Gruseln vor den Freidenkern beizu-
bringen. .

Ich méchte aber nicht behaupten, daB jeder, der sich trotz seiner
inneren Abkehr vom Gottesglauben als religios ausgibt, dies aus
kluger Berechnung tue. Religion ist ein Schwammwort geworden,
aus dem sich, wie schon gesagt, alle méglichen Inhalte pressen
lassen, wie aus dem Wort Gott. Aber man setzt sich MiBverstind-
nissen aus, man tiuscht andere iiber sich selbst, wenn man sich als
religios ausgibt, ohne es in dem Sinne zu sein, wie das Wort nach
altem Sprachgebrauch allgemein verstanden wird. Es ist eine
Grenzverwischung, die der Anerkennung des von metaphysischen
Zutaten freien Denkens als einer den Religionen gleichwertigen
Welt- und Lebensanschauung im Wege steht; denn die Anklamme-
rung Ungliubiger an die Ausdrucksweise der Gliubigen erweckt
den Eindruck. als wiire es jenen bei ihrem Unglauben nicht ganz
wohl.

Seit einiger Zeit stoBt man im freigeistigen Schrifttum auf das
Wort freigliubig. Holzernes Scharreisen! sagte ich beim Lesen zu

mir selber, denn die beiden Wortteile stehen in einem unverein-
baren Gegensatz zueinander. Entweder steht man den Dingen kri-
tisch betrachtend und aus eigener Einsicht beurteilend, also frei,
gegeniiber, oder man nimmt sie unbesehen in der Bedeutung an,
wie sie einem vorgesetzt wurden, ohne Priifung, gebunden an
fremde Meinung, also gldubig.

«Glauben» gehort allerdings zu den mehrdeutigen Wértern. Wir
verwenden es in der Umgangssprache fast taglich. Wir glauben an
die Fortdauer des schonen Wetters, an den Erfolg eines Unter-
nehmens, an die Zuverlissigkeit des Piloten, an den einstigen An-
bruch eines friedlichen Zeitalters. Das heiBt: Wir meinen es so,
wir halten es auf Grund von Erfahrungen oder Ueberlegungen fiir
méglich, fiir wahrscheinlich, vielleicht fiir in hohem Grade wahr-
scheinlich. Aber die Geschlossenheit des Absoluten erreicht dieses
«glauben» nicht, ein Spaltchen bleibt offen, und dieses Spiltchen
bedeutet eine andere Moglichkeit, also, im Hinblick auf die er-
wihnten Beispiele, einen unerwarteten Witterungsumschlag, eine
Fehlbeurteilung der Verhiltnisse, ein menschliches Versagen, eine
Ueberschitzung der menschheitlichen ethischen Aufstiegsfihigkeit.

Von diesem «profanen» Glauben ist der religiose véllig verschie-
den. Dieser ist ein absolutes Fiirwahrhalten, das keinen Einwand,
keinen Zweifel, keine andere Moglichkeit zuldBt. Der religiose
Glaube ist immer ein Wunschdenken, oder, vielleicht noch zutref-
fender gesagt, ein Wunscherfiillungsdenken. Auch das profane
Glauben geht hiufig auf Wiinsche (oder Befiirchtungen) zuriick,
aber als korrigierbare Meinung ist es frei, wihrend der religiose
Glaube in seiner Versteifung auf das Wissen um die obsolute
Wahrheit an diese eine und einzige Meinung gebunden, also unfrei
ist. Freigliubig — hélzernes Scharreisen — ich muf} dabei bleiben.
Immerhin laBt sich auch denken, da der Glaube der Freigldubi-
gen eine weitere Glaubensvariation darstellt. Dem Mystizismus
huldigen sie nicht; sie sind frei davon. Sie halten aber den Glauben
an den Aufstieg der Menschheit aus dem bisherigen Zustand zum
Edelmenschentum fiir die unerlidBliche innere Triebkraft in der
Erstrebung des hohen Zieles. Das ist aber nur ein Deutungsversuch;
vielleicht meinen es die Freiglaubigen anders.

Da und dort wird in freigeistigen Kreisen, die trotz ihrem Un-
glauben religiés sein wollen, unter anderem der Glaube an den
Sinn des Lebens als Religion bewertet. Aber auch mit diesem Glau-
ben kann ich nichts anfangen, hat doch das Leben an sich keinen
Sinn. Oder wenn es einen hat, warum soll die tote Materie, der
Stein, das Wasser, nicht auch einen haben? Milliarden von Jahren
hat Leben primitivster Art auf der Erde bestanden. Kein Philosoph
hat wohl jemals dariiber nachgegriibelt, welchen Sinn das Leben
damals und beispielsweise zur Zeit der riesigen Saurier gehabt
habe. Es handelt sich um den Sinn des Menschenlebens, lieBe sich
entgegnen. Gut, doch gerade damit wird zugegeben, daB8 das Leben
an sich keinen Sinn hat, daB es eines Wesens bedarf, das ihm einen
Sinn gibt, d. h. das sich ein Ziel setzt und im Streben nach diesem
Ziele seine Lebensaufgabe oder also den Sinn seines Lebens er-
blickt. Dieses Wesen ist der Mensch. Einzig der Mensch? Wir «glau-
ben» es. Aber wir wissen es nicht. Die Maglichkeit ist nicht aus-
geschlossen, dal zum Beispiel die in geordneten Staaten lebenden
Tiere, wie Bienen und Ameisen, ein Empfinden fiir die Zweck-
mifBigkeit ihres Tuns in der und fiir die Gemeinschaft, also ein
Ziel, das auBer oder iiber ihrem «Ich» liegt, kennen und diesem
zustreben. In diesem Streben bestiinde der Sinn ihres Lebens. Doch
bleiben wir beim Menschen. Bei seinen Fihigkeiten, die ihn von
jedem Tier wesentlich unterscheiden, muBl sein Ziel in der geisti-
gen und sittlichen Vollendung seines Geschlechtes bestehen, und
das Streben, diesem Ziele immer nidher zu kommen, gibt seinem

Pressefonds?

An der letzten Sitzung des Zentralvorstandes vom 29. August
a. c. orientierte der Geschiiftsfithrer iiber den Stand des Presse-
fonds. Die Gebefreudigkeit der Mitglieder und Leser hat die
Erwartungen bei weitem iibertroffen. Der Zentralvorstand
dankt allen Spendern recht herzlich und empfiehlt den Presse-
fonds weiter der Aufmerksamkeit. Ohne Mittel keine Macht.
Postcheckkonto Ziirich VIII 48855 mit dem Vermerk: Presse-
fonds.



	...

