Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 10

Artikel: "Was ist nun ihr Glaube?" (Fortsetzung folgt)
Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche und Staat in Frage stellen.» Pasteur Boegner, das aner-
kannte Oberhaupt der franzésischen Protestanten, schreibt so-
gar: «Die Laizitit ist fiir uns Protestanten die Garantie der re-
ligiosen Freiheit.»

IV. Die Spannungen und Kimpfe zwischen den beiden welt-
anschaulichen Lagern setzen sich bis in die unmittelbare Ge-
genwart fort. Die Linke ist nicht nur durch den viel besproche-
nen Besuch de Gaulles beim Papst beunruhigt, sie ist erregt ob
der stindig neuen finanziellen Forderungen der Kirche fiir die
freien Schulen. Der Kampf kam in den letzten Tagen der nun
abgeschlossenen Parlamentssession zum eigentlichen Ausbruch.
Premierminister Debré hatte einen schweren Stand. Um nicht
zwischen den beiden Kampffronten zerrieben zu werden, zog
er sich wiederum auf die mittlere Linie der Loi Barangé zu-
riick. Auf dieser Linie stellte er in Aussicht:

1. Die vom Staat nach beiden Seiten hin festgesetzten Sub-
sidien werden, statt erst im November, nun schon im Septem-
ber ausgerichtet.

2. Eine Sachverstindigenkommission wird in den kommen-
den zwei Monaten die ganze Schulfrage noch einmal durchar-
beiten und eine Losung vorbereiten.

3. Im November wird auch die Regierung in dieser Frage
ihre Beschliisse fassen.

Beide Parteien protestieren. Debré suchte auch hier einen
Mittelweg. Den Befiirwortern der freien Schulen redete er ins
Gewissen und sagte, daf3 die Regierung an die Verfassung ge-
bunden sei und diese Verfassung bestimme, daB} Frankreich
eine laizistische Republik ist. Gegeniiber dem etwas turbulen-
ten Protest der Linken gab er deutlich zu verstehen, daf} sich
die Regierung durch Demonstrationen in keiner Weise beein-
flussen lasse, und bemerkte: «Frankreich ist vielleicht das ein-
zige Land in Europa, in dem die Schulfrage die Ursache der
nationalen Schwiiche bleibt.»

So ist also die Frage wieder einmal hinausgeschoben, und
vielleicht im November, vielleicht aber auch etwas spiter, wer-
den wir erfahren, wie die Regierung unterdessen sich entschie-
den hat und wie die beiden Parteien, wie das Volk selbst den
Regierungsentscheid aufnehmen wird. Gute Kenner der ganzen
Problematik orakeln mit diisteren Mienen, dal3 es auch im
Herbst nicht, daB3 es iiberhaupt nicht moglich sein wird, die
beiden so weit auseinanderliegenden Lager auf eine gemein-
same Linie zu bringen. Qui vivra, verra!

V. Wir wollen diese kurze Orientierung nicht abschliefen,
ohne ein Wort des Dankes an unsere franzésischen Gesinnungs-
freunde. Den Parteien und Fiihrern der politischen Linken,
vor allem aber unserer mutigen Schwesterorganisation, der
Union Rationaliste, sei hier fiir ihre Standhaftigkeit, fiir ihre
Standfestigkeit und fiir ihre ungebrochene Kampfesenergie un-
ser aufrichtiger Dank und unsere volle Anerkennung ausge-
sprochen. Die Artikel in den letzten Nummern der rationalisti-
schen Presse waren erfiillt vom Ernst der Lage, aber auch von
der kompromiffeindlichen Einsatzbereitschaft fiir unsere gro-
Ben Ideale. In den letzten Diskussionen traten besonders her-
vor Albert Bayet und Guy Mollet. Bayet, der verdiente Ehren-
prisident der Union Rationaliste und Generalsekretir der Liga
fiir den 6ffentlichen Unterricht, erklirte, der Tod der IV. Re-
publik sei vor allem auf die staatliche Hilfe an die konfessio-
nellen Schulen zuriickzufiihren. Bayet fragte angelegentlich,
ob denn die V. Republik wirklich an demselben Uebel sterben
wolle. Guy Mollet, fiithrender Staatsmann und Sozialist, er-
klirte die MiBachtung der verfassungsrechtlichen Grundlagen
fiir ein Verbrechen und kiindete eine strenge Revanche durch
Frankreichs Demokraten und Republikaner an.

Zudem — alle Versammlungen der Laicité waren iiberfiillt
und vom besten Kampfgeist beseelt. Die Regierung weil3, daf
sie es hier mit einem entschlossenen Partner der Auseinander-

76

setzung zu tun hat. Sie wird es sich wohl iiberlegen, ob sie
wirklich die Revanche aller dieser Kriifte herausfordern soll.

VI Von der Schweiz aus verfolgen wir diese Kimpfe um die
franzésische Schule mit wachem Interesse und mit lebendiger
Anteilnahme. Sind es doch Kimpfe auch um unsere eigenen
Interessen und Ideale. Nun sind wir auch in der Lage, den auf-
riittelnden Titel im Courrier Rationaliste «Laicité? Présent!»
in seinem ganzen Gehalt zu verstehen und so zu iibersetzen:
Gibt es im heutigen Frankreich noch eine Laicité, die lebendig
und tapfer genug ist, den Kampf gegen die iibersetzten Forde-
rungen fiir die konfessionellen Schulen aufzunehmen und sich
voll und ganz fiir die Schule der Menschenwahrheit einzu-
setzen? Ja, diese Laicité ist da! Ihre Kriifte stehen iiberall auf
ihren Kampfposten und halten sich unerschrocken zum Ein-
satz und zum Kampf bereit — fiir ihre und damit auch zu-
gleich fiir unsere Ideale! Omikron

«Was ist nun ihr Glaube?- *
Von E. Brauchlin, Ziirich

Vor ungefihr einem Jahr ist im «Freidenker» der Text eines
I'lugblattes erschienen, der mit folgenden Worten begann:

«Man kann der Bibel keinen Vorwurf machen darum, daB sie
voller Widerspriiche steckt und ein Weltbild enthilt, das der
Phantasie von Menschen entsprungen war, die 10 000 Jahre und
mehr vor uns gelebt hatten.

Aber man kann dem Menschen des 20. Jahrhunderts nicht zu-
muten, jene alten orientalischen Mirchen als Wahrheiten anzu-
nehmen und den Glauben daran als Bedingung zu seinem See-
lenheil zu halten.»

Zu diesem Flugblatt hat der Verfasser u.a. eine Zuschrift fol-
genden Inhalts erhalten:

«Ich habe Thr Druckblatt gelesen. Ihre mutigen Zeilen erschei-
nen mir jedoch etwas einseitiz — was die Kirchen anbetrifft,
haben Sie vollkommen recht, sie zu verurteilen — aber was ist
nun Ihr Glaube, was der Kern Ihres Fiihlens und Denkens iiber
das Woher und Wohin — wie erklidren Sie sich die unziihlbaren
und unfalbaren Wunder unseres Daseins, die Schépfung?»
Solche und idhnliche Fragen tauchen immer wieder auf, und des-

halb mag es angezeigt sein, sie in einem gréBeren Kreise zur Spra-
che zu bringen. (Der Schreiber des angefiihrten Briefes wird in den
folgenden Ausfiithrungen als «Herr X» bezeichnet werden.)

Herr X sieht es ganz gern, daB3 der Kirche am Zeuge geflickt
wurde; aber den Glauben. m. a. W. die Religion mochte er unange-
tastet wissen. Kirche und Religion sind ja wirklich verschiedene
«Dinge». Religion ist, als Glaube, eine innere Angelegenheit, Kirche
ist eine Organisation. Aber so frei, wie oft gemeint wird, sind die
unkirchlichen Glaubigen von der Kirche doch nicht.

Héoren wir zuniichst, wie Heinrich Schmidt in seinem Philosophi-
schen Worterbuch den Begriff «Religion» definiert: «Religion ist
die Gesamtheit derjenigen Gefiihle und Gedanken eines Menschen
oder einer Menschengruppe, die sich letzten Endes auf ein gott-
liches Wesen beziehen, sie ist das Verhiltnis des Menschen zu
Gott.»

Ein Verhiltnis zu Gott kann man zweifellos auch ohne Kirche
haben. Aber wie ist man zu diesem Verhiltnis gekommen? Die
Kirche ist die Uebernehmerin der uralten Didmonen- und Gétter-
vorstellungen. Sie ist die Ausstrahlerin der Religion, sie bestimmt
den Glaubensinhalt. Wer also ein iibermenschliches Wesen als
Weltschopfer oder Schicksalslenker oder als moralische Instanz an-
nimmt, der hat diese Vorstellungen nicht selber erfunden, er hat
sie direkt oder indirekt von der Kirche bezogen. Daran iindert
seine spitere Abneigung gegen diese — etwa wegen ihrer politi-
schen Titigkeit oder wegen ihrer Erstarrung im Dogmatismus oder .
wegen ihrer blutriinstigen Geschichte — nichts.

* Etwas verinderte Fassung cines in einigen Ortsgruppen der FVS gehal-
tenen Vortrags



Das Wort Religion hat die Eindeutigkeit, die aus dem angefiihr-
ten Zitat spricht, eingebiifit. Alles Mogliche, was nicht gerade zum
platten Alltag gehort, wird zur Religion erhoben: das Sichversen-
ken in die Fragen nach dem Woher und Wohin aller Dinge, die be-
wundernde Betrachtung des Sternenhimmels, die gemiitvolle Hin-
gabe an die Natur, die edlen Gefiihle der Nichstenliebe, der Barm-
herzigkeit, der Dankbarkeit fiir das Gliick, Mensch zu sein, der
Glaube an den Sinn des Lebens, an das Gute im Menschen, an die
Menschheit, und wohl noch vieles andere mehr. Wie beruhigend,
von sich denken zu kénnen, religiés zu sein, ohne an den unmog-
lichen lieben Vater im Himmel glauben zu miissen und ohne mit
der Wissenschaft, der man als gebildeter Mensch doch auch ihr
Recht einriumen will, in Konflikt zu kommen! Man kann sich da-
bei auf den beinahe allweisen Goethe berufen, der gesagt hat:

«Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,
hat auch Religion;

wer jene beiden nicht besitzt,

der habe Religion.»

Aber auch Goethe war ein Kind seiner Zeit, die noch keine all-
gemeine Schul- und Volksbildung kannte; Wissenschaft und Kunst
waren Gebiete, die nur den «hoheren» Stinden offen standen
Goethe war, wie aus obigen Worten hervorgeht, ein Gesinnungs-
genosse des preuBlischen Konigs Friedrich II. und dessen Freundes
Voltaire, die trotz Aufgeklirtheit und persénlichem Atheismus der
Meinung waren, dem Volke miisse die metaphysische Religion er-
halten bleiben.

Schiller lehnt mit den Worten

«Welche Religion ich bekenne?
Keine von allen, die du mir nennst.
Und warum keine? Aus Religion»

die konfessionelle, dogmatische Einengung des Begriffs Religion
ab und nennt die Freiheit des Denkens auch im Religiosen Reli-
gion.

Wir miissen aber auch horen, was Fritz Mauthner, der Verfasser
des vierbiindigen Werkes «Die Geschichte des Atheismus im Abend-
land», iiber die auBBerkonfessionelle Verwendung des Wortes Reli-
gion sagt:

«Weil aber das Wort Religion in seinem langen Bedeutungswan-
del seine Beziehungen zu dem personlichen Gotte nicht ganz auf-
gegeben hat, ... weil man ebenso wenig der Kirche wie dem Teufel
den kleinen Finger reichen darf, ohne Gefahr, mit Haut und Haar
gefressen zu werden, darum titen wir gut daran, unsere Ehrfurcht
vor dem Leben, unsere sehnsiichtige, sich bescheidende Unwissen-
heit. die fiir eine Weltanschauung gelten muB, nicht weiter Reli-
gion zu nennen. Das Wort Gott hat fiir uns ganz gewiB keinen Inhalt
mehr; auch in das Wort Religion kénnen wir einen klaren Inhalt
nicht mehr hineindenken.»

Aber es gehort nun einmal zum guten Ton, als religios zu gelten,
und es ist auch ein Gebot der Vorsicht, sich den Anschein der
Religiositiit zu geben, da man sonst leicht als Kommunist gebrand-
markt wird, obwohl das freie, wissenschaftliche Denken auf welt-
und lebensanschaulichem Gebiet den politischen Kommunismus we-
der voraussetzt noch zu ihm hinfiihrt. Die Gleichsetzung von Frei-
denkertum und Kommunismus ist ein bequemes Hilfsmittel der
Kirche, den Gliubigen das Gruseln vor den Freidenkern beizu-
bringen. .

Ich méchte aber nicht behaupten, daB jeder, der sich trotz seiner
inneren Abkehr vom Gottesglauben als religios ausgibt, dies aus
kluger Berechnung tue. Religion ist ein Schwammwort geworden,
aus dem sich, wie schon gesagt, alle méglichen Inhalte pressen
lassen, wie aus dem Wort Gott. Aber man setzt sich MiBverstind-
nissen aus, man tiuscht andere iiber sich selbst, wenn man sich als
religios ausgibt, ohne es in dem Sinne zu sein, wie das Wort nach
altem Sprachgebrauch allgemein verstanden wird. Es ist eine
Grenzverwischung, die der Anerkennung des von metaphysischen
Zutaten freien Denkens als einer den Religionen gleichwertigen
Welt- und Lebensanschauung im Wege steht; denn die Anklamme-
rung Ungliubiger an die Ausdrucksweise der Gliubigen erweckt
den Eindruck. als wiire es jenen bei ihrem Unglauben nicht ganz
wohl.

Seit einiger Zeit stoBt man im freigeistigen Schrifttum auf das
Wort freigliubig. Holzernes Scharreisen! sagte ich beim Lesen zu

mir selber, denn die beiden Wortteile stehen in einem unverein-
baren Gegensatz zueinander. Entweder steht man den Dingen kri-
tisch betrachtend und aus eigener Einsicht beurteilend, also frei,
gegeniiber, oder man nimmt sie unbesehen in der Bedeutung an,
wie sie einem vorgesetzt wurden, ohne Priifung, gebunden an
fremde Meinung, also gldubig.

«Glauben» gehort allerdings zu den mehrdeutigen Wértern. Wir
verwenden es in der Umgangssprache fast taglich. Wir glauben an
die Fortdauer des schonen Wetters, an den Erfolg eines Unter-
nehmens, an die Zuverlissigkeit des Piloten, an den einstigen An-
bruch eines friedlichen Zeitalters. Das heiBt: Wir meinen es so,
wir halten es auf Grund von Erfahrungen oder Ueberlegungen fiir
méglich, fiir wahrscheinlich, vielleicht fiir in hohem Grade wahr-
scheinlich. Aber die Geschlossenheit des Absoluten erreicht dieses
«glauben» nicht, ein Spaltchen bleibt offen, und dieses Spiltchen
bedeutet eine andere Moglichkeit, also, im Hinblick auf die er-
wihnten Beispiele, einen unerwarteten Witterungsumschlag, eine
Fehlbeurteilung der Verhiltnisse, ein menschliches Versagen, eine
Ueberschitzung der menschheitlichen ethischen Aufstiegsfihigkeit.

Von diesem «profanen» Glauben ist der religiose véllig verschie-
den. Dieser ist ein absolutes Fiirwahrhalten, das keinen Einwand,
keinen Zweifel, keine andere Moglichkeit zuldBt. Der religiose
Glaube ist immer ein Wunschdenken, oder, vielleicht noch zutref-
fender gesagt, ein Wunscherfiillungsdenken. Auch das profane
Glauben geht hiufig auf Wiinsche (oder Befiirchtungen) zuriick,
aber als korrigierbare Meinung ist es frei, wihrend der religiose
Glaube in seiner Versteifung auf das Wissen um die obsolute
Wahrheit an diese eine und einzige Meinung gebunden, also unfrei
ist. Freigliubig — hélzernes Scharreisen — ich muf} dabei bleiben.
Immerhin laBt sich auch denken, da der Glaube der Freigldubi-
gen eine weitere Glaubensvariation darstellt. Dem Mystizismus
huldigen sie nicht; sie sind frei davon. Sie halten aber den Glauben
an den Aufstieg der Menschheit aus dem bisherigen Zustand zum
Edelmenschentum fiir die unerlidBliche innere Triebkraft in der
Erstrebung des hohen Zieles. Das ist aber nur ein Deutungsversuch;
vielleicht meinen es die Freiglaubigen anders.

Da und dort wird in freigeistigen Kreisen, die trotz ihrem Un-
glauben religiés sein wollen, unter anderem der Glaube an den
Sinn des Lebens als Religion bewertet. Aber auch mit diesem Glau-
ben kann ich nichts anfangen, hat doch das Leben an sich keinen
Sinn. Oder wenn es einen hat, warum soll die tote Materie, der
Stein, das Wasser, nicht auch einen haben? Milliarden von Jahren
hat Leben primitivster Art auf der Erde bestanden. Kein Philosoph
hat wohl jemals dariiber nachgegriibelt, welchen Sinn das Leben
damals und beispielsweise zur Zeit der riesigen Saurier gehabt
habe. Es handelt sich um den Sinn des Menschenlebens, lieBe sich
entgegnen. Gut, doch gerade damit wird zugegeben, daB8 das Leben
an sich keinen Sinn hat, daB es eines Wesens bedarf, das ihm einen
Sinn gibt, d. h. das sich ein Ziel setzt und im Streben nach diesem
Ziele seine Lebensaufgabe oder also den Sinn seines Lebens er-
blickt. Dieses Wesen ist der Mensch. Einzig der Mensch? Wir «glau-
ben» es. Aber wir wissen es nicht. Die Maglichkeit ist nicht aus-
geschlossen, dal zum Beispiel die in geordneten Staaten lebenden
Tiere, wie Bienen und Ameisen, ein Empfinden fiir die Zweck-
mifBigkeit ihres Tuns in der und fiir die Gemeinschaft, also ein
Ziel, das auBer oder iiber ihrem «Ich» liegt, kennen und diesem
zustreben. In diesem Streben bestiinde der Sinn ihres Lebens. Doch
bleiben wir beim Menschen. Bei seinen Fihigkeiten, die ihn von
jedem Tier wesentlich unterscheiden, muBl sein Ziel in der geisti-
gen und sittlichen Vollendung seines Geschlechtes bestehen, und
das Streben, diesem Ziele immer nidher zu kommen, gibt seinem

Pressefonds?

An der letzten Sitzung des Zentralvorstandes vom 29. August
a. c. orientierte der Geschiiftsfithrer iiber den Stand des Presse-
fonds. Die Gebefreudigkeit der Mitglieder und Leser hat die
Erwartungen bei weitem iibertroffen. Der Zentralvorstand
dankt allen Spendern recht herzlich und empfiehlt den Presse-
fonds weiter der Aufmerksamkeit. Ohne Mittel keine Macht.
Postcheckkonto Ziirich VIII 48855 mit dem Vermerk: Presse-
fonds.



Leben Sinn und Wert. Alle unsere Bestrebungen auf erzieheri-
schem, sozialem, kiinstlerischem und jedem anderen menschlichen
Tatigkeitsgebiet liegen in der Richtung zu jenem hohen Ziele, und
wer sich daran beteiligt, gibt seinem Leben den Daseinswert, den
«Sinn». Diesen Sinn zu erfiillen, ist aber keine Sache des Glaubens,
sondern des Erkennens und der Tat.

Fiir den gliubigen Christen besteht der Sinn des Lebens darin,
dieses so zu gestalten, dal es ihm zur ewigen Seligkeit verhilft,
wobei die Hauptforderung in der rechten Glidubigkeit besteht.

Es fallt mir nicht ein, an dieser Auffassung Kritik zu iiben. Aber
als Freidenker gebe ich dem Leben einen Sinn, der in ihm, dem
Leben, selber liegt und in diesem wirksam ist. Von meinem frei-
geistigen Standpunkt aus bezeichne ich als vornehmstes Ziel des
menschlichen Strebens die geistige und ethische Hoherbildung der
Menschheit und damit die Veredelung des Daseins in jeder Hin-
sicht, und darauf folgt unweigerlich, daB der Sinn des Lebens fiir
jeden Einzelnen und jede Gesellschaft darin besteht, ein Teil der
Kraft zu sein, die die Menschheit auf dem Weg zu diesem Ziele
vorwirts bringt. Fortsetzung folgt

Kritischer Nachtrag zu den
Calvin-Jubilien in Genf

L. Die protestantische Oekumene feierte dieses Jahr nicht
nur den 450. Geburtstag Calvins, sondern auch den 400-jihri-
gen Bestand der von Calvin gegriindeten Genfer Institutionen
Académie und Collége. Im allgemeinen bemiihen sich die
Feiern, durch inneren Gehalt und nicht durch duBleren Pomp
von der Grofle Calvins und vom Bekenntnis zu ihm ein wiirdi-
ges Zeugnis abzulegen. Worte und Meinungen, die an solchen
Jubelfeiern in die Weltoffentlichkeit hinausgesprochen werden,
wollen und sollen nicht kleinlich auf der Goldwaage nach-
gepriift werden. Im Bestreben, den Jubildumshelden in ein ma-
gisch-verherrlichendes Licht zu stellen; im Bestreben auch,
Bedeutung und Unentbehrlichkeit dieses Helden unserer Ge-
genwart wieder etwas mundgerecht zu machen, mag dies und
jenes ausgesprochen worden sein, was nun nachtréglich der
Kritik doch nicht ganz standzuhalten vermag. Das alles mag
hingehen und soll von uns aus nicht getadelt werden. An einer
ganz bestimmten Aussage aber haben wir uns doch recht emp-
findlich gestoflen. Da kann die Gegenwart bei aller Bereit-
schaft zum Verstehen nicht mehr mitgehen, da muf} sie Protest
einlegen, denn hier geht es um die Wahrheit.

II. Die «Reformatio» wiirdigt Calvin in ihrem Doppelheft 5
und 6/1959. Professor Pf. Peter Vogelsanger erinnert p. 277 an
die Schrift des genialen Soziologen Max Weber «Die Geburt
des Kapitalismus aus dem Geiste der calvinischen Ethik» und
fahrt fort: «Und &hnlich lautet die Komplementirthese von
Georg Jellinek fiir das Gebiet der Politik, derzufolge die ethi-
schen Ideale der modernen Demokratie — Glaubens- und Ge-
wissensfreiheit, Menschenrechte, Mitverantwortung des Biirgers
an der Gesetzgebung — ihren Ursprung im Calvinismus haben.»
Haben wir recht gehért und gut verstanden? Calvin der ur-
spriingliche Schopfer der Glaubens- und Gewissensfreiheit und
der Menschenrechte? Sehen wir doch niher zu!

Das behauptet also nicht Prof. Vogelsanger, das behauptet
ein anderer protestantischer Theologe, Jellinek. Wie nun stellt
sich die «Reformatio» zu dieser Behauptung? Vogelsanger er-
schrickt wohl selbst ein wenig ob der Dreistigkeit einer solchen
Behauptung, er schwicht ab und schreibt: «Es ist klar, daf3
alle diese Postulate im Genf Calvins noch fern von ihrer Reali-
sierung waren, sucht dann aber doch, wenn auch in abge-
schwiichter Form, prinzipiell das Verdienst Calvins an der
Glaubens- und Gewissensfreiheit und an den Menschenrechten
zu retten. Er hilt es fiir sicher, daB3 diese groBen ethischen
Postulate im ausgeprigten Verantwortungsbewuftsein der cal-
vinischen Ethik doch schon in nuce, also nuBhaft-keimhaft.

78

verborgen waren und sich von daher dann nach einer gewissen
Inkubationszeit entfalten mochten.

III. Wir sind der festen Ueberzeugung, daBl diese These nicht
zu ‘halten ist, auch nicht in der vorsichtig abgeschwichten Form
der Redaktion der «Reformatio». Wir haben den Eindruck,
daB3 hier der protestantische Glaubenseifer einmal so recht
durchgebrannt ist und den sonst so vorsichtig abwigenden
Herrn Redaktor mitgerissen hat. Wir halten, wie gesagt, der
Jubildumsbegeisterung dies und jenes zugute, diese These aber
nicht mehr. Sie kann von keinem klar urteilenden Menschen
angenommen werden.

Die Widerlegung fillt nicht einmal besonders schwer. Das
Calvin-Sonderheft der «Reformatio» legt sie uns in die Hand,
dringt sie uns geradezu auf. Wir brauchen nur ein paar Seiten
weiterzublittern und stolen auf den Aufsatz «Calvins Fehler»
von Prof. Dr. Fritz Blanke, Dozent fiir Theologie ah der Uni-
versitit Ziirich. Diese iiberaus saubere und ehrliche Arbeit be-
schonigt nichts, deckt die Fehler Calvins, trotz allem Jubi-
liumszauber, schonungslos auf. Blanke will nichts wissen von
Idealisierung, von blinder Heldenverehrung, er will nur der
Wahrheit die Ehre geben. Wir entnehmen diesem Aufsatz die
folgenden sehr bedenklichen Feststellungen:

Schon Calvins Lehre von der gemina praedestinatio, von der
doppelten Pridestination, bedriickt uns. Lehrt sie doch, daf3
Gott die einen Menschen zur Seligkeit, die anderen aber zu
ewiger Verdammnis vorausbestimmt habe. Sogar Karl Barth
lehnt diese Lehre in seiner Dogmatik mit Bestimmtheit ab. Er
nennt sie «ein unechtes, unerquickliches und jedenfalls tief un-
christliches Mysterienspiel, das nur Zerstérung und Zerstreuung
anrichten kann. — Wir konnen dieses Spiel nicht linger mit-
machen.»

Calvin kam 1536 nach Genf. Schon ein Jahr nachher gab es
Schwierigkeiten; denn Calvin verlangte, alle Einwohner der
Stadt miillten ein evangelisches Bekenntnis ablegen. Es wurde
nicht nur eine miindliche Zustimmung, sondern ein Eid gefor-
dert, und dieser Eid muflte in der Kathedrale St-Pierre ge-
schworen werden. Wer den Eid verweigerte, hatte Verbannung
zu erwarten. Gegen diese Drohung erhob sich sofort in der
Biirgerschaft scharfe Opposition. Der Widerstand richtete sich
nicht gegen den Rat, sondern gegen die fanatischen Pridikan-
ten. Im April 1538 wurden die drei protestantischen Pfarrer
Calvin, Farel und Corauld aus der Stadt ausgetrieben. Calvin
hielt sich fiir unschuldig und sah den Fehler ausschlieSlich bei
den «verruchten und gottlosen Menschen in Genf». 1541 wurde
Calvin zuriickgerufen. Nun schuf er eine Kirchenordnung, die
zum oOffentlichen Gesetz erhoben wurde; nun wurde das Volk
in die schiirfste Kirchenzucht genommen, die kirchlichen Auf-
seher driingten sich in die personlichsten Verhiltnisse ein und
schniiffelten iiberall nach Abgotterei, Gottesldsterung, Leicht-
sinn. Der Genfer Biirger fiihlte sich durch diese kirchlichen
Eingriffe eingeengt, gedemiitigt, beleidigt. Das Kirchenjoch
driickte schwer. Keine andere evangelische Stadt im Reforma-
tionszeitalter kannte eine derart ins Kleinste gehende morali-
sche Ueberwachung.

Zum Servet-Handel: Vieles muf3 aus der Zeit der Glaubens-
kdmpfe heraus verstanden werden — trotzdem: Calvins Ver-
halten gegen Michael Servet bleibt unheimlich. Als Calvin die
Anwesenheit Servets in Genf gemeldet wurde, veranlaflte er
noch am selben Tag die Verhaftung und Einkerkerung des Spa-
niers. Das Anklageverfahren wire Sache der Genfer Obrigkeit
gewesen; Calvin iibernahm das Geschift selbst und fiihrte es
mit dullerster Energie durch. Dies Opfer wollte er sich nicht
mehr entgehen lassen. Servet, der bekanntlich die orthodoxe
Dreieinigkeitslehre ablehnte, wurde in 40 Punkten der Gottes-
ldsterung iiberwiesen. Damit war Servets Schicksal entschieden,
der Kleine Rat muflte den Prozefl durchfithren. Gewif3 hat
Calvin juristisch korrekt gehandelt — trotzdem, das Bild des



	"Was ist nun ihr Glaube?" (Fortsetzung folgt)

