
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 10

Artikel: "Was ist nun ihr Glaube?" (Fortsetzung folgt)

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche und Staat in Frage stellen.» Pasteur Boegner, das
anerkannte Oberhaupt der französischen Protestanten, schreibt
sogar: «Die La'fzität ist für uns Protestanten die Garantie der
religiösen Freiheit.»

IV. Die Spannungen und Kämpfe zwischen den beiden
weltanschaulichen Lagern setzen sich bis in die unmittelbare
Gegenwart fort. Die Linke ist nicht nur durch den viel besprochenen

Besuch de Gaulies beim Papst beunruhigt, sie ist erregt ob
der ständig neuen finanziellen Forderungen der Kirche für die
freien Schulen. Der Kampf kam in den letzten Tagen der nun
abgeschlossenen Parlamentssession zum eigentlichen Ausbruch.
Premierminister Debré hatte einen schweren Stand. Um nicht
zwischen den beiden Kampffronten zerrieben zu werden, zog
er sich wiedenmi auf die mittlere Linie der Loi Barangé
zurück. Auf dieser Linie stellte er in Aussicht:

1. Die vom Staat nach beiden Seiten hin festgesetzten Sub-
sidien werden, statt erst im November, nun schon im September

ausgerichtet.
2. Eine Sachverständigenkommission wird in den kommenden

zwei Monaten die ganze Schulfrage noch einmal durcharbeiten

und eine Lösung vorbereiten.
3. Im November wird auch die Regierung in dieser Frage

ihre Beschlüsse fassen.

Beide Parteien protestieren. Debré suchte auch hier einen
Mittelweg. Den Befürwortern der freien Schulen redete er ins
Gewissen und sagte, daß die Regierung an die Verfassung
gebunden sei und diese Verfassung bestimme, daß Frankreich
eine laizistische Republik ist. Gegenüber dem etwas turbulenten

Protest der Linken gab er deutlich zu verstehen, daß sich
die Regierung durch Demonstrationen in keiner Weise
beeinflussen lasse, und bemerkte: «Frankreich ist vielleicht das

einzige Land in Europa, in dem die Schulfrage die Ursache der
nationalen Schwäche bleibt.»

So ist also die Frage wieder einmal hinausgeschoben, und
vielleicht im November, vielleicht aber auch etwas später, werden

wir erfahren, wie die Regierung unterdessen sich entschieden

hat und wie die beiden Parteien, wie das Volk selbst den

Regierungsentscheid aufnehmen wird. Gute Kenner der ganzen
Problematik orakeln mit düsteren Mienen, daß es auch im
Herbst nicht, daß es überhaupt nicht möglich sein wird, die
beiden so weit auseinanderliegenden Lager auf eine gemeinsame

Linie zu bringen. Qui vivra, verra
V. Wir wollen diese kurze Orientierung nicht abschließen,

ohne ein Wort des Dankes an unsere französischen Gesinnungsfreunde.

Den Parteien und Führern der politischen Linken,
vor allem aber unserer mutigen Schwesterorganisation, der
Union Rationaliste, sei hier für ihre Standhaftigkeit, für ihre
Standfestigkeit und für ihre ungebrochene Kampfesenergie unser

aufrichtiger Dank und unsere volle Anerkennung
ausgesprochen. Die Artikel in den letzten Nummern der rationalistischen

Presse waren erfüllt vom Ernst der Lage, aber auch von
der kompromißfeindlichen Einsatzbereitschaft für unsere großen

Ideale. In den letzten Diskussionen traten besonders hervor

Albert Bayet und Guy Mollet. Bayet, der verdiente
Ehrenpräsident der Union Rationaliste und Generalsekretär der Liga
für den öffentlichen Unterricht, erklärte, der Tod der IV.
Republik sei vor allem auf die staatliche Hilfe an die konfessionellen

Schulen zurückzuführen. Bayet fragte angelegentlich,
ob denn die V. Republik wirklich an demselben Uebel sterben
wolle. Guy Mollet, führender Staatsmann und Sozialist,
erklärte die Mißachtung der verfassungsrechtlichen Grundlagen
für ein Verbrechen und kündete eine strenge Revanche durch
Frankreichs Demokraten und Repubbkaner an.

Zudem —¦ alle Versammlungen der Laïcité waren überfüllt
und vom besten Kampfgeist beseelt. Die Regierung weiß, daß
sie es hier mit einem entschlossenen Partner der Auseinander¬

setzung zu tun hat. Sie wird es sich wohl überlegen, ob sie
wirklich die Revanche aller dieser Kräfte herausfordern soll.

VI. Von der Schweiz aus verfolgen wir diese Kämpfe um die
französische Schule mit wachem Interesse und mit lebendiger
Anteilnahme. Sind es doch Kämpfe auch um unsere eigenen
Interessen und Ideale. Nun sind wir auch in der Lage, den
aufrüttelnden Titel im Courrier Rationaliste «Laïcité? Présent!»
in seinem ganzen Gehalt zu verstehen und so zu übersetzen:
Gibt es im heutigen Frankreich noch eine Laïcité, die lebendig
und tapfer genug ist, den Kampf gegen die übersetzten
Forderungen für die konfessionellen Schulen aufzunehmen und sich
voll und ganz für die Schule der Menschenwahrheit
einzusetzen? Ja, diese Laïcité ist da! Ihre Kräfte stehen überall auf
ihren Kampfposten und halten sich unerschrocken zum Einsatz

und zum Kampf bereit — für ihre und damit auch
zugleich für unsere Ideale! Omikron

«Was ist nun ihr Glaube?« *

Von E. Brauchlin, Zürich

Vor ungefähr einem Jahr ist im «Freidenker» der Text eines
Flugblattes erschienen, der mit folgenden Worten begann:

«Man kann der Bibel keinen Vorwurf machen darum, daß sie
voller Widersprüche steckt und ein Weltbild enthält, das der
Phantasie von Menschen entsprungen war, die 10 000 Jahre und
mehr vor uns gelebt hatten.

Aber man kann dem Menschen des 20. Jahrhunderts nicht
zumuten, jene alten orientalischen Märchen als Wahrheiten
anzunehmen und den Glauben daran als Bedingung zu seinem
Seelenheil zu halten.»
Zu diesem Flugblatt bat der Verfasser u. a. eine Zuschrift

folgenden Inhalts erhalten:
«Ich habe Ihr Druckblatt gelesen. Ihre mutigen Zeilen erscheinen

mir jedoch etwas einseitig — was die Kirchen anbetrifft,
haben Sie vollkommen recht, sie zu verurteilen -—¦ aber ivas ist
nun Ihr Glaube, was der Kern Ihres Fühlens und Denkens über
das Woher und Wohin — wie erklären Sie sich die unzählbaren
und unfaßbaren Wunder unseres Daseins, die Schöpfung?»
Solche und ähnliche Fragen tauchen immer wieder auf, und

deshalb mag es angezeigt sein, sie in einem größeren Kreise zur Sprache

zu bringen. (Der Schreiber des angeführten Briefes wird in den
folgenden Ausführungen als «Herr X» bezeichnet werden.)

Herr X sieht es ganz gern, daß der Kirche am Zeuge geflickt
wurde; aber den Glauben, m. a. W. die Religion möchte er unangetastet

wissen. Kirche und Religion sind ja wirklich verschiedene
«Dinge». Religion ist, als Glaube, eine innere Angelegenheit, Kirche
ist eine Organisation. Aber so frei, wie oft gemeint wird, sind die
unkirchlichen Gläubigen von der Kirche doch nicht.

Hören wir zunächst, wie Heinrich Schmidt in seinem Philosophischen

Wörterbuch den Begriff «Religion» definiert: «Religion ist
die Gesamtheit derjenigen Gefühle und Gedanken eines Menschen
oder einer Menschengruppe, die sich letzten Endes auf ein
göttliches Wesen beziehen, sie ist das Verhältnis des Menschen zu
Gott.»

Ein Verhältnis zu Gott kann man zweifellos auch ohne Kirche
haben. Aber wie ist man zu diesem Verhältnis gekommen? Die
Kirche ist die Uebernehmerin der uralten Dämonen- und
Göttervorstellungen. Sie ist die Ausstrahlerin der Religion, sie bestimmt
den Glaubensinhalt. Wer also ein übermenschliches Wesen als

Weltschöpfer oder Schicksalslenker oder als moralische Instanz
annimmt, der hat diese Vorstellungen nicht selber erfunden, er hat
sie direkt oder indirekt von der Kirche bezogen. Daran ändert
seine spätere Abneigung gegen diese —- etwa wegen ihrer politischen

Tätigkeit oder wegen ihrer Erstarrung im Dogmatismus oder
wegen ihrer blutrünstigen Geschichte ¦—¦ nichts.

* Etwas veränderte Fassung eines in einigen Ortsgruppen der FVS gehaltenen

Vortrags

76



Das Wort Religion hat die Eindeutigkeit, die aus dem angeführten

Zitat spricht, eingebüßt. Alles Mögliche, was nicht gerade zum
platten Alltag gehört, wird zur Religion erhoben: das Sichversenken

in die Fragen nach dem Woher und Wohin aller Dinge, die
bewundernde Betrachtung des Sternenhimmels, die gemütvolle Hingabe

an die Natur, die edlen Gefühle der Nächstenliebe, der
Barmherzigkeit, der Dankbarkeit für das Glück, Mensch zu sein, der
Glaube an den Sinn des Lebens, an das Gute im Menschen, an die
Menschheit, und wohl noch vieles andere mehr. Wie beruhigend,
von sich denken zu können, religiös zu sein, ohne an den unmöglichen

lieben Vater im Himmel glauben zu müssen und ohne mit
der Wissenschaft, der man als gebildeter Mensch doch auch ihr
Recht einräumen will, in Konflikt zu kommen! Man kann sich dabei

auf den beinahe allweisen Goethe berufen, der gesagt hat:

«Wer Wissenschaft und Kunst besitzt,
hat auch Religion;
wer jene beiden nicht besitzt,
der habe Religion.»

Aber auch Goethe war ein Kind seiner Zeit, die noch keine
allgemeine Schul- und Volksbildung kannte; Wissenschaft und Kunst
waren Gebiete, die nur den «höheren» Ständen offen standen
Coethe war, wie aus obigen Worten hervorgeht, ein Gesinnungsgenosse

des preußischen Königs Friedrich II. und dessen Freundes
Voltaire, die trotz Aufgeklärtheit und persönlichem Atheismus der
Meinung waren, dem Volke müsse die metaphysische Religion
erhalten bleiben.

Schiller lehnt mit den Worten

«Welche Religion ich bekenne?
Keine von allen, die du mir nennst.
Und warum keine? Aus Religion»

die konfessionelle, dogmatische Einengung des Begriffs Religion
ah und nennt die Freiheit des Denkens auch im Religiösen Religion.

Wir müssen aber auch hören, was Fritz Mauthner, der Verfasser
des vierbändigen Werkes «Die Geschichte des Atheismus im Abendland»,

über die außerkonfessionelle Verwendung des Wortes Religion

sagt:
«Weil aber das Wort Religion in seinem langen Bedeutungswandel

seine Beziehungen zu dem persönlichen Gotte nicht ganz
aufgegeben hat, weil man ebenso wenig der Kirche wie dem Teufel
den kleinen Finger reichen darf, ohne Gefahr, mit Haut und Haar
gefressen zu werden, darum täten wir gut daran, unsere Ehrfurcht
vor dem Leben, unsere sehnsüchtige, sich bescheidende Unwissenheit,

die für eine Weltanschauung gelten muß, nicht weiter Religion

zu nennen. Das Wort Gott hat für uns ganz gewiß keinen Inhalt
mehr; auch in das Wort Religion können wir einen klaren Inhalt
nicht mehr hineindenken.»

Aber es gehört nun einmal zum guten Ton, als religiös zu gelten,
und es ist auch ein Gebot der Vorsicht, sich den Anschein der
Religiosität zu geben, da man sonst leicht als Kommunist gebrandmarkt

wird, obwohl das freie, wissenschaftliche Denken auf welt-
und lebensanschaulichem Gebiet den politischen Kommunismus weder

voraussetzt noch zu ihm hinführt. Die Gleichsetzung von
Freidenkertum und Kommunismus ist ein bequemes Hilfsmittel der
Kirche, den Gläubigen das Gruseln vor den Freidenkern
beizubringen.

Ich möchte aber nicht behaupten, daß jeder, der sich trotz seiner
inneren Abkehr vom Gottesglauben als religiös ausgibt, dies aus
kluger Berechnung tue. Religion ist ein Schwammwort geworden,
aus dem sich, wie schon gesagt, alle möglichen Inhalte pressen
lassen, wie aus dem Wort Gott. Aber man setzt sich Mißverständnissen

aus, man täuscht andere über sich selbst, wenn man sich als
religiös ausgibt, ohne es in dem Sinne zu sein, wie das Wort nach
altem Sprachgebrauch allgemein verstanden wird. Es ist eine
Crenzverwischung, die der Anerkennung des von metaphysischen
Zutaten freien Denkens als einer den Religionen gleichwertigen
Welt- und Lebensanschauung im Wege steht; denn die Anklammerung

Ungläubiger an die Ausdrucksweise der Gläubigen erweckt
den Eindruck, als wäre es jenen bei ihrem Unglauben nicht ganz
wohl.

Seit einiger Zeit stößt man im freigeistigen Schrifttum auf das
^ort freigläubig. Hölzernes Scharreisen! sagte ich beim Lesen zu

mir selber, denn die beiden Wortteile stehen in einem unvereinbaren

Gegensatz zueinander. Entweder steht man den Dingen
kritisch betrachtend und aus eigener Einsicht beurteilend, also frei,
gegenüber, oder man nimmt sie unbesehen in der Bedeutung an,
wie sie einem vorgesetzt wurden, ohne Prüfung, gebunden an
fremde Meinung, also gläubig.

«Glauben» gehört allerdings zu den mehrdeutigen Wörtern. Wir
verwenden es in der Umgangssprache fast täglich. Wir glauben an
die Fortdauer des schönen Wetters, an den Erfolg eines
Unternehmens, an die Zuverlässigkeit des Piloten, an den einstigen
Anbruch eines friedlichen Zeitalters. Das heißt: Wir meinen es so,
wir halten es auf Grund von Erfahrungen oder Ueberlegungen für
möglich, für wahrscheinlich, vielleicht für in hohem Grade
wahrscheinlich. Aber die Geschlossenheit des Absoluten erreicht dieses

«glauben» nicht, ein Spältchen bleibt offen, und dieses Spältchen
bedeutet eine andere Möglichkeit, also, im Hinblick auf die
erwähnten Beispiele, einen unerwarteten Witterungsumschlag, eine
Fehlbeurteilung der Verhältnisse, ein menschliches Versagen, eine
Ueberschätzung der menschheitlichen ethischen Aufstiegsfähigkeit.

Von diesem «profanen» Glauben ist der religiöse völlig verschieden.

Dieser ist ein absolutes Fürwahrhalten, das keinen Einwand,
keinen Zweifel, keine andere Möglichkeit zuläßt. Der religiöse
Glaube ist immer ein Wunschdenken, oder, vielleicht noch zutreffender

gesagt, ein Wunscherfüllungsdenken. Auch das profane
Glauben geht häufig auf Wünsche (oder Befürchtungen) zurück,
aber als korrigierbare Meinung ist es frei, während der religiöse
Glaube in seiner Versteifung auf das Wissen um die obsolute
Wahrheit an diese eine und einzige Meinung gebunden, also unfrei
ist. Freigläubig — hölzernes Scharreisen — ich muß dabei bleiben.
Immerhin läßt sich auch denken, daß der Glaube der Freigläubigen

eine weitere Glaubensvariation darstellt. Dem Mystizismus
huldigen sie nicht; sie sind frei davon. Sie halten aber den Glauben
an den Aufstieg der Menschheit aus dem bisherigen Zustand zum
Edelmenschentum für die unerläßliche innere Triebkraft in der
Erstrebung des hohen Zieles. Das ist aber nur ein Deutungsversuch;
vielleicht meinen es die Freigläubigen anders.

Da und dort wird in freigeistigen Kreisen, die trotz ihrem
Unglauben religiös sein wollen, unter anderem der Glaube an den
Sinn des Lebens als Religion bewertet. Aber auch mit diesem Glauben

kann ich nichts anfangen, hat doch das Leben an sich keinen
Sinn. Oder wenn es einen hat, warum soll die tote Materie, der
Stein, das Wasser, nicht auch einen haben? Milliarden von Jahren
hat Leben primitivster Art auf der Erde bestanden. Kein Philosoph
hat wohl jemals darüber nachgegrübelt, welchen Sinn das Leben
damals und beispielsweise zur Zeit der riesigen Saurier gehabt
habe. Es handelt sich um den Sinn des Menschenlebens, ließe sich

entgegnen. Gut, doch gerade damit wird zugegeben, daß das Leben
an sich keinen Sinn hat, daß es eines Wesens bedarf, das ihm einen
Sinn gibt, d. h. das sich ein Ziel setzt und im Streben nach diesem
Ziele seine Lebensaufgabe oder also den Sinn seines Lebens
erblickt. Dieses Wesen ist der Mensch. Einzig der Mensch? Wir «glauben»

es. Aber wir wissen es nicht. Die Möglichkeit ist nicht
ausgeschlossen, daß zum Beispiel die in geordneten Staaten lebenden
Tiere, wie Bienen und Ameisen, ein Empfinden für die
Zweckmäßigkeit ihres Tuns in der und für die Gemeinschaft, also ein
Ziel, das außer oder über ihrem «Ich» liegt, kennen und diesem
zustreben. In diesem Streben bestünde der Sinn ihres Lebens. Doch
bleiben wir beim Menschen. Bei seinen Fähigkeiten, die ihn von
jedem Tier wesentlich unterscheiden, muß sein Ziel in der geistigen

und sittlichen Vollendung seines Geschlechtes bestehen, und
das Streben, diesem Ziele immer näher zu kommen, gibt seinem

Pressefonds?
An der letzten Sitzung des Zentralvorstandes vom 29. August

a. c. orientierte der Geschäftsführer über den Stand des Pressefonds.

Die Gebefreudigkeit der Mitglieder und Leser hat die
Erwartungen bei weitem übertroffen. Der Zentralvorstand
dankt allen Spendern recht herzlich und empfiehlt den Pressefonds

weiter der Aufmerksamkeit. Ohne Mittel keine Macht.
Postcheckkonto Zürich VIII 48855 mit dem Vermerk: Pressefonds.

77



Leben Sinn und Wert. Alle unsere Bestrebungen auf erzieherischem,

sozialem, künstlerischem und jedem anderen menschlichen
Tätigkeitsgebiet liegen in der Richtung zu jenem hohen Ziele, und
wer sich daran beteiligt, gibt seinem Leben den Daseinswert, den
«Sinn». Diesen Sinn zu erfüllen, ist aber keine Sache des Glaubens,
sondern des Erkennens und der Tat.

Für den gläubigen Christen besteht der Sinn des Lebens darin,
dieses so zu gestalten, daß es ihm zur ewigen Seligkeit verhilft,
wobei die Hauptforderung in der rechten Gläubigkeit besteht.

Es fällt mir nicht ein, an dieser Auffassung Kritik zu üben. Aber
als Freidenker gebe ich dem Leben einen Sinn, der in ihm, dem
Leben, selber liegt und in diesem wirksam ist. Von meinem frei-
geistigen Standpunkt aus bezeichne ich als vornehmstes Ziel des
menschlichen Strebens die geistige und ethische Höherbildung der
Menschheit und damit die Veredelung des Daseins in jeder
Hinsicht, und darauf folgt unweigerlich, daß der Sinn des Lebens für
jeden Einzelnen und jede Gesellschaft darin besteht, ein Teil der
Kraft zu sein, die die Menschheit auf dem Weg zu diesem Ziele.
vorwärts bringt. Fortsetzung folgt

Kritischer Nachtrag zu den
Calvin-Jubiläen in Genf

I. Die protestantische Oekumene feierte dieses Jahr nicht
nur den 450. Geburtstag Calvins, sondern auch den 400-jährigen

Bestand der von Calvin gegründeten Genfer Institutionen
Académie und Collège. Im allgemeinen bemühen sich die
Feiern, durch inneren Gehalt und nicht durch äußeren Pomp
von der Größe Calvins und vom Bekenntnis zu ihm ein würdiges

Zeugnis abzulegen. Worte und Meinungen, die an solchen
Jubelfeiern in die Weltöffentlichkeit hinausgesprochen werden,
wollen und sollen nicht kleinlich auf der Goldwaage
nachgeprüft werden. Im Bestreben, den Jubiläumshelden in ein ma-
gisch-verherrlichendes Licht zu stellen; im Bestreben auch,
Bedeutung und Unentbehrlichkeit dieses Helden unserer
Gegenwart wieder etwas mundgerecht zu machen, mag dies imd
jenes ausgesprochen worden sein, was nun nachträglich der
Kritik doch nicht ganz standzuhalten vermag. Das alles mag
hingehen und soll von uns aus nicht getadelt werden. An einer
ganz bestimmten Aussage aber haben wir uns doch recht
empfindlich gestoßen. Da kann die Gegenwart bei aller Bereitschaft

zum Verstehen nicht mehr mitgehen, da muß sie Protest
einlegen, denn hier geht es um die Wahrheit.

LI. Die «Reformatio» würdigt Calvin in ihrem Doppelheft 5

und 6/1959. Professor Pf. Peter Vogelsanger erinnert p. 277 an
die Schrift des genialen Soziologen Max Weber «Die Geburt
des Kapitalismus aus dem Geiste der calvinischen Ethik» und
fährt fort: «Und ähnlich lautet die Komplementärthese von
Georg Jellinek für das Gebiet der Politik, derzufolge die
ethischen Ideale der modernen Demokratie — Glaubens- und
Gewissensfreiheit, Menschenrechte, Mitverantwortung des Bürgers
an der Gesetzgebung — ihren Ursprung im Calvinismus haben.»
Haben wir recht gehört und gut verstanden? Calvin der
ursprüngliche Schöpfer der Glaubens- und Gewissensfreiheit und
der Menschenrechte? Sehen wir doch näher zu!

Das behauptet also nicht Prof. Vogelsanger, das behauptet
ein anderer protestantischer Theologe, Jellinek. Wie nun stellt
sich die «Reformatio» zu dieser Behauptung? Vogelsanger
erschrickt wohl selbst ein wenig ob der Dreistigkeit einer solchen
Behauptung, er schwächt ab und schreibt: «Es ist klar, daß
alle diese Postulate im Genf Calvins noch fern von ihrer
Realisierung waren, sucht dann aber doch, wenn auch in
abgeschwächter Form, prinzipiell das Verdienst Calvins an der
Glaubens- und Gewissensfreiheit und an den Menschenrechten
zu retten. Er hält es für sicher, daß diese großen ethischen
Postulate im ausgeprägten Verantwortungsbewußtsein der
calvinischen Ethik doch schon in nuce, also nußhaft-keimhaft.

verborgen waren und sich von daher dann nach einer gewissen
Inkubationszeit entfalten mochten.

HI. Wir sind der festen Ueberzeugung, daß diese These nicht
zu halten ist, auch nicht in der vorsichtig abgeschwächten Form
der Redaktion der «Reformatio». Wir haben den Eindruck,
daß hier der protestantische Glaubenseifer einmal so recht
durchgebrannt ist und den sonst so vorsichtig abwägenden
Herrn Redaktor mitgerissen hat. Wir halten, wie gesagt, der
Jubiläumsbegeisterung dies und jenes zugute, diese These aber
nicht mehr. Sie kann von keinem klar urteilenden Menschen

angenommen werden.
Die Widerlegung fällt nicht einmal besonders schwer. Das

Calvin-Sonderheft der «Reformatio» legt sie uns in die Hand,
drängt sie uns geradezu auf. Wir brauchen nur ein paar Seiten
weiterzublättern und stoßen auf den Aufsatz «Calvins Fehler»
von Prof. Dr. Fritz Blanke, Dozent für Theologie ah der
Universität Zürich. Diese überaus saubere und ehrliche Arbeit
beschönigt nichts, deckt die Fehler Calvins, trotz allem
Jubiläumszauber, schonungslos auf. Blanke will nichts wissen von
Idealisierung, von blinder Heldenverehrung, er will nur der
Wahrheit die Ehre geben. Wir entnehmen diesem Aufsatz die
folgenden sehr bedenklichen Feststellungen :

Schon Calvins Lehre von der gemina praedestinatio, von der
doppelten Prädestination, bedrückt uns. Lehrt sie doch, daß
Gott die einen Menschen zur Seligkeit, die anderen aber zu
ewiger Verdammnis vorausbestimmt habe. Sogar Karl Barth
lehnt diese Lehre in seiner Dogmatik mit Bestimmtheit ab. Er
nennt sie «ein unechtes, unerquickliches und jedenfalls tief
unchristliches Mysterienspiel, das nur Zerstörung und Zerstreuung
anrichten kann. — Wir können dieses Spiel nicht länger
mitmachen.»

Calvin kam 1536 nach Genf. Schon ein Jahr nachher gab es

Schwierigkeiten; denn Calvin verlangte, alle Einwohner der
Stadt müßten ein evangelisches Bekenntnis ablegen. Es wurde
nicht nur eine mündliche Zustimmung, sondern ein Eid gefordert,

und dieser Eid mußte in der Kathedrale St-Pierre
geschworen werden. Wer den Eid verweigerte, hatte Verbannung
zu erwarten. Gegen diese Drohimg erhob sich sofort in der
Bürgerschaft scharfe Opposition. Der Widerstand richtete sich
nicht gegen den Rat, sondern gegen die fanatischen Prädikan-
ten. Im April 1538 wurden die drei protestantischen Pfarrer
Calvin, Farel und Corauld aus der Stadt ausgetrieben. Calvin
hielt sich für unschuldig und sah den Fehler ausschließlich bei
den «verruchten und gottlosen Menschen in Genf». 1541 wurde
Calvin zurückgerufen. Nun schuf er eine Kirchenordnung, die

zum öffentlichen Gesetz erhoben wurde; nun wurde das Volk
in die schärfste Kirchenzucht genommen, die kirchlichen
Aufseher drängten sich in die persönlichsten Verhältnisse ein und
schnüffelten überall nach Abgötterei, Gotteslästerung, Leichtsinn.

Der Genfer Bürger fühlte sich durch diese kirchlichen
Eingriffe eingeengt, gedemütigt, beleidigt. Das Kirchenjoch
drückte schwer. Keine andere evangelische Stadt im
Reformationszeitalter kannte eine derart ins Kleinste gehende moralische

Ueberwachung.
Zum Servet-Handel : Vieles muß aus der Zeit der Glaubenskämpfe

heraus verstanden werden — trotzdem: Calvins
Verhalten gegen Michael Servet bleibt unheimlich. Als Calvin die
Anwesenheit Servets in Genf gemeldet wurde, veranlaßte er
noch am selben Tag die Verhaftung und Einkerkerung des
Spaniers. Das Anklageverfahren wäre Sache der Genfer Obrigkeit
gewesen; Calvin übernahm das Geschäft selbst und führte es

mit äußerster Energie durch. Dies Opfer wollte er sich nicht
mehr entgehen lassen. Servet, der bekanntlich die orthodoxe
Dreieinigkeitslehre ablehnte, wurde in 40 Punkten der
Gotteslästerung überwiesen. Damit war Servets Schicksal entschieden,
der Kleine Rat mußte den Prozeß durchführen. Gewiß hat
Calvin juristisch korrekt gehandelt — trotzdem, das Bild des

78


	"Was ist nun ihr Glaube?" (Fortsetzung folgt)

