
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 9

Artikel: Briefe an Ernesto (1. Fortsetzung folgt)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rakteristisch durch ein Zurücktreten der methodologisch-er-
kenntnistheoretischen Probleme, wie sie Wilhelm Dithley in
seinen Werken durchleuchtete, durch eine Wendung zum
Objekt, wie es in der Phänomenologie Husserls deutlich zutage
tritt, durch eine Wiederbelebung der Metaphysik (Nicolai
Hartmann) und durch die Idee einer philosophischen Anthropologie,

wie wir sie in den Werken Max Scltelers vorfinden.
Der Existentialismus ist für uns ein Phänomen der spätbürgerlichen

Entwicklung in Europa, die mit Sören Kierkegaard
seinen Anfang nahm. Er stellt eine spontane, auf Furcht und
Angst vor dem Leben ausgerichtete Auflösung bis dahin
geschaffener Kulturwerte dar, die mit dem Eintritt des Kapitalismus

in seine imperialistische Phase das gesamte Kultur- und
Geistesleben ergriff und in einer Atmosphäre krankhafter
Impulse in der Kunst, im Theaterleben, in Literatur und Philosophie

verheerende Folgen gezeitigt hat.
Diese philosophische Richtung hat auf das Denken, Fühlen

und Handeln der Menschheit, die von ihr infiziert wurde, am
Ende des Ersten Weltkrieges und später am Vorabend der
Machtergreifung Hitlers einen unheilvollen Einfluß ausgeübt.
Denn mit ihrem sogenannten «heroischen Realismus», der der
nazistischen Ideologie von der «heroischen Lebensauffassung»
eng verwandt ist, hat sie breite Schichten des denkenden
Deutschland ergriffen und eine Periode des tristesten Nihilismus

eingeleitet.
Wovon geht nun die Existenzphilosophie aus, um die «heroische

Haltung», die sie mit der nazistischen Weltanschauung,
mit den Millionen junger Deutscher in einen imsinnigen, frevelhaft

gewollten Krieg getrieben wurden, gemeinsam hat, als die
ihr eigentümliche zu begründen? Von dem Begriff der Wiederholung

als der Form der existentiellen Zuspitzung, in der das

Dasein auf jedes Ausbiegen in die Zukunft oder in die
Vergangenheit verzichtet und seine ganze Kraft im gegenwärtigen
Augenblick sammelt, von diesem Begriff der Wiederholung, in
der das neu zu Verwirklichende nichts in der Zeit der Ver-

Briefe an Ernesto

1. Fortsetzung

Gestern war der General wieder hier, und wir sind uns in die
Haare geraten Mit seiner nasalen und unerträglichen Stimme
sagte er, daß wir Idealisten seien, wo die Welt sich nicht ändern
lasse, die Menschen immer böse gewesen seien, Egoisten. ,Einver-
standen' sagte ich, -aber dann müssen Sie gestehen, daß Jesus eine
Narretei begangen hat, auf die Erde zu kommen, um sich für das
menschliche Geschlecht zu opfern, denn Sie sehen recht wohl, daß
das nur armselige Früchte gebracht hat: Auch die Priester, denen
Sie so wohl wollen, weshalb mühen sie sich auf der Kanzel ab,
wenn sie wissen, nicht eine Spinne aus dem Loch zu locken?' Als
er dann auf die Religion kam, stieg der Ton um einige Grade. Er:
Gebete, Gebete braucht es.' Und ich: ,Taten, Taten verlangt Gott
viel mehr. Glauben Sie im Automobil ins Paradies zu fahren, weil
Sie sich den kirchlichen Geboten unterworfen haben? Sie haben
stets den Herrn gespielt, immer ihrem Eigennutz gedient und sich
begnügt zu sagen ..Mir ist niemals jemand auf die Hühneraugen
getreten', als ob die Welt nur für Sie wäre geschaffen worden.
Wenn Gott so wäre, wie Sie sich ihn vorstellen, hätte ich keine
Achtung vor ihm.' (Mai 1931.)

Auch ich wende mich an ein höchstes Wesen, das die Gerechtigkeit
und die Güte verkörpern sollte. Aber ich fühle es mir so ferne,

daß es mir nicht gelingt, zu ihm den geringsten Zug von Verständnis

und Liebe zu empfinden.
Die Masse? Sie ist leider immer dieselbe, schrecklich leer,

eigensüchtig, das größte Meisterwerk der Dummheit, das Gott geschaffen
hat. (September 1931.)

Hast Du von dem Manne gehört, der in der Peterskirche in Rom
eine Handvoll Münzen der Statue des armen Heiligen ins Gesicht

gangenheit, sondern nur eine ewige Möglichkeit menschlichen
Existierens bedeutet. Denn in dieser als reine Wiederholung zu
vollziehenden Entschlossenheit ist derjenige Punkt erreicht, an
dem sich die Existenzphilosophie aus eigener Kraft den
auflösenden Relativierungen des geschichtlichen Bewußtseins
entgegenstellen kann. In diesem Punkte ist die Existenzphilosophie

wie in manchen anderen der nationalsozialistischen
Weltanschauung Pate gestanden, hat sie stark beeinflußt und hat
ihr, um ein Wort aus dem Buche von Karl Jaspers «Vernunft
und Existenz» (Groningen 1935, S. 105) zu gebrauchen, die
Fackel gereicht, die die nazistische Ideologie

«von sich aus ergreift und am Ende vielleicht nur als verglimmenden
Funken weiterträgt, bis der nächste sie wieder zu heller Flamme
entzündet .»

Denn auch Hitler war ein leidenschaftlicher Gegner der objektiven

Wahrheit und bekämpft sie, wo es nur anging. In seinem
mystischen Irrationalismus konnte der Nationalsozialismus
natürlich die objektive Wahrheit nicht brauchen. Seine
Weltanschauung, die auf leeren Schlagworten, wie z. B. auf dem vom
«Blut und Boden», der Reinhaltung der «arischen Rasse», der
«heroischen Haltung» und älmlichem aufgebaut war, war jeder
vernünftigen, logischen Erwägung, jedem selbständigen Urteil,
jeder menschlichen Regung und den primitivsten Forderungen
der Humanität unzugänglich. Darum sagt mit vollem Recht
Georg Lukäcs in seinem aufschlußreichen Werke «Die Zerstörung

der Vernunft» (Aufbau-Verlag Berlin 1954, S. 575 f.) :

«. der agnuzistische Irrationalismus, der sich in Deutschland von
bis zu Klages, Heidegger und Jaspers entwickelt hat, hat als
Endresultat eine ebenso leidenschaftliche Ablehnung der objektiven
Wahrheit, wie sie bei Hitler aus anderen Motiven und mit anderen
Begründungen vorhanden ist.»

Für den Existentialismus ist nur das Subjektive von Bedeutung,
während er z. B. jede objektive Deutung der Geschichte, die
sich als natürliche und selbstverständliche Sinngebung des

menschlichen Tuns ergibt, ableimt und nur — jetzt zeigt sich

warf, der sich seit Jahrhunderten den Bronzefuß küssen lassen
muß, ohne dagegen protestieren zu können? Natürlich hat man
ihn verhaftet; heute lassen sie ihn als einen Verrückten laufen.
Aber niemand wird das glauben. Die Geste war zu bezeichnend.
Armer Petrus! Er hätte gewiß nicht vorausgesehen, daß seine
Nachfolger so aus der Art geraten würden: er lebte immer als ein armer
Teufel wie sein Meister und würde entsetzt sein, wenn er die
Beichtümer und den phantastischen Luxus des päpstlichen Bahnzuges

sähe Es ist wirklich erfreulich, daß man die Veröffentlichung

der Erinnerungen von Garibaldi erlaubt hat in einer so

religiösen Zeit. Lieber Garibaldi! Alles, was er von den Priestern
dachte, denke auch ich Mir sind, wie dir, die unendliche Zahl
von Dornen aufgefallen, die sich dieses Jahr wunderbarerweise mit
Blut gefärbt haben und wieder aufblühten Was sind die
Kindermärchen im Vergleich mit denen, die man den Erwachsenen
erzählt? (April 1932.)

Ich habe angefangen die Bibel zu lesen; ein unwahrscheinlicheres
Märchen als ,Rotkäppchen'. Ich unterhalte mich damit wie Buby
(ein Enkelkind) mit dem .Corrierino dei Piccoli'. (Juli 1932.)

Ich lese immer noch in der Bibel. Sie muß ein Mann geschrieben
haben mit reicher Phantasie, aber ohne allen gesunden Menschenverstand.

Seltsam, wie Moses, der so viel Vertrauen in den lieben
Gott hatte, immer auf einen Berg steigen mußte, um mit ihm zu
sprechen, während die Scharen ihn unten erwarten mußten. Am
meisten hat mich die Erbauung der Arche amüsiert. ,Mach sie, wie
ich Dir gezeigt habe.' (Man sieht, daß Gott ein Modell vom Himmel

herabgebracht hatte.) Und sie sollte ganz von Gold sein mit
zwei goldenen Erzengeln und mit einem Sardonyx, einem Smaragd
und einem Topas besetzt. Denke! In jener Epoche kannte man
schon den Wert der Edelsteine und verstand sie zu bearbeiten
Die Rasse der Priester war damals wie heute. Ich bin dahin
gelangt, daß es genügt, wenn etwas von einem Priester bestätigt wird,
damit ich das Gegenteil glaube. Liebster, wir wollen uns damit be-

67



der unheilvolle Einfluß dieser Weltanschauung auf die
nazistische Ideologie — den subjektiven Einsatz des Einzelnen, der
sich bald als «Führer», bald als «Duce», bald als Diktator oder
Despot gebärdet und dem für seine Ziele und Absichten alle
Mittel, selbst List und Betrug und die blutigste Tyrannei, gut
genug sind, als das Entscheidende anerkennt. Dieses spannungs-
hafte Verhältnis zur Welt, das den Existentialismus charakterisiert,

tritt gegenüber der geschichtlichen Wirklichkeit in
verschärfter Form zutage. Denn hier zeigt sich der unselige
Einfluß dieser Weltanschauung, die noch viel mehr Unheil
angerichtet hätte, wenn einem Manne wie Hitler oder Goebbels
diese Philosophie bekannt gewesen wäre, auf die sie sich dann
wie auf einen Kanon hätten berufen können. Denn das, was
diese Philosophie auf diesem Sektor geleistet hat, wäre für die
Mäimer des «Tausendjährigen Reiches» eine wissenschaftliche,
philosophisch scharf formulierte Bestätigung dafür, daß sie bei
ihren Verbrechen, Morden und ihren Schandtaten überhaupt
ganz richtig in existenzphilosophischem Sinne gehandelt haben.

Man lese nur, was ein bekannter deutscher Philosoph,
Professor an der Universität Mainz, Otto Friedrich Bollnow, über
die «heroische Haltung» im existenzphilosophischen Sinn in
einem 1942 erschienenen Buch sagt:

«Die Unheimlichkeit der Welt und die Ungeborgenheit der menschlichen

Stellung in ihr bedingen zugleich ein neues Verhältnis zur
Geschichte, bei dem das menschliche Tun nicht von vornherein durch
eine bestimmte Sinngebung des objektiven Geschichtsverlaufs
gesichert erscheint, sondern in das Dunkel einer noch unentschiedenen
Zukunft hineinreicht. Erst jetzt, wo das menschliche Leben zum
wirklichen Wagnis wird, wird ein letzter Sinn des unbedingten Einsatzes
deutlich, der vom späteren Erfolg oder Mißerfolg unabhängig ist. Erst
jetzt tut sich eine neue Größe und eine neue Härte im menschlichen
Verhältnis zur Geschichte auf .» (Otto Friedrich Bollnow,
«Existenzphilosophie» in «Systematische Philosophie», herausgegeben von
Nicolai Hartmann, Kohlhammer-Verlag 1942, S. 419).

Daran schließt sich die abschließende Bemerkung: «Dies führt
notwendig zu einer neuen, heroischen Haltung .» Welche
heroische Haltung dies war, haben wir mit Schrecken imd Ent-

gnügen, einen Altar errichtet zu haben für unsere Gedanken der
Gerechtigkeit und der Freiheit. (Oktober 1932.)

Ich dachte an dein hartes Los und wußte nicht, ob ich mich
dafür an die Welt oder an Gott halten solle. Ja, de Maistre muß
recht haben, der die Gottheit für ungerecht und grausam hielt
Der Schöpfer dieser arg stupiden Welt scheint mir wie ein äußerst
schreckliches Wesen. (April 1933.)

Ich bin mit den Briefen von Settembrini (aus dem italienischen
Risorgimento) fertig geworden. Mir wurde übel beim Lesen all
dieser Irrtümer und Leiden. Was machte der liebe Gott? Wie oft
könnte man diese Frage wiederholen! Ich kann nicht verstehen,
wie die naiven Leute glauben können, daß er sich individuell mit
uns befaßt. Man wendet sich an ihn, um im Lotto zu gewinnen, um
einen Buben zu bekommen, damit der Hausmeister die Miete
herabsetze Ich glaube, wenn wir so betrügerisch, inkonsequent,
verrückt sind, verdanken wir das ihm, der uns einen Instinkt
mitgegeben hat, ärger als den der Tiere. Oft beneide ich diese Naiven,
die alle Märchen der Priester glauben und damit ruhig leben in der
Gewißheit, daß es für jede ihrer Schlechtigkeiten Absolution gibt,
und wenn sie sterben, haben sie ein bißchen im Fegfeuer zu brennen;

danach aber kommen sie in den Himmel zwischen die Cherubinen

und Seraphinen. Auch meine Rina (die Magd), die eine

intelligente Person ist, hängt sehr an der Kirche. Sie steht jeden
Sonntag um halb sechs auf, um in die Messe zu gehen, freitags
macht sie mir Fastenspeisen (ihr macht es Freude und mir ist es

gleich, also lasse ich sie machen). Aber wenn ich sie reden lasse,
merke ich, daß sie nicht das geringste von Persönlichkeit besitzt.
Sie ist geboren, um zu arbeiten und zu gehorchen. Zum Denken
sind die dazu berufenen Personen da Diese braven Leute haben
die Genugtuung, daß man sie unser gutes Volk' nennt, unsere
lieben Kinder, stets bereit, auf die Stimme ihres Vaters zu hören'.
Wie viele Fliegen fängt man mit ein bißchen Honig. (Juni 1933).

Ich hoffe, daß Du und Deine Leidensgenossen Weihnachten ziemlich

gut verbracht haben. Ihr seid Jesus gewiß näher, trotz Eures

setzen in den Jahren 1939—-1945 feststellen können. Denn unter
dem Banner dieses Schlagwortes sind viele Millionen junger
Deutscher in einen verbrecherischen Krieg hineingehetzt worden

und viele von ihnen haben im Zeichen des Hakenkreuzes
die furchtbarsten Verbrechen, die die Weltgeschichte kennt, an
Millionen unschuldigen Menschen nur deshalb begangen oder,
wie sie nach dem Zweiten Weltkrieg sagten, begehen müssen

(im Auftrag des «Führers»), weil diese nicht der «arischen
Rasse» angehörten

Es ist eine entsetzliche Tragik im Weltgeschehen, daß ein so

bedeutender Gelehrter wie Bollnow diese zu einer Katastrophe
steuernde Gedankenkonstruktion weltanschaulich zu
untermauern suchte, wenn er, wie oben bereits angeführt, sagt :

«Erst jetzt, wo das menschliche Lehen zum wirklichen Wagnis wird.
wird ein letzter Sinn des unbedingten Einsatzes deutlich, der vom
späteren Erfolg oder Mißerfolg unabhängig ist. Erst je-tzt tut sich
eine neue Größe und eine neue Härte im menschlichen Verhältnis zur
Geschichte auf.»

Diese Grundgedanken des Existentialismus haben bis in die
jüngste Zeit ihre Wirkung nicht verfehlt. Der bekannte spanische,

seit längerer Zeit in England lebende Politiker und Führer

des Welt-Liberalismus, Salvador de Madariaga, der in der
«Neuen Zürcher Zeitung» oft genug das Wort zu weltpolitischen

Problemen ergreift, verficht ganz im Sinne einer Existen-
tial-Philosophie den Gedanken einer heroischen Lebensführung

und -haltung, wenn er in einem seiner Aufsätze schreibt:

«Es ist eine Tatsache, daß die Menschen Lebensformen entwickelt
haben, die als eine Selbstverständlichkeit gelegentliche und auch
ziemlich häufige Kriege einschließen. Im Laufe der Zeit haben sich
die Menschen daran gewöhnt, Seite an Seite mit der am Rande ihrer
Existenz lauernden Gefahr dieser Heimsuchung zu leben .»

Bei diesen Worten wird der Leser unwillkürlich einerseits an
des amerikanischen Außenministers Dulles Ausspruch vom «Leben

am Rande des Abgrunds» erinnert, andererseits an die vorhin

zitierten Worte des Philosophen Bollnow.

geringen Glaubens, als alle die Lobpreiser der katholischen
Religion, von denen neunzig Prozent den Lehren Christi so ferne sind
wie ich dem Nordpol. Die Kirchen sind überfüllt. Doch höre ich
die Stimme Jesu: ,Mein Haus heißt Gebetshaus, ihr aber macht
daraus eine Räuberhöhle.' Auch höre ich einen Ruf ,Wehe euch,
Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr zahlt der Kirche den Zehnten
und vernachlässigt die wichtigsten Bestimmungen des Gesetzes: die

Gerechtigkeit und die Barmherzigkeit.' Aber die am lautesten die

Notwendigkeit der Religion predigen, sind diejenigen, die in Wahrheit

nicht an sie glauben und sie für alles andere als für geistliche
Zwecke einsetzen. (Dezember 1934.)

Sie sagen im Namen Gottes zu wirken, während ihre Taten alle
zur Ehre und zum Ruhm des Teufels dienen. (Februar 1936.)

Jedes Jahr ging von Italien ein Sonderzug mit Kranken nach
Lourdes für die Wunderheilungen, welche «unsere Madonnen»
nicht fertigbrachten. Aber jetzt ist Lourdes verboten. Dieses Jahr
gehen die Kranken nach Loreto zu jenem wundertätigen Bild, das

vor einigen Jahren sich durch eine Feuersbrunst zerstören ließ.
Jetzt ist dort eine Kopie. Aber ein Volk wie das unsrige kann man
hinführen, wohin es einem gefällt2.

Heute hat jede Familie ihr Kreuz. Man sollte meinen, das Schöne
und Gute würden wir nur im Jenseits finden. Nach dem was die
Welt seit ihren Anfängen gewesen ist, kann ich nicht sehr auf die
Großmut ihres Schöpfers bauen. Einst hielt ich es für eine entsetzliche

Gotteslästerung zu sagen, daß wir .nach seinem Bilde'
gemacht seien. Heute sage ich mir, daß der Satz sehr gut gelten mag.
Mit wie viel Genie ist es ihm gelungen, zu erreichen, daß kein Ge-

2 (Vgl. hierzu eine Stelle aus dem Tagebuch von Galcazzo Ciano vom
2. November 1942: Mussolini sagte ihm, er habe sich zu gewisser Zeit
entschlossen, Italien auch für die Wunder vom Ausland unabhängig,
autark zu machen und das dem Vatikan mitteilen lassen. Dieser
lancierte daraufhin die Madonna von Loreto als Konkurrenz zu der von
Lourdes. Und man müsse anerkennen, daß er damit ein prima Geschäft
gemacht habe.)

68



Es ist sehr interessant festzustellen, daß auch Bollnow im
Jahre 1942 (Stalingrad!) mit einem späteren «Mißerfolg» rechnete,

ihn ins Kalkül zog, aber trotzdem — er lebte im
«Tausendjährigen Reiche» und glaubte den Reden des «Führers» —
in ihm «den letzten Sinn des unbedingten Einsatzes» erblickte,
der in «heroischer Haltung», eventuell unter den Klängen des

Badenweilermarsches gewagt werden mußte Daß sich aber
dieser heroische Einsatz für eine menschlich verwerfliche und
ethisch in jeder Hinsicht abzulehnende Sache geltend machte,
davon spricht Bollnow allerdings nicht. Wir aber werden es

niemals einsehen können, daß «die Unheimlichkeit der Welt
und die Ungeborgenheit der menschlichen Stellung» ein neues
Verhältnis zur Geschichte bedingen, «bei dem das menschliche
Tun nicht von vornherein durch eine bestimmte Sinngebung
des objektiven Geschichtsverlaufs gesichert erscheint», und
große Schandtaten rechtfertigen können, die den primitivsten
Forderungen der Menschlichkeit widersprechen.

Diese vor dem Weltgewissen nie zu rechtfertigende Haltung
hat ein anderer Existentialphilosoph, Martin Heidegger, mit
der «verwegenen Angst» zu begründen versucht, die für ihn
eine Folge des «Hingehaltenseins in das Nichts» ist imd die
auch das existentielle Verhältnis zur Geschichte kennzeichnen
soll.

Wo sich Bollnow geradezu als Interpret und Wortführer der
nazistischen Ideologie aufspielt und wo wir ihm mit aller
Entschiedenheit widersprechen müssen, ist der Punkt, von dem aus
der «Freude an der Gefahr und der Rückhaltlosigkeit des

Einsatzes» («Existentialphilosophie», S. 430) auf eine «selbstvergessene

Hingabe an eine Sache» schließt, die «nur auf dem
Boden eines tragenden Glaubens möglich ist». Hier eine
Verbindung zwischen einer schon zu einem «Glauben» erstarrten
Weltanschauung, wie es die nationalsozialistische war — sie

war nach C. G. Jung eine «psychische Realität» eine
Weltanschauung, die sich in einem blutrünstigen Haß gegen anders

schöpf ein wenig Ruhe haben kann! Wenn es dem Schöpfer Spaß
macht, das Durcheinander zu betrachten, das er geschaffen, kann
man wirklich nicht sagen, daß er einen feinen Geschmack habe
Als arme Enttäuschte begnügen wir uns damit, die alten Märchen
auswendig zu lernen, während wir besser täten, Nutzen zu ziehen
aus den Lehren des armen Christus, den die menschliche Schlechtigkeit

ans Kreuz geschlagen hat und den seine Vertreter verraten
haben. (Juli 1936.)

Kein Volk ist so wenig religiös wie die Spanier. Es wird so sein
iu allen Nationen, wo zu viele Kirchen und Priester sind. Aeußer-
lichkeiten, Götzendienst, Aberglaube werden verwechselt mit
Religiosität, während das alles mit dieser doch gar nichts zu tun hat.
Es ist komisch, wie manche Männer — und nicht die schlechtesten
— sagen, eine Frau ohne Religion sei ein Monstrum, etwas
Abstoßendes. Sie verstehen dabei unter Religion die Messe, die Beichte,
den Rosenkranz. Ich habe nie begriffen, weshalb diese famose
Religion besonders für die Frauen nötig sein solle. Diese meine
Verständnislosigkeit wird mich wohl entfernt haben von allen
kirchlichen Praktiken. Mit dem lieben Gott verstehe ich mich auf
meine Weise, und wenn wir nicht immer einiggehen, so ist es mehr
seine als meine Schuld. Ich gebe mich vor ihm, wie ich bin, und er
verhüllt sich zu sehr in das Geheimnisvolle. (Dezember 1936.)

Die Armen machen mir so viel Sorge. An die Haustüre kommen
einige alte Leute schlotternd vor Kälte in ihrer schlechten
Kleidung, mit Schuhen ohne Sohlen, mit dem Hunger im Gesicht
geschrieben. Ist es kein Hohn zu sagen, daß die göttliche Vorsehung
auch an die Vögelchen denkt, wie die Schulbücher lehren? Ach
nein, sie sorgt sich weder um die Vögel noch um die arme geplagte
Menschheit! Wenn man uns das Warum dieses unbegreiflichen und
stupiden Lebens erklärt hätte, würden wir vielleicht an einen guten
Gott glauben können. Aber so, im völligen Dunkel, ist es nicht
möglich, uns von Gott eine gute Meinung zu bilden. Und wieviele
Leiden kennen wir nicht! (November 1937.)

geartete und gesittete Menschen austobte, einer Weltanschauung,

die die Vergottung eines wahnsinnigen Verbrechers auf
ihre Fahne geschrieben hatte, mit einem «tragenden Glauben»
und einer «neuen Gläubigkeit» herstellen zu wollen und sich
noch dazu auf das Denken Kierkegaards zu berufen, halte ich
für völlig absurd und für eine Verunglimpfung des Namens
des großen dänischen Philosophen.

Den gleichen irrationalen, mystischen Standpunkt des Denkens

nahm auch schon ein früherer Vorläufer des Faschismus,
H. St. Cliamberlain, in seinem 1909 in München erschienenen
Kantbuche ein, wenn er S. 751 den Wert der Wissenschaft
nicht in ihrem Wahrheitsgehalt erblickte — «ist dieser doch
lediglich symbolisch — sondern in ihrer methodischen
Brauchbarkeit in der Praxis und ihrer bildenden Bedeutung
für die Phantasie und den Charakter».

Aber auch Jaspers, ein sonst so vorsichtiger Denker, kommt
zu einem ähnlichen Ergebnis wie Heidegger, wenn er die
Möglichkeit eines bleibenden Erfolges in der Menschheitsgeschichte

überhaupt leugnet und das Scheitern als das notwendige

Ende jeden existentiellen Einsatzes ansieht: «Chiffre der
Geschichte ist das Scheitern des Eigentlichen» («Philosophie»,
III. B., S. 183).

An einer anderen Stelle seines Werkes (Seite 227 des 3.
Buches) sagt er:

«Was eigentlich ist, das tritt mit einem Sprunge in die Welt und
ererlischt, indem es sich verwirklicht.»

Hier hat Jaspers das existentielle Verhältnis zur Geschichte in
einem Bilde gezeigt, das den existentiellen Einsatz des
Menschen mit heroischer Haltung einer Naturkatastrophe von
unvorstellbarem Ausmaß, vergleichbar einer Atombombenexplo-
sion, gleichsetzt. Das Eigentliche tritt eben nach Jaspers mit
einem Sprung, also überraschend, explosiv in die Welt und
erlischt, ganz genau wie das plötzliche Aufflammen eines Sternes

am Himmel, einer Nova, dem eine Explosion zugrunde liegt.

Frau Rossi war nur knapp dadurch dem Tode entgangen, daß
ein Baum am Straßenrand einen entgleisenden Lastwagen
aufgehalten hatte. Die Leute, die herum standen, wiederholten uns, daß

wir der Madonna danken müßten für das von ihr gewährte Wunder.

Weshalb sollte sie sich für uns interessieren, während sie so
viele im Kriege töten läßt? Kurz, wir sind noch einmal geschont
worden. Es ist ein Zeichen, daß unsere Stunde noch nicht
gekommen ist. Gott weiß, daß er mir zuerst zeigen muß, wie stark
und unerbittlich seine Gerechtigkeit ist. (Januar 1938.)

Die Regen haben angefangen, und sehr wahrscheinlich werden
sie den ganzen Monat andauern. Es geht so wie als ich im Kloster
war: Erst machte man der Madonna Novenen, damit sie den Regen
gewähre. Und danach unfehlbar, damit sie ihn aufhören lasse.

Vorsichtigerweise jedoch wartete man mit der Novene, bis man
das Ende der Trockenheit voraussah; und ebenso bis der Regen
sich seinem Ende zu nähern schien. So pflegte selten die Gnade der
Madonna auszubleiben. (April 1938.)

Das Ideal des kleinen Bürgertums ist, dahinzuleben ohne große
Sorgen Ihre Religion ist oberflächlich; sie nehmen sie mit
geschlossenen Augen an, weil sie ihnen schon gekocht und vorgekaut
gereicht wird. Oberflächlich sind ihre Fähigkeiten, oberflächlich ist
auch ihre Familienliebe, die fast stets auf einem tiefen Egoismus
beruht. (August 1939.)

Die Menschheit kann nur leben, weil sie hoffen kann bis zum
letzten Atemzug. Der Eine stirbt in der Hoffnung, im Jenseits die
Freuden des Paradieses zu finden und vielleicht das goldene Brot,
das ein Priester von der Kanzel herab den Bauern von Bergamo
versprach (heute würden sie sich mit Weizenbrot zufrieden geben).
Der Andre hofft einen Terno im Lotto zu gewinnen. Heute leben
beide Kriegsparteien, wenn nicht der Gewißheit, so doch in der
Hoffnung eines entscheidenden Sieges.» (Juli 1942.)

Fortsetzung folgt.

69


	Briefe an Ernesto (1. Fortsetzung folgt)

