Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 9

Artikel: Briefe an Ernesto (1. Fortsetzung folgt)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410915

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

rakteristisch durch ein Zuriicktreten der methodologisch-er-
kenntnistheoretischen Probleme, wie sie Wilhelm Dithley in
seinen Werken durchleuchtete, durch eine Wendung zum
Objekt, wie es in der Phinomenologie Husserls deutlich zutage
tritt, durch eine Wiederbelebung der Metaphysik (Nicolai
Hartmann) und durch die Idee einer philosophischen Anthro-
pologie, wie wir sie in den Werken Max Schelers vorfinden.
Der Existentialismus ist fiir uns ein Phiinomen der spitbiirger-
lichen Entwicklung in Europa, die mit Soren Kierkegaard sei-
nen Anfang nahm. Er stellt eine spontane, auf Furcht und
Angst vor dem Leben ausgerichtete Auflosung bis dahin ge-
schaffener Kulturwerte dar, die mit dem Eintritt des Kapitalis-
mus in seine imperialistische Phase das gesamte Kultur- und
Geistesleben ergriff und in einer Atmosphire krankhafter Im-
pulse in der Kunst, im Theaterleben, in Literatur und Philoso-
phie verheerende Folgen gezeitigt hat.

Diese philosophische Richtung hat auf das Denken, Fiihlen
und Handeln der Menschheit, die von ihr infiziert wurde, am
Ende des Ersten Weltkrieges und spiter am Vorabend der
Machtergreifung Hitlers einen unheilvollen EinfluB3 ausgeiibt.
Denn mit ihrem sogenannten «heroischen Realismus», der der
nazistischen Ideologie von der «heroischen Lebensauffassung»
eng verwandt ist, hat sie breite Schichten des denkenden
Deutschland ergriffen und eine Periode des tristesten Nihilis-
mus eingeleitet.

Wovon geht nun die Existenzphilosophie aus, um die «hero-
ische Haltung», die sie mit der nazistischen Weltanschauung,
mit denMillionen junger Deutscher in einen unsinnigen, frevel-
haft gewollten Krieg getrieben wurden, gemeinsam hat, als die
ihr eigentiimliche zu begriinden? Von dem Begriff der Wieder-
holung als der Form der existentiellen Zuspitzung, in der das
Dasein auf jedes Ausbiegen in die Zukunft oder in die Ver-
gangenheit verzichtet und seine ganze Kraft im gegenwirtigen
Augenblick sammelt, von diesem Begriff der Wiederholung, in
der das neu zu Verwirklichende nichts in der Zeit der Ver-

gangenheit, sondern nur eine ewige Moglichkeit menschlichen
Existierens bedeutet. Denn in dieser als reine Wiederholung zu
vollziehenden Entschlossenheit ist derjenige Punkt erreicht, an
dem sich die Existenzphilosophie aus eigener Kraft den auf-
l6senden Relativierungen des geschichtlichen Bewuftseins ent-
gegenstellen kann. In diesem Punkte ist die Existenzphiloso-
phie wie in manchen anderen der nationalsozialistischen Welt-
anschauung Pate gestanden, hat sie stark beeinflufit und hat
ihr, um ein Wort aus dem Buche von Karl Jaspers «Vernunft
und Existenz» (Groningen 1935, S. 105) zu gebrauchen, die
Fackel gereicht, die die nazistische Ideologie

«von sich aus ergreift und am Ende vielleicht nur als verglimmenden

Funken weitertrigt, bis der niachste sie wieder zu heller Flamme ent-

ziindet . . .»
Denn auch Hitler war ein leidenschaftlicher Gegner der objek-
tiven Wahrheit und bekidmpft sie, wo es nur anging. In seinem
mystischen Irrationalismus konnte der Nationalsozialismus na-
tiirlich die objektive Wahrheit nicht brauchen. Seine Welt-
anschauung, die auf leeren Schlagworten, wie z.B. auf dem vom
«Blut und Boden», der Reinhaltung der «arischen Rasse», der
«heroischen Haltung» und @hnlichem aufgebaut war, war jeder
verniinftigen, logischen Erwigung, jedem selbstindigen Urteil,
jeder menschlichen Regung und den primitivsten Forderungen
der Humanitit unzuginglich. Darum sagt mit vollem Recht
Georg Lukdcs in seinem aufschluflreichen Werke «Die Zersto-

rung der Vernunft» (Aufbau-Verlag Berlin 1954, S. 575 f.) :

«...der agnozistische Irrationalismus, der sich in Deutschland von. ..
bis zu Klages, Heidegger und Jaspers entwickelt hat, hat als End-
resultat eine ebenso leidenschaftliche Ablehnung der objektiven
Wahrheit, wie sie bei Hitler aus anderen Motiven und mit anderen
Begriindungen vorhanden ist.»
Fiir den Existentialismus ist nur das Subjektive von Bedeutung,
wiihrend er z. B. jede objektive Deutung der Geschichte, die
sich als natiirliche und selbstverstindliche Sinngebung des
menschlichen Tuns ergibt, ablehnt und nur — jetzt zeigt sich

Briefe an Ernesto

1. Fortsetzung

Gestern war der General wieder hier, und wir sind uns in die
Haare geraten... Mit seiner nasalen und unertriiglichen Stimme
sagte er, daB wir Idealisten seien, wo die Welt sich nicht indern
lasse, die Menschen immer bose gewesen seien, Egoisten. ,Einver-
standen’ sagte ich, ,aber dann miissen Sie gestehen, daf} Jesus eine
Narretei begangen hat, auf die Erde zu kommen, um sich fiir das
menschliche Geschlecht zu opfern, denn Sie sehen recht wohl, daB3
das nur armselige Friichte gebracht hat: Auch die Priester, denen
Sie so wohl wollen, weshalb miihen sie sich auf der Kanzel ab,
wenn sie wissen, nicht eine Spinne aus dem Loch zu locken?’ Als
er dann auf die Religion kam, stieg der Ton um einige Grade. Er:
.Gebete, Gebete braucht es.’” Und ich: ,Taten, Taten verlangt Gott
viel mehr. Glauben Sie im Automobil ins Paradies zu fahren, weil
Sie sich den kirchlichen Geboten unterworfen haben? Sie haben
stets den Herrn gespielt, immer ihrem Eigennutz gedient und sich
begniigt zu sagen ,Mir ist niemals jemand auf die Hiihneraugen
getreten’, als ob die Welt nur fiir Sie wire geschaffen worden.
Wenn Gott so wiire, wie Sie sich ihn vorstellen, hiitte ich keine
Achtung vor ihm.” (Mai 1931.)

Auch ich wende mich an ein hochstes Wesen, das die Gerechtig-
keit und die Giite verkorpern sollte. Aber ich fiihle es mir so ferne,
daB es mir nicht gelingt, zu ihm den geringsten Zug von Verstind-
nis und Liebe zu empfinden.

Die Masse? Sie ist leider immer dieselbe, schrecklich leer, eigen-
siichtig, das groBte Meisterwerk der Dummbheit, das Gott geschaffen
hat. (September 1931.)

Hast Du von dem Manne gehort, der in der Peterskirche in Rom
eine Handvoll Miinzen der Statue des armen Heiligen ins Gesicht

warf, der sich seit Jahrhunderten den BronzefuB kiissen lassen
muBl, ohne dagegen protestieren zu konnen? Natiirlich hat man
ihn verhaftet; heute lassen sie ihn als einen Verriickten laufen.
Aber niemand wird das glauben. Die Geste war zu bezeichnend.
Armer Petrus! Er hiatte gewifl nicht vorausgesehen, dal seine Nach-
folger so aus der Art geraten wiirden: er lebte immer als ein armer
Teufel wie sein Meister und wiirde entsetzt sein, wenn er die
Reichtiimer und den phantastischen Luxus des papstlichen Bahn-
zuges sihe... Es ist wirklich erfreulich, daB man die Veroffent-
lichung der Erinnerungen von Garibaldi erlaubt hat in einer so
religiosen Zeit. Lieber Garibaldi! Alles, was er von den Priestern
dachte, denke auch ich... Mir sind, wie dir, die unendliche Zahl
von Dornen aufgefallen, die sich dieses Jahr wunderbarerweise mit
Blut gefdrbt haben und wieder aufbliihten ... Was sind die Kinder-
mirchen im Vergleich mit denen, die man den Erwachsenen er-
zihlt? (April 1932.)

Ich habe angefangen die Bibel zu lesen; ein unwahrscheinlicheres
Mirchen als ,Rotkdppchen’. Ich unterhalte mich damit wie Buby
(ein Enkelkind) mit dem ,Corrierino dei Piccoli’. (Juli 1932.)

Ich lese immer noch in der Bibel. Sie muf8 ein Mann geschrieben
haben mit reicher Phantasie, aber ohne allen gesunden Menschen-
verstand. Seltsam, wie Moses, der so viel Vertrauen in den lieben
Gott hatte, immer auf einen Berg steigen muBte, um mit ihm zu
sprechen, wihrend die Scharen ihn unten erwarten mufBiten. Am
meisten hat mich die Erbauung der Arche amiisiert. ,Mach sie, wie
ich Dir gezeigt habe.” (Man sieht, daB8 Gott ein Modell vom Him-
mel herabgebracht hatte.) Und sie sollte ganz von Gold sein mit
zwei goldenen Erzengeln und mit einem Sardonyx, einem Smaragd
und einem Topas besetzt. Denke! In jener Epoche kannte man
schon den Wert der Edelsteine und verstand sie zu bearbeiten. ..
Die Rasse der Priester war damals wie heute. Ich bin dahin ge-
langt, dal es geniigt, wenn etwas von einem Priester bestiitigt wird,
damit ich das Gegenteil glaube. Liebster, wir wollen uns damit be-

67



der unheilvolle Einflufl dieser Weltanschauung auf die nazi-
stische Ideologie — den subjektiven Einsatz des Einzelnen, der
sich bald als «Fiihrer», bald als «Duce», bald als Diktator oder
Despot gebirdet und dem fiir seine Ziele und Absichten alle
Mittel, selbst List und Betrug und die blutigste Tyrannei, gut
genug sind, als das Entscheidende anerkennt. Dieses spannungs-
hafte Verhiltnis zur Welt, das den Existentialismus charakteri-
siert, tritt gegeniiber der geschichtlichen Wirklichkeit in ver-
schiirfter Form zutage. Denn hier zeigt sich der unselige Ein-
fluB3 dieser Weltanschauung, die noch viel mehr Unheil ange-
richtet hitte, wenn einem Manne wie Hitler oder Goebbels
diese Philosophie bekannt gewesen wire, auf die sie sich dann
wie auf einen Kanon hitten berufen konnen. Denn das, was
diese Philosophie auf diesem Sektor geleistet hat, wire fiir die
Minner des «Tausendjihrigen Reiches» eine wissenschaftliche,
philosophisch scharf formulierte Bestdtigung dafiir, daB sie bei
ihren Verbrechen, Morden und ihren Schandtaten iiberhaupt
ganz richtig in existenzphilosophischem Sinne gehandelt haben.

Man lese nur, was ein bekannter deutscher Philosoph, Pro-
fessor an der Universitit Mainz, Otto Friedrich Bollnow, iiber
die «heroische Haltung» im existenzphilosophischen Sinn in
einem 1942 erschienenen Buch sagt:

«Die Unheimlichkeit der Welt und die Ungeborgenheit der mensch-
lichen Stellung in ihr bedingen zugleich ein neues Verhiltnis zur Ge-
schichte, bei dem das menschliche Tun nicht von vornherein durch
eine bestimmte Sinngebung des objektiven Geschichtsverlaufs ge-
sichert erscheint, sondern in das Dunkel einer noch unentschiedenen
Zukunft hineinreicht. Erst jetzt, wo das menschliche Leben zum wirk-
lichen Wagnis wird, wird ein letzter Sinn des unbedingten Einsatzes
deutlich, der vom spiiteren Erfolg oder Mierfolg unabhingig ist. Erst
jetzt tut sich eine neue GroBe und eine neue Hérte im menschlichen
Verhiltnis zur Geschichte auf...» (Otto Friedrich Bollnow, «Exi-
stenzphilosophie» in «Systematische Philosophie», herausgegeben von
Nicolai Hartmann, Kohlhammer-Verlag 1942, S. 419).

Daran schlief3t sich die abschlieBende Bemerkung: «Dies fiihrt
notwendig zu einer neuen, heroischen Haltung...» Welche
heroische Haltung dies war, haben wir mit Schrecken und Ent-

setzen in den Jahren 1939—1945 feststellen konnen. Denn unter
dem Banner dieses Schlagwortes sind viele Millionen junger
Deutscher in einen verbrecherischen Krieg hineingehetzt wor-
den und viele von ihnen haben im Zeichen des Hakenkreuzes
die furchtbarsten Verbrechen, die die Weltgeschichte kennt, an
Millionen unschuldigen Menschen nur deshalb begangen oder,
wie sie nach dem Zweiten Weltkrieg sagten, begehen miissen
(im Auftrag des «Fiihrers»), weil diese nicht der «arischen
Rasse» angehorten . ..

Es ist eine entsetzliche Tragik im Weltgeschehen, daf} ein so
bedeutender Gelehrter wie Bollnow diese zu einer Katastrophe
steuernde Gedankenkonstruktion weltanschaulich zu
mauern suchte, wenn er, wie oben bereits angefiihrt, sagt:

unter-

«Erst jetzt, wo das menschliche Leben zum wirklichen Wagnis wird.
wird ein letzter Sinn des unbedingten Einsatzes deutlich, der vom
spiteren Erfolg oder MiBlerfolg unabhiingig ist. Erst jetzt tut sich
eine neue GroBe und eine neue Hirte im menschlichen Verhiltnis zur
Geschichte auf.»

Diese Grundgedanken des Existentialismus haben bis in die
jiingste Zeit ihre Wirkung nicht verfehlt. Der bekannte spani-
sche, seit lingerer Zeit in England lebende Politiker und Fiih-
rer des Welt-Liberalismus, Salvador de Madariaga, der in der
«Neuen Ziircher Zeitung» oft genug das Wort zu weltpoliti-
schen Problemen ergreift, verficht ganz im Sinne einer Existen-
tial-Philosophie den Gedanken einer heroischen Lebensfiih-
rung und -haltung, wenn er in einem seiner Aufsitze schreibt:

«Es ist eine Tatsache, daB die Menschen Lebensformen entwickelt
haben, die als cine Selbstverstindlichkeit gelegentliche und auch
ziemlich hiiufige Kriege einschlieBen. Im Laufe der Zeit haben sich
die Menschen daran gewdhnt, Seite an Seite mit der am Rande ihrer
Existenz lauernden Gefahr dieser Heimsuchung zu leben. . .»

Bei diesen Worten wird der Leser unwillkiirlich einerseits an
des amerikanischen Auf3enministers Dulles Ausspruch vom «Le-

ben am Rande des Abgrunds» erinnert, andererseits an die vor-
hin zitierten Worte des Philosophen Bollnow.

gniigen, einen Altar errichtet zu haben fiir unsere Gedanken der
Gerechtigkeit und der Freiheit. (Oktober 1932.)

...Ich dachte an dein hartes Los und wuBte nicht, ob ich mich
dafiir an die Welt oder an Gott halten solle. Ja, de Maistre muf}
recht haben, der die Gottheit fiir ungerecht und grausam hielt...
Der Schopfer dieser arg stupiden Welt scheint mir wie ein duBerst
schreckliches Wesen. (April 1933.)

Ich bin mit den Briefen von Settembrini (aus dem italienischen
Risorgimento) fertigz geworden. Mir wurde iibel beim Lesen all
dieser Irrtiimer und Leiden. Was machte der liebe Gott? Wie oft
konnte man diese Frage wiederholen! Ich kann nicht verstehen,
wie die naiven Leute glauben kénnen, daf} er sich individuell mit
uns befaBt. Man wendet sich an ihn, um im Lotto zu gewinnen, um
einen Buben zu bekommen, damit der Hausmeister die Miete her-
absetze ... Ich glaube, wenn wir so betriigerisch, inkonsequent,
verriickt sind, verdanken wir das ihm, der uns einen Instinkt mit-
gegeben hat, iirger als den der Tiere. Oft beneide ich diese Naiven,
die alle Mirchen der Priester glauben und damit ruhig leben in der
GewiBheit, daB es fiir jede ihrer Schlechtigkeiten Absolution gibt,
und wenn sie sterben, haben sie ein bichen im Fegfeuer zu bren-
nen; danach aber kommen sie in den Himmel zwischen die Cheru-
binen und Seraphinen. Auch meine Rina (die Magd), die eine
intelligente Person ist, hingt sehr an der Kirche. Sie steht jeden
Sonntag um halb sechs auf, um in die Messe zu gehen, freitags
macht sie mir Fastenspeisen (ihr macht es Freude und mir ist es
gleich, also lasse ich sie machen). Aber wenn ich sie reden lasse,
merke ich, daB sie nicht das geringste von Personlichkeit besitzt.
Sie ist geboren, um zu arbeiten und zu gehorchen. Zum Denken
sind die dazu berufenen Personen da ... Diese braven Leute haben
die Genugtuung, daB man sie ,unser gutes Volk’ nennt, .unsere
lieben Kinder, stets bereit, auf die Stimme ihres Vaters zu horen’.
Wie viele Fliegen fingt man mit ein biBchen Honig. (Juni 1933).

Ich hoffe, dal Du und Deine Leidensgenossen Weihnachten ziem-
lich gut verbracht haben. Ihr seid Jesus gewiB niher, trotz Eures

63

geringen Glaubens, als alle die Lobpreiser der katholischen Reli-
gion, von denen neunzig Prozent den Lehren Christi so ferne sind
wie ich dem Nordpol. Die Kirchen sind iiberfiillt. Doch hére ich
die Stimme Jesu: .Mein Haus heiBt Gebetshaus, ihr aber macht
daraus eine Riduberhdhle.” Auch hore ich einen Ruf ,Wehe euch,
Schriftgelehrte und Pharisier, ihr zahlt der Kirche den Zehnten
und vernachlissigt die wichtigsten Bestimmungen des Gesetzes: die
Gerechtigkeit und die Barmherzigkeit.” Aber die am lautesten die
Notwendigkeit der Religion predigen, sind diejenigen, die in Wahr-
heit nicht an sie glauben und sie fiir alles andere als fiir geistliche
Zwecke einsetzen. (Dezember 1934.)

Sie sagen im Namen Gottes zu wirken, wihrend ihre Taten alle
zur Ehre und zum Ruhm des Teufels dienen. (Februar 1936.)

Jedes Jahr ging von Italien ein Sonderzug mit Kranken nach
Lourdes fiir die Wunderheilungen, welche «unsere Madonnen»
nicht fertighrachten. Aber jetzt ist Lourdes verboten. Dieses Jahr
gehen die Kranken nach Loreto zu jenem wundertitigen Bild, das
vor einigen Jahren sich durch eine Feuersbrunst zerstéren lieB.
Jeizt ist dort eine Kopie. Aber ein Volk wie das unsrige kann man
hinfiihren, wohin es einem gefillt®.

Heute hat jede Familie ihr Kreuz. Man sollte meinen, das Schone
und Gute wiirden wir nur im Jenseits finden. Nach dem was die
Welt seit ihren Anfingen gewesen ist, kann ich nicht sehr auf die
GroBmut ihres Schopfers bauen. Einst hielt ich es fiir eine entsetz-
liche Gottesldsterung zu sagen, daBl wir ,nach seinem Bilde’ ge-
macht seien. Heute sage ich mir, dafl der Satz sehr gut gelten mag.
Mit wie viel Genie ist es ihm gelungen, zu erreichen, daf} kein Ge-

2 (Vgl. hierzu eine Stelle aus dem Tagebuch von Galeazzo Ciano vom
2. November 1942: Mussolini sagte ihm, er habe sich zu gewisser Zeit
entschlossen, Italien auch fiir diec Wunder vom Ausland unabhiingig,
autark zu machen und das dem Vatikan mitteilen lassen. Dieser lan-
cierte daraufhin die Madonna von Loreto als Konkurrenz zu der von
Lourdes. Und man miisse anerkennen, daBl er damit ein prima Geschiift
gemacht habe.)



Es ist sehr interessant festzustellen, da3 auch Bollnow im
Jahre 1942 (Stalingrad!) mit einem spéteren «Miflerfolg» rech-
nete, ihn ins Kalkiil zog, aber trotzdem — er lebte im «Tau-
sendjihrigen Reiche» und glaubte den Reden des «Fiihrers» —
in ihm «den letzten Sinn des unbedingten Einsatzes» erblickte,
der in «heroischer Haltung», eventuell unter den Klingen des
Badenweilermarsches gewagt werden muflte ... DaB3 sich aber
dieser heroische Einsatz fiir eine menschlich verwerfliche und
ethisch in jeder Hinsicht abzulehnende Sache geltend machte,
davon spricht Bollnow allerdings nicht. Wir aber werden es
niemals einsehen konnen, dafl «die Unheimlichkeit der Welt
und die Ungeborgenheit der menschlichen Stellung» ein neues
Verhiiltnis zur Geschichte bedingen, «bei dem das menschliche
Tun nicht von vornherein durch eine bestimmte Sinngebung
des objektiven Geschichtsverlaufs gesichert erscheint», und
grofle Schandtaten rechtfertigen kénnen, die den primitivsten
Forderungen der Menschlichkeit widersprechen.

Diese vor dem Weltgewissen nie zu rechtfertigende Haltung
hat ein anderer Existentialphilosoph, Martin Heidegger, mit
der «verwegenen Angst» zu begriinden versucht, die fiir ihn
eine Folge des «Hingehaltenseins in das Nichts» ist und die
auch das existentielle Verhiiltnis zur Geschichte kennzeichnen
soll.

Wo sich Bollnow geradezu als Interpret und Wortfiihrer der
nazistischen Ideologie aufspielt und wo wir ihm mit aller Ent-
schiedenheit widersprechen miissen, ist der Punkt, von dem aus
der «Freude an der Gefahr und der Riickhaltlosigkeit des Ein-
satzes» («Existentialphilosophie», S. 430) auf eine «selbstver-
gessene Hingabe an eine Sache» schlieft, die «nur auf dem
Boden eines tragenden Glaubens méoglich ist»>. Hier eine Ver-
bindung zwischen einer schon zu einem «Glauben» erstarrten
Weltanschauung, wie es die nationalsozialistische war — sie
war nach C. G. Jung eine «psychische Realitidt» (!), eine Welt-
anschauung, die sich in einem blutriinstigen Hal3 gegen anders

geartete und gesittete Menschen austobte, einer Weltanschau-
ung, die die Vergottung eines wahnsinnigen Verbrechers auf
ihre Fahne geschrieben hatte, mit einem «tragenden Glauben»
und einer «neuen Glidubigkeit» herstellen zu wollen und sich
noch dazu auf das Denken Kierkegaards zu berufen, halte ich
fiir vollig absurd und fiir eine Verunglimpfung des Namens
des groflen dinischen Philosophen.

Den gleichen irrationalen, mystischen Standpunkt des Den-
kens nahm auch schon ein fritherer Vorliufer des Faschismus,
H. St. Chamberlain, in seinem 1909 in Miinchen erschienenen
Kantbuche ein, wenn er S. 751 den Wert der Wissenschaft
nicht in ihrem Wahrheitsgehalt erblickte — «ist dieser doch
lediglich symbolisch (!) — sondern in ihrer methodischen
Brauchbarkeit in der Praxis und ihrer bildenden Bedeutung
fiir die Phantasie (!) und den Charakter».

Aber auch Jaspers, ein sonst so vorsichtiger Denker, kommt
zu einem dhnlichen Ergebnis wie Heidegger, wenn er die Mog-
lichkeit eines bleibenden Erfolges in der Menschheitsge-
schichte iiberhaupt leugnet und das Scheitern als das notwen-
dige Ende jeden existentiellen Einsatzes ansieht: «Chiffre der
Geschichte ist das Scheitern des Eigentlichen» («Philosophie»,
III. B., S. 183). '

An einer anderen Stelle seines Werkes (Seite 227 des 3. Bu-
ches) sagter:

«Was eigentlich ist, das tritt mit einem Sprunge in die Welt und er-

erlischt, indem es sich verwirklicht.»
Hier hat Jaspers das existentielle Verhiltnis zur Geschichte in
einem Bilde gezeigt, das den existentiellen Einsatz des Men-
schen mit heroischer Haltung einer Naturkatastrophe von un-
vorstellbarem Ausmaf, vergleichbar einer Atombombenexplo-
sion, gleichsetzt. Das Eigentliche tritt eben nach Jaspers mit
einem Sprung, also iiberraschend, explosiv in die Welt und er-
lischt, ganz genau wie das pl6tzliche Aufflammen eines Sternes
am Himmel, einer Nova, dem eine Explosion zugrunde liegt.

schopf ein wenig Ruhe haben kann! Wenn es dem Schopfer Spall
macht, das Durcheinander zu betrachten, das er geschaffen, kann
man wirklich nicht sagen, dal} er einen feinen Geschmack habe. ..
Als arme Enttiuschte begniigen wir uns damit, die alten Mirchen
auswendig zu lernen, wihrend wir besser titen, Nutzen zu ziehen
aus den Lehren des armen Christus, den die menschliche Schlech-
tigkeit ans Kreuz geschlagen hat und den seine Vertreter verraten
haben. (Juli 1936.)

Kein Volk ist so wenig religios wie die Spanier. Es wird so sein
in allen Nationen, wo zu viele Kirchen und Priester sind. AeuBer-
lichkeiten, Gotzendienst, Aberglaube werden verwechselt mit Reli-
giositdt, wihrend das alles mit dieser doch gar nichts zu tun hat.
Es ist komisch, wie manche Minner — und nicht die schlechtesten
—- sagen, eine Frau ohne Religion sei ein Monstrum, etwas Absto-
Bendes. Sie verstehen dabei unter Religion die Messe, die Beichte,
den Rosenkranz. Ich habe nie begriffen, weshalb diese famose
Religion besonders fiir die Frauen notig sein solle. Diese meine
Verstindnislosigkeit wird mich wohl entfernt haben von allen
kirchlichen Praktiken. Mit dem lieben Gott verstehe ich mich auf
meine Weise, und wenn wir nicht immer einiggehen, so ist es mehr
seine als meine Schuld. Ich gebe mich vor ihm, wie ich bin, und er
verhiillt sich zu sehr in das Geheimnisvolle. (Dezember 1936.)

Die Armen machen mir so viel Sorge. An die Haustiire kommen
einige alte Leute schlotternd vor Kilte in ihrer schlechten Klei-
dung, mit Schuhen ohne Sohlen, mit dem Hunger im Gesicht ge-
schrieben. Ist es kein Hohn zu sagen, daB die gottliche Vorsehung
auch an die Vogelchen denkt, wie die Schulbiicher lehren? Ach
nein, sie sorgt sich weder um die Vogel noch um die arme geplagte
Menschheit! Wenn man uns das Warum dieses unbegreiflichen und
stupiden Lebens erkliirt hiitte, wiirden wir vielleicht an einen guten
Gott glauben konnen. Aber so, im vélligen Dunkel, ist es nicht
moglich, uns von Gott eine gute Meinung zu bilden. Und wieviele
Leiden kennen wir nicht! (November 1937.)

Frau Rossi war nur knapp dadurch dem Tode entgangen, daB
ein Baum am StraBlenrand einen entgleisenden Lastwagen aufge-
halten hatte. Die Leute, die herum standen, wiederholten uns, daf
wir der Madonna danken miilten fiir das von ihr gewihrte Wun-
der. Weshalb sollte sie sich fiir uns interessieren, wihrend sie so
viele im Kriege toten 1dBt? Kurz, wir sind noch einmal geschont
worden. Es ist ein Zeichen, daB unsere Stunde noch nicht ge-
kommen ist. Gott weill, daBl er mir zuerst zeigen mul}, wie stark
und unerbittlich seine Gerechtigkeit ist. (Januar 1938.)

Die Regen haben angefangen, und sehr wahrscheinlich werden
sie den ganzen Monat andauern. Es geht so wie als ich im Kloster
war: Erst machte man der Madonna Novenen, damit sie den Regen
gewidhre. Und danach unfehlbar, damit sie ihn aufhéren lasse.
Vorsichtigerweise jedoch wartete man mit der Novene, bis man
das Ende der Trockenheit voraussah; und ebenso bis der Regen
sich seinem Ende zu ndhern schien. So pflegte selten die Gnade der
Madonna auszubleiben. (April 1938.)

Das Ideal des kleinen Biirgertums ist, dahinzuleben ohne grofle
Sorgen ... Ihre Religion ist oberfldachlich; sie nehmen sie mit ge-
schlossenen Augen an, weil sie ihnen schon gekocht und vorgekaut
gereicht wird. Oberflichlich sind ihre Fahigkeiten, oberflichlich ist
auch ihre Familienliebe, die fast stets auf einem tiefen Egoismus
beruht. (August 1939.)

Die Menschheit kann nur leben, weil sie hoffen kann bis zum
letzten Atemzug. Der Eine stirbt in der Hoffnung, im Jenseits die
Freuden des Paradieses zu finden und vielleicht das goldene Brot,
das ein Priester von der Kanzel herab den Bauern von Bergamo
versprach (heute wiirden sie sich mit Weizenbrot zufrieden geben).
Der Andre hofft einen Terno im Lotto zu gewinnen. Heute leben
beide Kriegsparteien, wenn nicht der GewiB3heit, so doch in der
Hoffnung eines entscheidenden Sieges.» (Juli 1942.)

Fortsetzung folgt.

69



	Briefe an Ernesto (1. Fortsetzung folgt)

