
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 9

Artikel: Der Existenzialismus und seine Folgen

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Wo Planck von Gott spricht, meint er alles andere, nur
nicht den Gott der Christen. Sein Gottesbegriff ist genau das,

was Pascal als «dieu des philosophes et des savants» bezeichnet.

Plancks Gott ist eine reine pliilosophische Konstruktion,
um das Absolute, auch das Absolute in der Physik, mit einem
Namen zu versehen. Im Berliner Gelehrtenfunk bezeichnete
Planck einmal den idealen Beobachter in der Physik als Gott.
Planck, ein Zeuge für die Wahrheit der christlichen Religion?
Planck läßt als Religion nur das gelten, was sich der kausalen

.Naturgesetzlichkeit ein- und unterordnet.

2. Planck selbst gibt das alles in vornehmster Offenheit zu
in einem handschriftlich abgefaßten Schreiben, das er in
seinem 90. Lebensjahr, ein Vierteljahr vor seinem Ableben, bei
voller Klarheit seines Denkvermögens, als Ertrag seines langen
Gelehrtenlebens wörtlich so formuliert: «In Beantwortung
Ihres Schreibens vom 10. 6. 47 kann ich Ihnen mitteilen, daß

ich selber seit jeher tief religiös veranlagt bin, daß ich aber
nicht an einen persönlichen Gott, geschweige denn an einen
christlichen Gott glaube.» Das ist eine runde und eindeutige
Absage an den Christenglauben, denn der Christenglaube hängt
ja an diesem Christengott. Wir haben dieses vornehme
Bekenntnis Plancks hier wörtlich wiederholt und werden es wohl
noch einige Male wiederholen müssen, bis die christliche
Apologetik endlich einmal Kenntnis davon nimmt und bis sie, so

schmerzlich ihr das fallen mag, den großen Physiker Planck
endlich aus ihrer christlichen, aber unrechtmäßigen Verhaftung

und Verpflichtung, als Zeuge des Christenglaubens
aufzutreten, entläßt. Für die christliche Apologetik gilt in dieser

Frage genau das Wort, das ihr Meister Jesus mahnend wiederholt

ausgesprochen hat: «Wer Ohren hat zu hören, der höre!»

Max Planck als Zeuge für christliche «Wahrheit» und christlichen

Gottesglauben? Planck als ehrwürdiger Gewährsmann
für das christlich gemeinte «Hin zu Gott»? Das alles ist reines
Wunschdenken, reine Illusion und Fiktion. Das alles bricht
wie morscher Zunder in sich zusammen.

Haben wir es mit einer bewußten Irreführung des Lesers zu
tun? Die Beiträge sind, wie schon gesagt, nicht gezeichnet; wir
wissen also nicht, ob der Autor in Europa oder in den USA
sitzt. Sitzt er in den USA, so ist es möglich, daß ihm die Kunde
von diesem Schreiben Plancks zur Zeit der Abfassung seines

Beitrages nicht zu Ohren gekommen ist. Halten wir also
zurück mit dem Vorwurf der bewußten Irreführung. Das große
Werk selbst aber, für das so viele Autoren verantwortlich
zeichnen, kann sich, so lange es an Planck als an einem Zeugen
für den Christenglauben festhält, dem Vorwurf der Tarnung
und der Vernebelung eines offenkundigen Tatbestandes schwer-

lieh entziehen.

II. Aehnlich steht es mit dem zweiten Vernebelungsmanöver.
Wie in allen christlichen Schriften, so wird auch Jesus hier

gerühmt für seine Gleichnisse, für seine Kunst also, in
verständlichen Gleichnissen seine Lehre dem Fassungsvermögen
seiner einfachen Zuhörer anzupassen. So lesen wir Seite 270:

«. und niemand hat wie er diese alte Methode der
Unterweisung so wirksam benutzt, um seine Lehre dem einfachen

Volk, dem er predigte, nahezubringen.»
So einfach liegen die Dinge nun doch nicht. Das Lob mag

seine Berechtigung haben für Matthäus 13 und andere Stellen.
Ganz andere Töne aber finden wir in Lukas 8, 10. Da die Jünger

das Gleichnis vom Sämann nicht verstanden haben und

um genaueren Bescheid bitten, sagt Jesus wörtlich: «Euch ist's

gegeben, zu wissen das Geheimnis des Reichs Gottes; den an¬

dern aber in Gleichnissen, daß sie es nicht sehen, ob sie es

schon sehen, und nicht verstehen, ob sie es schon hören.» Also
— Jesus will just nicht verstanden werden; er redet in Gleichnissen,

damit die andern ihn und das «Geheimnis des Reichs
Gottes» nicht sehen und nicht verstehen. Das deckt sich mit
Markus 4, 11 und 12, wo das noch deutlicher ausgesprochen
wird: «Denen aber draußen widerfährt es alles durch Gleichnisse.

Auf daß sie es mit sehenden Augen sehen und doch nicht
erkennen, und mit hörenden Ohren hören und doch nicht
verstehen. Auf daß sie sich nicht dermaleinst bekehren und ihre
Sünden ihnen vergeben werden.» Auch hier also wird es ganz
deutlich: Die andern, die draußen stehen, die sollen es nicht
verstehen und nicht erkennen; sie sollen sich nicht bekehren
und ihre Sünden sollen ihnen nicht vergeben werden. (Siehe
«Freidenker»: «Die fatale Prädestination», Heft 9/57.) Wahrlich,

das ist der Christus in Michelangelos gewaltigem Bild
«Das Jüngste Gericht» in der Sixtinischen Kapelle; das ist der
Christus, der dort mit harter Verdammungsgebärde die
Verdammten in die Hölle hinunterschleudert. Obwohl dieser

unerbittlich-grimmige Jesus in zwei von den vier Evangelien in
der Gleichnisfrage sich auswirkt, wird er von der christlichen
Apologetik gründlich beschwiegen ; sie kann nun einmal diesen
durch zwei Evangelien bezeugten Verdammungschristus nicht
verwenden ; für die Apologetik gilt nur das süßliche Bild eines

Jesus, der segnend und mild verzeihend im Lande umherzieht,

ein Lämmlein an seine Brust drückt, die weichen Hände
segnend auf weiche Kinderköpfchen legt, wie ihn uns ja die
Konfinnationsbilder zur Genüge zeigen.

Auch unser christliches Prachtswerk will nur diesen süßlichen

Jesus kennen, denn nur dieser ist für seine Propaganda
verwendbar. Der andere Jesus, obwohl er von der guten Hälfte
der biblischen Tradition bezeugt wird, wird ausgelassen,
totgeschwiegen — ein ausgesprochenes Vernebelungsmanöver
sicher auch dies!

Damit haben wir nur zwei Beispiele christlicher Vernebe-

lungstaktik herausgegriffen und aufgedeckt. Unsere Leser
sollen, auf Grund dieser beiden Beispiele, erkennen und begreifen:

Das Prachtswerk «Die großen Religionen der Welt», das

heute durch so viele Hände geht, so viel gelesen und bewundert

wird, ist ein Listrument im Dienste christlicher
Propaganda; auch hier schreckt die christliche Propaganda vor Ver-

nebelungsmanövern nicht zurück. Da wir Weltkinder diesen

Vernebelungen nicht zum Opfer fallen wollen, ist das Werk,
besonders in seinen christlichen Partien, nur mit großer
Vorsicht zu genießen. Omikron

Der Existenzialismus
und seine Folgen
Von Prof. Friedrich Tramer, Brno, Tschechosloivakei

Von dem unheilvollen Einfluß einer philosophischen
Strömung, die nach dem Ersten Weltkrieg in Deutschland einsetzte
und an die Namen Martin Heidegger und Karl Jaspers ge-

knüpft ist, ich meine den Existentialismus, soll hier die Rede
sein.

Die pliilosophische Situation jener Zeit, in der die Existenz-
philosophie in Europa ihre ersten Wurzeln schlug, war cha-

66



rakteristisch durch ein Zurücktreten der methodologisch-er-
kenntnistheoretischen Probleme, wie sie Wilhelm Dithley in
seinen Werken durchleuchtete, durch eine Wendung zum
Objekt, wie es in der Phänomenologie Husserls deutlich zutage
tritt, durch eine Wiederbelebung der Metaphysik (Nicolai
Hartmann) und durch die Idee einer philosophischen Anthropologie,

wie wir sie in den Werken Max Scltelers vorfinden.
Der Existentialismus ist für uns ein Phänomen der spätbürgerlichen

Entwicklung in Europa, die mit Sören Kierkegaard
seinen Anfang nahm. Er stellt eine spontane, auf Furcht und
Angst vor dem Leben ausgerichtete Auflösung bis dahin
geschaffener Kulturwerte dar, die mit dem Eintritt des Kapitalismus

in seine imperialistische Phase das gesamte Kultur- und
Geistesleben ergriff und in einer Atmosphäre krankhafter
Impulse in der Kunst, im Theaterleben, in Literatur und Philosophie

verheerende Folgen gezeitigt hat.
Diese philosophische Richtung hat auf das Denken, Fühlen

und Handeln der Menschheit, die von ihr infiziert wurde, am
Ende des Ersten Weltkrieges und später am Vorabend der
Machtergreifung Hitlers einen unheilvollen Einfluß ausgeübt.
Denn mit ihrem sogenannten «heroischen Realismus», der der
nazistischen Ideologie von der «heroischen Lebensauffassung»
eng verwandt ist, hat sie breite Schichten des denkenden
Deutschland ergriffen und eine Periode des tristesten Nihilismus

eingeleitet.
Wovon geht nun die Existenzphilosophie aus, um die «heroische

Haltung», die sie mit der nazistischen Weltanschauung,
mit den Millionen junger Deutscher in einen imsinnigen, frevelhaft

gewollten Krieg getrieben wurden, gemeinsam hat, als die
ihr eigentümliche zu begründen? Von dem Begriff der Wiederholung

als der Form der existentiellen Zuspitzung, in der das

Dasein auf jedes Ausbiegen in die Zukunft oder in die
Vergangenheit verzichtet und seine ganze Kraft im gegenwärtigen
Augenblick sammelt, von diesem Begriff der Wiederholung, in
der das neu zu Verwirklichende nichts in der Zeit der Ver-

Briefe an Ernesto

1. Fortsetzung

Gestern war der General wieder hier, und wir sind uns in die
Haare geraten Mit seiner nasalen und unerträglichen Stimme
sagte er, daß wir Idealisten seien, wo die Welt sich nicht ändern
lasse, die Menschen immer böse gewesen seien, Egoisten. ,Einver-
standen' sagte ich, -aber dann müssen Sie gestehen, daß Jesus eine
Narretei begangen hat, auf die Erde zu kommen, um sich für das
menschliche Geschlecht zu opfern, denn Sie sehen recht wohl, daß
das nur armselige Früchte gebracht hat: Auch die Priester, denen
Sie so wohl wollen, weshalb mühen sie sich auf der Kanzel ab,
wenn sie wissen, nicht eine Spinne aus dem Loch zu locken?' Als
er dann auf die Religion kam, stieg der Ton um einige Grade. Er:
Gebete, Gebete braucht es.' Und ich: ,Taten, Taten verlangt Gott
viel mehr. Glauben Sie im Automobil ins Paradies zu fahren, weil
Sie sich den kirchlichen Geboten unterworfen haben? Sie haben
stets den Herrn gespielt, immer ihrem Eigennutz gedient und sich
begnügt zu sagen ..Mir ist niemals jemand auf die Hühneraugen
getreten', als ob die Welt nur für Sie wäre geschaffen worden.
Wenn Gott so wäre, wie Sie sich ihn vorstellen, hätte ich keine
Achtung vor ihm.' (Mai 1931.)

Auch ich wende mich an ein höchstes Wesen, das die Gerechtigkeit
und die Güte verkörpern sollte. Aber ich fühle es mir so ferne,

daß es mir nicht gelingt, zu ihm den geringsten Zug von Verständnis

und Liebe zu empfinden.
Die Masse? Sie ist leider immer dieselbe, schrecklich leer,

eigensüchtig, das größte Meisterwerk der Dummheit, das Gott geschaffen
hat. (September 1931.)

Hast Du von dem Manne gehört, der in der Peterskirche in Rom
eine Handvoll Münzen der Statue des armen Heiligen ins Gesicht

gangenheit, sondern nur eine ewige Möglichkeit menschlichen
Existierens bedeutet. Denn in dieser als reine Wiederholung zu
vollziehenden Entschlossenheit ist derjenige Punkt erreicht, an
dem sich die Existenzphilosophie aus eigener Kraft den
auflösenden Relativierungen des geschichtlichen Bewußtseins
entgegenstellen kann. In diesem Punkte ist die Existenzphilosophie

wie in manchen anderen der nationalsozialistischen
Weltanschauung Pate gestanden, hat sie stark beeinflußt und hat
ihr, um ein Wort aus dem Buche von Karl Jaspers «Vernunft
und Existenz» (Groningen 1935, S. 105) zu gebrauchen, die
Fackel gereicht, die die nazistische Ideologie

«von sich aus ergreift und am Ende vielleicht nur als verglimmenden
Funken weiterträgt, bis der nächste sie wieder zu heller Flamme
entzündet .»

Denn auch Hitler war ein leidenschaftlicher Gegner der objektiven

Wahrheit und bekämpft sie, wo es nur anging. In seinem
mystischen Irrationalismus konnte der Nationalsozialismus
natürlich die objektive Wahrheit nicht brauchen. Seine
Weltanschauung, die auf leeren Schlagworten, wie z. B. auf dem vom
«Blut und Boden», der Reinhaltung der «arischen Rasse», der
«heroischen Haltung» und älmlichem aufgebaut war, war jeder
vernünftigen, logischen Erwägung, jedem selbständigen Urteil,
jeder menschlichen Regung und den primitivsten Forderungen
der Humanität unzugänglich. Darum sagt mit vollem Recht
Georg Lukäcs in seinem aufschlußreichen Werke «Die Zerstörung

der Vernunft» (Aufbau-Verlag Berlin 1954, S. 575 f.) :

«. der agnuzistische Irrationalismus, der sich in Deutschland von
bis zu Klages, Heidegger und Jaspers entwickelt hat, hat als
Endresultat eine ebenso leidenschaftliche Ablehnung der objektiven
Wahrheit, wie sie bei Hitler aus anderen Motiven und mit anderen
Begründungen vorhanden ist.»

Für den Existentialismus ist nur das Subjektive von Bedeutung,
während er z. B. jede objektive Deutung der Geschichte, die
sich als natürliche und selbstverständliche Sinngebung des

menschlichen Tuns ergibt, ableimt und nur — jetzt zeigt sich

warf, der sich seit Jahrhunderten den Bronzefuß küssen lassen
muß, ohne dagegen protestieren zu können? Natürlich hat man
ihn verhaftet; heute lassen sie ihn als einen Verrückten laufen.
Aber niemand wird das glauben. Die Geste war zu bezeichnend.
Armer Petrus! Er hätte gewiß nicht vorausgesehen, daß seine
Nachfolger so aus der Art geraten würden: er lebte immer als ein armer
Teufel wie sein Meister und würde entsetzt sein, wenn er die
Beichtümer und den phantastischen Luxus des päpstlichen Bahnzuges

sähe Es ist wirklich erfreulich, daß man die Veröffentlichung

der Erinnerungen von Garibaldi erlaubt hat in einer so

religiösen Zeit. Lieber Garibaldi! Alles, was er von den Priestern
dachte, denke auch ich Mir sind, wie dir, die unendliche Zahl
von Dornen aufgefallen, die sich dieses Jahr wunderbarerweise mit
Blut gefärbt haben und wieder aufblühten Was sind die
Kindermärchen im Vergleich mit denen, die man den Erwachsenen
erzählt? (April 1932.)

Ich habe angefangen die Bibel zu lesen; ein unwahrscheinlicheres
Märchen als ,Rotkäppchen'. Ich unterhalte mich damit wie Buby
(ein Enkelkind) mit dem .Corrierino dei Piccoli'. (Juli 1932.)

Ich lese immer noch in der Bibel. Sie muß ein Mann geschrieben
haben mit reicher Phantasie, aber ohne allen gesunden Menschenverstand.

Seltsam, wie Moses, der so viel Vertrauen in den lieben
Gott hatte, immer auf einen Berg steigen mußte, um mit ihm zu
sprechen, während die Scharen ihn unten erwarten mußten. Am
meisten hat mich die Erbauung der Arche amüsiert. ,Mach sie, wie
ich Dir gezeigt habe.' (Man sieht, daß Gott ein Modell vom Himmel

herabgebracht hatte.) Und sie sollte ganz von Gold sein mit
zwei goldenen Erzengeln und mit einem Sardonyx, einem Smaragd
und einem Topas besetzt. Denke! In jener Epoche kannte man
schon den Wert der Edelsteine und verstand sie zu bearbeiten
Die Rasse der Priester war damals wie heute. Ich bin dahin
gelangt, daß es genügt, wenn etwas von einem Priester bestätigt wird,
damit ich das Gegenteil glaube. Liebster, wir wollen uns damit be-

67



der unheilvolle Einfluß dieser Weltanschauung auf die
nazistische Ideologie — den subjektiven Einsatz des Einzelnen, der
sich bald als «Führer», bald als «Duce», bald als Diktator oder
Despot gebärdet und dem für seine Ziele und Absichten alle
Mittel, selbst List und Betrug und die blutigste Tyrannei, gut
genug sind, als das Entscheidende anerkennt. Dieses spannungs-
hafte Verhältnis zur Welt, das den Existentialismus charakterisiert,

tritt gegenüber der geschichtlichen Wirklichkeit in
verschärfter Form zutage. Denn hier zeigt sich der unselige
Einfluß dieser Weltanschauung, die noch viel mehr Unheil
angerichtet hätte, wenn einem Manne wie Hitler oder Goebbels
diese Philosophie bekannt gewesen wäre, auf die sie sich dann
wie auf einen Kanon hätten berufen können. Denn das, was
diese Philosophie auf diesem Sektor geleistet hat, wäre für die
Mäimer des «Tausendjährigen Reiches» eine wissenschaftliche,
philosophisch scharf formulierte Bestätigung dafür, daß sie bei
ihren Verbrechen, Morden und ihren Schandtaten überhaupt
ganz richtig in existenzphilosophischem Sinne gehandelt haben.

Man lese nur, was ein bekannter deutscher Philosoph,
Professor an der Universität Mainz, Otto Friedrich Bollnow, über
die «heroische Haltung» im existenzphilosophischen Sinn in
einem 1942 erschienenen Buch sagt:

«Die Unheimlichkeit der Welt und die Ungeborgenheit der menschlichen

Stellung in ihr bedingen zugleich ein neues Verhältnis zur
Geschichte, bei dem das menschliche Tun nicht von vornherein durch
eine bestimmte Sinngebung des objektiven Geschichtsverlaufs
gesichert erscheint, sondern in das Dunkel einer noch unentschiedenen
Zukunft hineinreicht. Erst jetzt, wo das menschliche Leben zum
wirklichen Wagnis wird, wird ein letzter Sinn des unbedingten Einsatzes
deutlich, der vom späteren Erfolg oder Mißerfolg unabhängig ist. Erst
jetzt tut sich eine neue Größe und eine neue Härte im menschlichen
Verhältnis zur Geschichte auf .» (Otto Friedrich Bollnow,
«Existenzphilosophie» in «Systematische Philosophie», herausgegeben von
Nicolai Hartmann, Kohlhammer-Verlag 1942, S. 419).

Daran schließt sich die abschließende Bemerkung: «Dies führt
notwendig zu einer neuen, heroischen Haltung .» Welche
heroische Haltung dies war, haben wir mit Schrecken imd Ent-

gnügen, einen Altar errichtet zu haben für unsere Gedanken der
Gerechtigkeit und der Freiheit. (Oktober 1932.)

Ich dachte an dein hartes Los und wußte nicht, ob ich mich
dafür an die Welt oder an Gott halten solle. Ja, de Maistre muß
recht haben, der die Gottheit für ungerecht und grausam hielt
Der Schöpfer dieser arg stupiden Welt scheint mir wie ein äußerst
schreckliches Wesen. (April 1933.)

Ich bin mit den Briefen von Settembrini (aus dem italienischen
Risorgimento) fertig geworden. Mir wurde übel beim Lesen all
dieser Irrtümer und Leiden. Was machte der liebe Gott? Wie oft
könnte man diese Frage wiederholen! Ich kann nicht verstehen,
wie die naiven Leute glauben können, daß er sich individuell mit
uns befaßt. Man wendet sich an ihn, um im Lotto zu gewinnen, um
einen Buben zu bekommen, damit der Hausmeister die Miete
herabsetze Ich glaube, wenn wir so betrügerisch, inkonsequent,
verrückt sind, verdanken wir das ihm, der uns einen Instinkt
mitgegeben hat, ärger als den der Tiere. Oft beneide ich diese Naiven,
die alle Märchen der Priester glauben und damit ruhig leben in der
Gewißheit, daß es für jede ihrer Schlechtigkeiten Absolution gibt,
und wenn sie sterben, haben sie ein bißchen im Fegfeuer zu brennen;

danach aber kommen sie in den Himmel zwischen die Cherubinen

und Seraphinen. Auch meine Rina (die Magd), die eine

intelligente Person ist, hängt sehr an der Kirche. Sie steht jeden
Sonntag um halb sechs auf, um in die Messe zu gehen, freitags
macht sie mir Fastenspeisen (ihr macht es Freude und mir ist es

gleich, also lasse ich sie machen). Aber wenn ich sie reden lasse,
merke ich, daß sie nicht das geringste von Persönlichkeit besitzt.
Sie ist geboren, um zu arbeiten und zu gehorchen. Zum Denken
sind die dazu berufenen Personen da Diese braven Leute haben
die Genugtuung, daß man sie unser gutes Volk' nennt, unsere
lieben Kinder, stets bereit, auf die Stimme ihres Vaters zu hören'.
Wie viele Fliegen fängt man mit ein bißchen Honig. (Juni 1933).

Ich hoffe, daß Du und Deine Leidensgenossen Weihnachten ziemlich

gut verbracht haben. Ihr seid Jesus gewiß näher, trotz Eures

setzen in den Jahren 1939—-1945 feststellen können. Denn unter
dem Banner dieses Schlagwortes sind viele Millionen junger
Deutscher in einen verbrecherischen Krieg hineingehetzt worden

und viele von ihnen haben im Zeichen des Hakenkreuzes
die furchtbarsten Verbrechen, die die Weltgeschichte kennt, an
Millionen unschuldigen Menschen nur deshalb begangen oder,
wie sie nach dem Zweiten Weltkrieg sagten, begehen müssen

(im Auftrag des «Führers»), weil diese nicht der «arischen
Rasse» angehörten

Es ist eine entsetzliche Tragik im Weltgeschehen, daß ein so

bedeutender Gelehrter wie Bollnow diese zu einer Katastrophe
steuernde Gedankenkonstruktion weltanschaulich zu
untermauern suchte, wenn er, wie oben bereits angeführt, sagt :

«Erst jetzt, wo das menschliche Lehen zum wirklichen Wagnis wird.
wird ein letzter Sinn des unbedingten Einsatzes deutlich, der vom
späteren Erfolg oder Mißerfolg unabhängig ist. Erst je-tzt tut sich
eine neue Größe und eine neue Härte im menschlichen Verhältnis zur
Geschichte auf.»

Diese Grundgedanken des Existentialismus haben bis in die
jüngste Zeit ihre Wirkung nicht verfehlt. Der bekannte spanische,

seit längerer Zeit in England lebende Politiker und Führer

des Welt-Liberalismus, Salvador de Madariaga, der in der
«Neuen Zürcher Zeitung» oft genug das Wort zu weltpolitischen

Problemen ergreift, verficht ganz im Sinne einer Existen-
tial-Philosophie den Gedanken einer heroischen Lebensführung

und -haltung, wenn er in einem seiner Aufsätze schreibt:

«Es ist eine Tatsache, daß die Menschen Lebensformen entwickelt
haben, die als eine Selbstverständlichkeit gelegentliche und auch
ziemlich häufige Kriege einschließen. Im Laufe der Zeit haben sich
die Menschen daran gewöhnt, Seite an Seite mit der am Rande ihrer
Existenz lauernden Gefahr dieser Heimsuchung zu leben .»

Bei diesen Worten wird der Leser unwillkürlich einerseits an
des amerikanischen Außenministers Dulles Ausspruch vom «Leben

am Rande des Abgrunds» erinnert, andererseits an die vorhin

zitierten Worte des Philosophen Bollnow.

geringen Glaubens, als alle die Lobpreiser der katholischen
Religion, von denen neunzig Prozent den Lehren Christi so ferne sind
wie ich dem Nordpol. Die Kirchen sind überfüllt. Doch höre ich
die Stimme Jesu: ,Mein Haus heißt Gebetshaus, ihr aber macht
daraus eine Räuberhöhle.' Auch höre ich einen Ruf ,Wehe euch,
Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr zahlt der Kirche den Zehnten
und vernachlässigt die wichtigsten Bestimmungen des Gesetzes: die

Gerechtigkeit und die Barmherzigkeit.' Aber die am lautesten die

Notwendigkeit der Religion predigen, sind diejenigen, die in Wahrheit

nicht an sie glauben und sie für alles andere als für geistliche
Zwecke einsetzen. (Dezember 1934.)

Sie sagen im Namen Gottes zu wirken, während ihre Taten alle
zur Ehre und zum Ruhm des Teufels dienen. (Februar 1936.)

Jedes Jahr ging von Italien ein Sonderzug mit Kranken nach
Lourdes für die Wunderheilungen, welche «unsere Madonnen»
nicht fertigbrachten. Aber jetzt ist Lourdes verboten. Dieses Jahr
gehen die Kranken nach Loreto zu jenem wundertätigen Bild, das

vor einigen Jahren sich durch eine Feuersbrunst zerstören ließ.
Jetzt ist dort eine Kopie. Aber ein Volk wie das unsrige kann man
hinführen, wohin es einem gefällt2.

Heute hat jede Familie ihr Kreuz. Man sollte meinen, das Schöne
und Gute würden wir nur im Jenseits finden. Nach dem was die
Welt seit ihren Anfängen gewesen ist, kann ich nicht sehr auf die
Großmut ihres Schöpfers bauen. Einst hielt ich es für eine entsetzliche

Gotteslästerung zu sagen, daß wir .nach seinem Bilde'
gemacht seien. Heute sage ich mir, daß der Satz sehr gut gelten mag.
Mit wie viel Genie ist es ihm gelungen, zu erreichen, daß kein Ge-

2 (Vgl. hierzu eine Stelle aus dem Tagebuch von Galcazzo Ciano vom
2. November 1942: Mussolini sagte ihm, er habe sich zu gewisser Zeit
entschlossen, Italien auch für die Wunder vom Ausland unabhängig,
autark zu machen und das dem Vatikan mitteilen lassen. Dieser
lancierte daraufhin die Madonna von Loreto als Konkurrenz zu der von
Lourdes. Und man müsse anerkennen, daß er damit ein prima Geschäft
gemacht habe.)

68



Es ist sehr interessant festzustellen, daß auch Bollnow im
Jahre 1942 (Stalingrad!) mit einem späteren «Mißerfolg» rechnete,

ihn ins Kalkül zog, aber trotzdem — er lebte im
«Tausendjährigen Reiche» und glaubte den Reden des «Führers» —
in ihm «den letzten Sinn des unbedingten Einsatzes» erblickte,
der in «heroischer Haltung», eventuell unter den Klängen des

Badenweilermarsches gewagt werden mußte Daß sich aber
dieser heroische Einsatz für eine menschlich verwerfliche und
ethisch in jeder Hinsicht abzulehnende Sache geltend machte,
davon spricht Bollnow allerdings nicht. Wir aber werden es

niemals einsehen können, daß «die Unheimlichkeit der Welt
und die Ungeborgenheit der menschlichen Stellung» ein neues
Verhältnis zur Geschichte bedingen, «bei dem das menschliche
Tun nicht von vornherein durch eine bestimmte Sinngebung
des objektiven Geschichtsverlaufs gesichert erscheint», und
große Schandtaten rechtfertigen können, die den primitivsten
Forderungen der Menschlichkeit widersprechen.

Diese vor dem Weltgewissen nie zu rechtfertigende Haltung
hat ein anderer Existentialphilosoph, Martin Heidegger, mit
der «verwegenen Angst» zu begründen versucht, die für ihn
eine Folge des «Hingehaltenseins in das Nichts» ist imd die
auch das existentielle Verhältnis zur Geschichte kennzeichnen
soll.

Wo sich Bollnow geradezu als Interpret und Wortführer der
nazistischen Ideologie aufspielt und wo wir ihm mit aller
Entschiedenheit widersprechen müssen, ist der Punkt, von dem aus
der «Freude an der Gefahr und der Rückhaltlosigkeit des

Einsatzes» («Existentialphilosophie», S. 430) auf eine «selbstvergessene

Hingabe an eine Sache» schließt, die «nur auf dem
Boden eines tragenden Glaubens möglich ist». Hier eine
Verbindung zwischen einer schon zu einem «Glauben» erstarrten
Weltanschauung, wie es die nationalsozialistische war — sie

war nach C. G. Jung eine «psychische Realität» eine
Weltanschauung, die sich in einem blutrünstigen Haß gegen anders

schöpf ein wenig Ruhe haben kann! Wenn es dem Schöpfer Spaß
macht, das Durcheinander zu betrachten, das er geschaffen, kann
man wirklich nicht sagen, daß er einen feinen Geschmack habe
Als arme Enttäuschte begnügen wir uns damit, die alten Märchen
auswendig zu lernen, während wir besser täten, Nutzen zu ziehen
aus den Lehren des armen Christus, den die menschliche Schlechtigkeit

ans Kreuz geschlagen hat und den seine Vertreter verraten
haben. (Juli 1936.)

Kein Volk ist so wenig religiös wie die Spanier. Es wird so sein
iu allen Nationen, wo zu viele Kirchen und Priester sind. Aeußer-
lichkeiten, Götzendienst, Aberglaube werden verwechselt mit
Religiosität, während das alles mit dieser doch gar nichts zu tun hat.
Es ist komisch, wie manche Männer — und nicht die schlechtesten
— sagen, eine Frau ohne Religion sei ein Monstrum, etwas
Abstoßendes. Sie verstehen dabei unter Religion die Messe, die Beichte,
den Rosenkranz. Ich habe nie begriffen, weshalb diese famose
Religion besonders für die Frauen nötig sein solle. Diese meine
Verständnislosigkeit wird mich wohl entfernt haben von allen
kirchlichen Praktiken. Mit dem lieben Gott verstehe ich mich auf
meine Weise, und wenn wir nicht immer einiggehen, so ist es mehr
seine als meine Schuld. Ich gebe mich vor ihm, wie ich bin, und er
verhüllt sich zu sehr in das Geheimnisvolle. (Dezember 1936.)

Die Armen machen mir so viel Sorge. An die Haustüre kommen
einige alte Leute schlotternd vor Kälte in ihrer schlechten
Kleidung, mit Schuhen ohne Sohlen, mit dem Hunger im Gesicht
geschrieben. Ist es kein Hohn zu sagen, daß die göttliche Vorsehung
auch an die Vögelchen denkt, wie die Schulbücher lehren? Ach
nein, sie sorgt sich weder um die Vögel noch um die arme geplagte
Menschheit! Wenn man uns das Warum dieses unbegreiflichen und
stupiden Lebens erklärt hätte, würden wir vielleicht an einen guten
Gott glauben können. Aber so, im völligen Dunkel, ist es nicht
möglich, uns von Gott eine gute Meinung zu bilden. Und wieviele
Leiden kennen wir nicht! (November 1937.)

geartete und gesittete Menschen austobte, einer Weltanschauung,

die die Vergottung eines wahnsinnigen Verbrechers auf
ihre Fahne geschrieben hatte, mit einem «tragenden Glauben»
und einer «neuen Gläubigkeit» herstellen zu wollen und sich
noch dazu auf das Denken Kierkegaards zu berufen, halte ich
für völlig absurd und für eine Verunglimpfung des Namens
des großen dänischen Philosophen.

Den gleichen irrationalen, mystischen Standpunkt des Denkens

nahm auch schon ein früherer Vorläufer des Faschismus,
H. St. Cliamberlain, in seinem 1909 in München erschienenen
Kantbuche ein, wenn er S. 751 den Wert der Wissenschaft
nicht in ihrem Wahrheitsgehalt erblickte — «ist dieser doch
lediglich symbolisch — sondern in ihrer methodischen
Brauchbarkeit in der Praxis und ihrer bildenden Bedeutung
für die Phantasie und den Charakter».

Aber auch Jaspers, ein sonst so vorsichtiger Denker, kommt
zu einem ähnlichen Ergebnis wie Heidegger, wenn er die
Möglichkeit eines bleibenden Erfolges in der Menschheitsgeschichte

überhaupt leugnet und das Scheitern als das notwendige

Ende jeden existentiellen Einsatzes ansieht: «Chiffre der
Geschichte ist das Scheitern des Eigentlichen» («Philosophie»,
III. B., S. 183).

An einer anderen Stelle seines Werkes (Seite 227 des 3.
Buches) sagt er:

«Was eigentlich ist, das tritt mit einem Sprunge in die Welt und
ererlischt, indem es sich verwirklicht.»

Hier hat Jaspers das existentielle Verhältnis zur Geschichte in
einem Bilde gezeigt, das den existentiellen Einsatz des
Menschen mit heroischer Haltung einer Naturkatastrophe von
unvorstellbarem Ausmaß, vergleichbar einer Atombombenexplo-
sion, gleichsetzt. Das Eigentliche tritt eben nach Jaspers mit
einem Sprung, also überraschend, explosiv in die Welt und
erlischt, ganz genau wie das plötzliche Aufflammen eines Sternes

am Himmel, einer Nova, dem eine Explosion zugrunde liegt.

Frau Rossi war nur knapp dadurch dem Tode entgangen, daß
ein Baum am Straßenrand einen entgleisenden Lastwagen
aufgehalten hatte. Die Leute, die herum standen, wiederholten uns, daß

wir der Madonna danken müßten für das von ihr gewährte Wunder.

Weshalb sollte sie sich für uns interessieren, während sie so
viele im Kriege töten läßt? Kurz, wir sind noch einmal geschont
worden. Es ist ein Zeichen, daß unsere Stunde noch nicht
gekommen ist. Gott weiß, daß er mir zuerst zeigen muß, wie stark
und unerbittlich seine Gerechtigkeit ist. (Januar 1938.)

Die Regen haben angefangen, und sehr wahrscheinlich werden
sie den ganzen Monat andauern. Es geht so wie als ich im Kloster
war: Erst machte man der Madonna Novenen, damit sie den Regen
gewähre. Und danach unfehlbar, damit sie ihn aufhören lasse.

Vorsichtigerweise jedoch wartete man mit der Novene, bis man
das Ende der Trockenheit voraussah; und ebenso bis der Regen
sich seinem Ende zu nähern schien. So pflegte selten die Gnade der
Madonna auszubleiben. (April 1938.)

Das Ideal des kleinen Bürgertums ist, dahinzuleben ohne große
Sorgen Ihre Religion ist oberflächlich; sie nehmen sie mit
geschlossenen Augen an, weil sie ihnen schon gekocht und vorgekaut
gereicht wird. Oberflächlich sind ihre Fähigkeiten, oberflächlich ist
auch ihre Familienliebe, die fast stets auf einem tiefen Egoismus
beruht. (August 1939.)

Die Menschheit kann nur leben, weil sie hoffen kann bis zum
letzten Atemzug. Der Eine stirbt in der Hoffnung, im Jenseits die
Freuden des Paradieses zu finden und vielleicht das goldene Brot,
das ein Priester von der Kanzel herab den Bauern von Bergamo
versprach (heute würden sie sich mit Weizenbrot zufrieden geben).
Der Andre hofft einen Terno im Lotto zu gewinnen. Heute leben
beide Kriegsparteien, wenn nicht der Gewißheit, so doch in der
Hoffnung eines entscheidenden Sieges.» (Juli 1942.)

Fortsetzung folgt.

69



Es ist charakteristisch für die Existenzphilosophie, daß sie
die heroische Haltung des Menschen, die sie der Explosion
eines Sternes im Weltenraum gleichsetzt, von dem Wissen um
die Gefahr und die Möglichkeit des Unterganges herleitet und
mit einem Bilde aus dem Naturgeschehen im Weltall zu
begründen und zu rechtfertigen sucht.

Die gewaltigen Naturphänomene und Naturkatastrophen im
Weltall dürfen aber doch niemals als Gleichnis oder gar Vorbild

für ein menschliches Handeln herangezogen werden!
Im gleichen Sinne und mit derselben Betonung des

heroischen Einsatzes sagt Heidegger in seiner Rektoratsrede, ein
Wort Piatos verdolmetschend: «Alles Große steht im Sturme.»
Ob Plato aber mit diesem Satze für eine heroische Haltung im
existenzphilosophischen Sinne und für das Wagnis des
existentiellen Einsatzes «mit einem Sprung in die Welt»
eingetreten ist, bezweifle ich sehr.

In diesem Gedanken der Existentialphilosophie, die den
irrationalen, mystischen Ursprung nicht verleugnen können, haben
wir meiner Meinung nach die Wurzeln der nazistischen Ideologie

vom Heroismus in der Lebenshaltung und im Einsatz für
«Volk, Führer und Vaterland» zu suchen. Diese Tendenzen
einer dekadenten, geradezu dem Weltuntergang zustrebenden,
ihn vorausahnenden und ihn gläubig hinnehmenden
Weltanschauung, waren den Desperados der nazistischen Führerclique,
die nach dem Vorbild ihres Meisters alles auf eine Karte setzten,

sehr willkommen, um ihre unzähligen Verbrechen mit
einer ihr gläubig verschworenen Gefolgschaft zu vollenden.

Begriff und Aufgabe der
allgemeinen Bildung

Im Zusammenhang mit der Aufgabe der Freidenker-Schulung

taucht unvermeidlich das Problem der allgemeinen
Bildung auf, weil die weltanschauliche Schulung auf allgemeiner,
umfassender, enzyklopädischer, universeller Bildungsgrundlage
aufgebaut werden muß. Weltanschauliche Bildung ist
notwendigerweise allgemeine Bildung. Ihr Gegenstand ist die Welt
oder das Allgemeine und Ganze. Weltanschauliche Bildung
erfordert infolgedessen Unterrichtung über den Eindruck in
alle wesentlichen Glieder der Weltstruktur, alle Sphären oder
Abteilungen der Wirklichkeit.

Gemeinhin wird unter allgemeiner Bildung jener Schultypus
verstanden, der von allem etwas vermittelt, wie er bei uns in
der Mittelschule oder im Gymnasium verwirklicht ist, und der
mit dem Maturitätszeugnis abschließt. Auch die Volksschule ist
allgemeinbildend, während die Berufsschulung der speziellen
Fachausbildung zu einem Berufe dient. Die Hochschulen,
technische Hochschulen und Universitäten sind in diesem Sinne
ebenfalls Berufsschulen; denn ihr praktisches Ziel ist die
Ausbildung zu verschiedenen Berufen. Im Falle der Universität
steht diese Tatsache in offenbarem Widerspruch zum Begriff
der Universitas (Allgemeinheit), der der Universität ihre
Bedeutung gibt. Die Frage der Universität muß deshalb einmal
besonders behandelt werden.

In Wirklichkeit ist der Begriff der allgemeinen Bildung tiefer

und vielseitiger als gemeinhin angenommen wird. Es ist
folglich nötig, ihn einmal genauer zu analysieren. Er enthält
drei Seiten, die beachtet und unterschieden werden müssen.

Erstens enthält der Begriff der allgemeinen Bildung, wie in
der gewöhnlichen Vorstellung zum Ausdruck kommt, die Idee
der aZZseitigen, totalen, vollständigen, nicht nur vielseitigen
Information über die Welt; wodurch sie sich deutlich von der
Spezial- oder Fachbildung unterscheidet, deren Ziel es ist, Spe¬

zialisten oder Fachleute auszubilden. Die allgemeine Bildung
beruht infolgedessen auf der Weltsystematik oder Weltweis-
heit, wie sie von der Philosophie, von der allgemeinen
Wissenschaftslehre und dialektischen Logik ausgebildet wurde. Die
allgemeine Bildung vermittelt die wissenschaftliche
Weltanschauung, die zur erfolgreichen Lösung der sozialen und
politischen Probleme nötig ist, weil auf diesem Gebiet das bloße
Fachwissen und die Fachleute nicht mehr genügen. Die
Weltsystematik fußt auf dem Gegensatz von Objekt und Subjekt,
das heißt, von Gegen-stand (Welt) und Stand-punkt (Anschauung

und Wille) des Menschen, beziehungsweise von äußerer
und innerer Erfahrung, Sinnliclikeit und Denken, Materie und
Geist, Natur und Kultur. Dieser Zweiteilung entsprechend
gliedern sich die Wissenschaften in Naturwissenschaften und Kultur,

Sozial- oder Geisteswissenschaften. Jene arbeiten vorwiegend

induktiv, das heißt sie suchen in der konkreten Erfahrung
das Allgemeine imd Gesetzmäßige zu erkennen. Diese arbeiten
wesentlich deduktiv, das heißt sie beziehen den Inhalt der
konkreten, vielgestaltigen Erfahrung auf den allgemeinen
Begriff oder die Idee (Wille und Vorstellung) des Mensclien und
beurteilen und werten diesem Begriff gemäß. Die allgemeine
Bildung hat diese zwei Seiten der wissenschaftlichen Methode
klar herauszuarbeiten, verständlich und anwendbar
(praktizierbar) zu machen. Das kann sie nur, wenn sie alle Sphären
der Wirklichkeit konsequent und systematisch aus dem einen
und gleichen Prinzip des Menschen, das heißt aus dem Prinzip
der innern und äußern Erfahrung, der Vernunft und der
Wissenschaft behandelt. Die allgemeine Bildung vermittelt
infolgedessen die Spiegelung und Wertung, Sinngebung der
vielgestaltigen Welt im Einen und Allgemeinen des Geistes, der
Vernunft oder des Absoluten. Sie ist allgemeine Bildung, weil
allgemeine Beziehung von Allem auf das wahrhaft Allgemeine
des Geistes und des Menschen. Andere Weltanschauungsmetho-
den, wie Theologie und religiöse Symbolik, sind bei diesem
totalen wissenschaftlichen Vorgehen ausgeschlossen. Sie
erscheinen in der wissenschaftlichen Weltanschauung lediglich
als Objekte der wissenschaftlichen Untersuchung.

Wir sehen, der Sinn schon dieser ersten Seite des Begriffs
der allgemeinen Bildung ist wesentlich tiefer und komplizierter,

als die gewöhnliche Vorstellung weiß. Er beruht auf dem

philosophisch-wissenschaftlichen Grundgedanken der systematischen

Einheit der Welt und der Beziehung des Vielen auf das

Eine, Allgemeine und Ganze der Idee des Menschen oder des

Absoluten.
Zweitens enthält der Begriff der allgemeinen Bildung die

Idee der abseitigen, harmonischen Ausbildung der Persönlichkeit:

Befähigung zur exakten äußern und innern Erfahrung,
zur Hand- und Kopfarbeit, Bildung des Charakters und der
musischen Anlagen. Das praktische Ziel der allgemeinen
Ausbildung der Persönlichkeit besteht darin, den Menschen, wenn
nicht für alle, so doch für viele Berufe fällig zu machen und so
durch polytechnische (vielseitige) Ausbildung die negativen Folgen

der Arbeitsteilung und des Spezialistentums einzuschränken.
Im Zeitalter der Technisierungund Automatisierung ist diese

Zielsetzung nicht nur real, sondern notwendig. Wenn es noch gelingt,
das logisch-dialektische Denken und die ihm gemäße
Weltanschauung in Gang zu bringen, eröffnen sich hiermit ganz neue
Perspektiven der Erziehung und des geschichtlichen Fortschritts.

Drittens enthält der Begriff der allgemeinen Bildung die
Idee der allgemeinen Bildung und Ausbildung aller Menschen
bis zu dem Grade, wozu sie befähigt sind. Die Wissenschaft
kann erst dann vollkommen und erfolgreich wirksam werden,
wenn Alle ihr Prinzip anerkennen und danach handeln. Es

genügt nicht, die Menschen nur lesen, schreiben und rechnen
zu lehren. Man muß ihnen auf den verschiedenen Schulstufen
die wissenschaftliche Weltanschauung und die Lehre von der
Vernunft in pädagogisch geeigneter Weise beibringen. Dazu

70


	Der Existenzialismus und seine Folgen

