
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 8

Artikel: Drittes Freundschaftstreffen am Bodensee

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


weise erreicht war, Schleichwege zum alten Jdeal', Versöhnungen

zwischen Wahrheit und Ideal, im Grunde Formeln für ein
Recnt auf Ablehnung der Wissenschaft, für ein Recht auf
Lüge zu finden gewußt. Leibniz und Kant — diese zwei größten

Hemmschuhe der intellektuellen Redlichkeit Europas!»

P. 44: «Gewiß ist, daß alle Art Transcendentalisten seit Kant
wieder gewonnenes Spiel haben — sie sind von den Theologen
emanzipiert: welches Glück! — er hat ihnen jenen Schleichweg

verraten, auf dem sie nunmehr auf eigene Faust und mit
dem besten wissenschaftlichen Anstände den Wünschen ihres
Herzens nachgehen dürfen. — Woher das Frohlocken, das beim
Auftreten Kants- durch die deutsche Gelehrtenwelt ging, die
zu drei Vierteln aus Pfarrers- und Lehrersöhnen besteht —
woher die deutsche Ueberzeugung, die auch heute noch ihr
Echo findet, daß mit Kant eine Wendung zum Besseren
beginne? Der Theologeninstinkt im deutschen Gelehrten erriet,
was nunmehr wieder möglich war Ein Schleichweg zum
alten Ideal stand offen, der Begriff ,wahre Welt', der Begriff
der Moral als Essenz der Welt (diese zwei bösartigsten Irrtümer,

die es gibt waren jetzt wieder, dank einer verschmitzt-
klugen Skepsis, wenn nicht beweisbar, so doch nicht mehr
widerlegbar darum eine Erkenntnistheorie, welche ,Grenzen
setzt', d. h. erlaubt, ein Jenseits der Vernunft nach Belieben
anzusetzen.»

P. 45 : «Gesetzt, daß alles, was der Mensch ,erkennt', seinen
Wünschen nicht genugtut, ilmen vielmehr widerspricht und
Schauder macht, welche göttliche Ausflucht, die Schuld davon
nicht im ,Wünschen', sondern im ,Erkennen' suchen zu dürfen

Es gibt kein Erkennen : folglich —¦ gibt es einen Gott :

welche neue elegantia syllogismi! Welcher Triumph des
asketischen Ideals Wer dürfte es nunmehr den Agnostikern
verargen, wenn sie, als die Verehrer des Unbekannten und
Geheimnisvollen an sich, das Fragezeichen selbst jetzt als Gott
anbeten?»

P. 54: «Wohin kam das letzte Gefühl von Anstand, von Achtung

vor sich selbst, wenn unsere Staatsmänner, sonst eine sehr
unbefangene Art Mensch und Antichristen der Tat durch und
durch, sich heute noch Christen nennen und zum Abendmahl
gehen?»

P. 120 : «Wenn das Christentum mit seinen Sätzen vom
rächenden Gotte, der allgemeinen Sündhaftigkeit, der Gnadenwahl

und der Gefahr einer ewigen Verdammnis recht hätte, so
wäre es ein Zeichen von Schwachsinn und Charkterlosigkeit,
niclit Priester, Apostel oder Einsiedler zu werden und mit
Furcht und Zittern einzig am eigenen Heile zu arbeiten; es

wäre unsinnig, den ewigen Vorteil gegen die zeitliche Bequemlichkeit

so aus dem Auge zu lassen.»

P. 124: «Die Natur ansehen, als ob sie ein Beweis für die
Güte und Obhut eines Gottes sei; die Geschichte interpretieren

zu Ehren einer göttlichen Vernunft, als beständiges Zeugnis

einer sittlichen Weltordnung imd sittlicher Schlußabsichten;

die eigenen Erlebnisse auslegen, wie sie fromme Menschen
lange genug ausgelegt haben, wie als ob alles Fügung, alles
Wink, alles dem Heil der Seele zuliebe ausgedacht und
geschickt sei; das ist nunmehr vorbei, das hat das Gewissen
gegen sich, das gilt allem feineren Gewissen als unanständig,
unehrlich, als Lügnerei, Feminismus, Schwachheit, Feigheit —
mit dieser Strenge, wenn irgend womit, sind wir eben gute
Europäer imd Erben von Europas längster und tapferster
Selbstüberwindung.»

P. 126: «Auch wir leugnen nicht, daß der Glaube selig
macht: eben deshalb leugnen wir, daß der Glaube etwas
beweist ¦— ein starker Glaube, der selig macht, ist ein Verdacht
gegen das, woran er glaubt, er begründet nicht Wahrheit, er
begründet eine gewisse Wahrscheinlichkeit — der Täuschung.»

Trotz unserer Vorbehalte — sie sind ja rein formaler Art.
— wissen wir dem Autor Grau und dem Verlag aufrichtigen
Dank für das hier vorliegende Werk. Und dank auch der Deutschen

Forschungsgemeinschaft für ihre Unterstützung der
Drucklegung. Denn immer besteht Gefahr, daß wir gerade in
unseren jüngern Jahren Nietzsches leidenschaftlichen Kampf
gegen den Christenglauben mit ebenso leidenschaftlicher
Anteilnahme verfolgen, daß wir uns als Jugendliche am heißen
Atem dieses Kampfes berauschen und von Nietzsches gewaltigem

Pathos mitreißen lassen; daß wir Nietzsches schweren

Kampf als pure Sensation erleben, ja genießen — nachher aber
Erlebnis und Sensation wieder abklingen lassen und sie
schließlich bei andern bereits durchgelebten und nachher zur
Ruhe gekommenen Jugendsensationen ablegen — und vergessen.

Nietzsches Kampf aber ist mehr als nur Sensation. Sein

Kampf muß geistesgeschichtlich und philosophisch durchaus
ernst genommen und muß in die große Problematik der
Gegenwartsphilosophie als heilsam belebende Unruhe eingebaut
werden. Wir dürfen da hinter guten Vertretern der gegenwärtigen

Theologie nicht zurückstehen. So schreibt das «Hochland»,

eine der vornehmsten katholischen Zeitschriften, in einer
Besprechung des Buches: «Nietzsche ist einer der schärfsten

Kritiker, den das Christentum in der Neuzeit gefunden hat.
Dennoch ist nie verkannt worden, daß man von ihm mehr über
christliche Haltung erfahren könne als aus einer Flut frommer
und erbaulicher Literatur. — Die hervorragende Studie bestätigt

so, daß sie selbst ebenso wie Nietzsches Werk und Leben
als Ausdruck verzweifelten Fragens nach der Wahrheit der
biblischen Religion ernstzunehmen ist.» Und Theologieprofes-
sor Dr. Fritz Buri (Basel) nennt in seiner kurzen Besprechung
in der «Theologischen Rundschau» das Buch ein Hochgericht,
dem er gerne einmal jeden einzelnen Theologen unterstellt
sehen möchte.

Darum glauben wir es verantworten zu dürfen, das Buch
trotz seiner Gelehrsamkeit und trotz seiner schweren Zugänglichkeit

doch auch noch in die Reihe derjenigen Veröffentlichungen

einzuordnen, von denen ein Leuchten hoffnungsvoller
Zuversicht wie ein Silberstreifen am Horizont der Zukunft
ausgeht. Omikron

Drittes Freundschaftstreffen
am Bodensee

(LGM) Wieder fanden sich über die Landesgrenzen hinweg
am Bodensee freigeistige Menschen zu einem persönlichen
Gedankenaustausch. Das erste Treffen 1952 in Rottweil hatte
zunächst einem persönlichen Kontakt zwischen schweizerischen
und süddeutschen Gesinnungsfreunden gedient. Das 2. Treffen
1954 in Schaffhausen brachte bereits wertvollen Gedankenaustausch,

während das 3. Treffen am 6. und 7. Juni 1959 in
Radolfzell über das menschliche Kennenlernen hinaus zu einem
Austausch von Erfahrungen im Kampf um die Geistesfreiheit
und zu einer festen Planung für die Zukunft führte. Nachdem
diesmal auch das benachbarte Oesterreich vertreten war —
zwei Teilnehmer hatten sogar die weite Anreise aus Graz nicht
gescheut — kann man heute von einer Erweiterung des Kreises
auf internationale Ebene sprechen.

Während der Abend des 6. Juni der Wiedersehensfreude und

engeren persönlichen Aussprache vorbehalten war, gliederte
sich die Tagung selbst am 7. Juni um einen Vortrag von
Gesinnungsfreund ORR Albert Heuer (Hannover) über den Kampf
um die Geistesfreiheit. Dieser unermüdliche Motor der
freigeistigen Bewegung gab uns Anleitung für die Methoden unse-

62



res Kampfes, der so alt sei wie das Menschengeschlecht. Man
müsse vor allem den Gegner und sein Schrifttum kennen
lernen, um ihm gewachsen zu sein, zumal er sich gern und
geschickt zu tarnen versteht. Wir müssen im gesellschaftlichen
Kaum vorhanden sein, besonders weil nach dem Zusammenbruch

1945 die Besatzimgsmächte sich der Kirchen als der
damals einzigen intakt gebliebenen Organisationen geschickt
bedient haben. Eine Sprachregelung innerhalb der freigeistigen
Front muß eine Klärung der Begriffe, vor allem der Ausdrücke
Religion, Weltanschauung und Glaube, aber auch der Bezeichnung

«Freidenker» durch eingehende Diskussion bringen. Wir
sollen davon Kenntnis nehmen, daß es außer einer katholischen

und einer protestantischen auch eine Freie Akademie
gibt. Schließlich und nicht zuletzt benötigen wir zu unserem
Kampfe Geldmittel, wozu eine Mobilisierung wirtschaftlicher
Kräfte nötig ist, die im einzelnen aufgezählt wurden.

Neben einer sachlichen Abstimmung gemeinsamer Fragen sei

es Aufgabe des Treffens, einen Ausschuß zu bilden, der für
Koordinierung und für den Austausch von Zeitschriften und
Adressen sowie für die Vorbereitung weiterer regelmäßiger
Zusammenkünfte zu sorgen hat. Das nächste Treffen werde
eventuell auf österreichischem Boden stattfinden.

Die anschließende, ausgiebige Diskussion blieb im Rahmen
der aktuellen Probleme, und die dabei gestellten Fragen wurden

abwechselnd von dem Redner des Tages und von dem
umsichtigen Versammlungsleiter Gesinnungsfreund Kurt Hasl-
steiner (Stuttgart) beantwortet. Daraus soll hier nur kurz
folgendes festgehalten werden:

Der immer wieder geforderte Zusammenschluß aller
freigeistigen Verbände ist bereits verwirklicht in unserem
Dachverband, dem Deutschen Volksbund für Geistesfreiheit, als
dem Kampfverband, während die einzelnen Verbände
Betreuungsgemeinschaften mit verschiedenartigen Aufgaben sind;
sie müssen jedenfalls auch aus historischer Sicht betrachtet
werden. Keinesfalls wollen wir einen freigeistigen Einheitsbrei!

—¦ Mit aufklärenden Vorträgen, insbesondere über
wissenschaftliche Themen, die man heute besser aus Fachzeitschriften

und Büchern kennen lernt, kann man keinen Christen

gewinnen; derartige Vorträge sind heute nicht mehr
werbefähig. Eigene Werbeflugblätter wirken ebenfalls nicht mehr,
man ist heute gegen die Papierflut der Prospekte immun
geworden. Am stärksten werbefähig ist jetzt die Gefühlsseite
geworden, zumal wir damit auch die Frau, die Familie und
die Jugend gewinnen können. Aus der gegenwärtigen Diskussion

um das Wort «religiös» müssen wir herauskommen und
dafür zu einem neutralen, noch nicht mißbrauchten Ausdruck
finden. Es gibt keinen Gegensatz «freigeistig — freireligiös»,
insbesondere wird der Ausdruck «Freigeist» oft falsch verstanden.

Mit Weihestunden mancher Art können Außenstehende

gewonnen werden, sofern Raum, Sprecher, Besucher und
Programm entsprechend gewählt werden. Hinsichtlich der
Feiergestaltung scheinen die bundesdeutschen Verbände fortgeschrittener

zu sein als der schweizerische Verband, ein Grund mehr,
aus der Diskussion unserer Probleme und Erfahrungen zu
lernen. — Gegenüber Verbänden, die heute noch dem Namen
nach christlich erscheinen, unseren Ansichten aber nahestehen,
dürfen wir uns nicht verschließen. Hier ist eine Diskussion am
Platz, ohne daß wir damit in den Verdacht des Missionierens
geraten.

Der Gesamteindruck dieses Treffens, das örtlich durch
Gesinnungsfreund August Mesecke Singen/Hohentwiel) gut
vorbereitet war, der Ton und die geistige Haltung in der Diskussion

berechtigen zu der Hoffnung, daß der hier zutage getretene

Geist echter Kameradschaft nicht wirkungslos verklingen
wird. Ein für August vorgesehener erster Arbeitstag des Koor-
dinierungs'ausschusses wird die Ergebnisse verwerten und uns
entsprechend unterrichten.

LITERATUR 1

Sören Kierkegaard: Der Begriff Angst. Verlag E. Diederichs, Düsseldorf.

Kierkegaard gehört zwar dem religiösen Schriftum des 19.
Jahrhunderts an, stellt aber ein Phänomen dar, das durch theologische
Auslegung bei weitem nicht erschöpft ist. Die geistige Wachheit
des großen Dänen hat die Religiosität nicht als einen banalen
Dogmatismus empfunden, sondern als ein Abenteuer und Wagnis,
das zutiefst den Charakter der Fragwürdigkeit besitzt. Infolge der
erlebten Problematik des Glaubens und Unglaubens gewinnen
Kierkegaards Schriften einen allgemeinen existenziellen Wert:
entkleidet man sie ihrer theologischen Sprechweise, so stellen sie ein
hervorragendes Dokument eines Denkens dar, in welchem die
schicksalhaften Probleme des menschlichen Daseins durchsichtig
werden. Der durch seine pietistisch-fromme Erziehung zeitlebens
unglückliche, von religiösem Gewissenszwang eingeengte Neurotiker

Kierkegaard war nicht nur ein «Selbstquäler» (wie ihn N.
Hartmann nennt), sondern auch ein großer Psychologe, der aus seinem
Leiden bedeutende Erkenntnisse über die Psychologie der Angst,
der Schuld, der Verzweiflung und die ganze Kategorientafel der
religiösen Mentalität gewann. Nietzsche soll noch kurz vor seinem
geistigen Zusammenbruch in sein Tagebuch notiert haben: «Ich
habe mir vorgenommen, mich mit dem erstaunlichen Phänomen
Kierkegaard zu befassen.»

Die vorliegende Schrift, mustergültig herausgegeben wie alle
Bände Kierkegaards im selben Verlag, ist für den kritischen Leser
sehr aufschlußreich. Sie stellt hohe Anforderungen an die
philosophische und psychologische Schulung; man muß einiges vom
philosophischen Idealismus kennen, um die Opposition zu
verstehen, welche das Lebenselement Kierkegaards darstellt. Sofern
man imstande ist, Kierkegaards religiöse Terminologie in weltliche
Probleme und Aussagen zu übersetzen (wie dies auch teilweise der
gegenwärtige Existenzialismus tut), wird man mit Genuß den
Ausführungen des geistreichen Dänen folgen, den die heutige (dialektische)

Theologie mit nur sehr bedingtem Recht zu ihren geistigen
Stammvätern zählt. Polybios

Roger Peyrefitte: Die Schlüssel von St. Peter. Stahlberg Verlag
Karlsruhe.

Nur ein kurzer Hinweis auf dieses außerordentlich interessante
Buch, auf das wir aufmerksam geworden sind, als wir hörten, daß

die katholische Kirche es auf den Index gesetzt habe: ein triftiger
Grund, seine gute Qualität zu vermuten. Und in der Tat stellt dieser

Roman ein tapferes Bekenntnis zur Geistesfreiheit gegenüber
allen Dogmatismen und Mystizismen, illustriert in exemplarischer
Weise an demjenigen der katholischen, alleinseligmachenden Kirche,

dar. Der Autor schildert uns die Erlebnisse eines jungen
französischen Abbés, der in Rom Schule und Priesterweihe absolviert
und als Mitarbeiter eines der Kardinäle «hinter die Kulissen» des

Vatikans blicken darf. In Gesprächen mit seinem hochehrwürdigen
Mentor erfährt er viel über Reliquien, Ablässe, Kirchenpolitik,
Schein und Sein in jener Institution, die vorgibt, den Willen Gottes
zu vollstrecken, aber im Grunde sehr handfeste, materielle und
machtpolitische Interessen verfolgt. Unser junger Priester muß alle
Illusionen fallen lassen, und dies wird ihm auch dadurch erleichtert,

daß eine junge Sizilianerin es übernimmt, ihn in die «ars
amandi» einzuführen: dabei entdeckt er, daß die sinnliche, irdische
Liebe gegenüber der himmlischen einige Vorteile besitzt und daß
die Liebe zu Jesus lange nicht so köstlich, abwechslungsreich und
beglückend ist wie diejenige zu Paola! Ein Buch, das dem Vatikan
Sorgen und dem Freidenker Freude bereitet. Polybios

Halt' ganz und heil dir die Vernunft,
Verlange Beweise klar und wahr!
Gibst du einen Finger der mystischen Zunft,
So frißt dich der Blödsinn mit Haut und Haar.

Wilhelm Jensen

63


	Drittes Freundschaftstreffen am Bodensee

