
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 8

Artikel: Der Silberstreifen am Horizont (Fortsetzung)

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


auf einen scharfen Tadel an jenen konservativen Parteipräsidenten

hinaus, der sich in Dinge gemischt hat, die ihn nichts
angehen? Oder will er dem konservativen Parteitag Rechte
zuerkennen, die er der reformierten Volksmehrheit verweigert?
Wenn die Errichtimg einer schweizerischen Botschaft beim
Vatikan die protestantische Volksme/ir/ieit nichts angeht, so

geht sie auch die katholische Volks/nintier/ieit nichts an. Aber
selbstverständlich steht diese Verweigerung des Mitspracherechtes

staatsrechtlich auf wackeligen Füßen. Denn auch die
Regelung der auswärtigen Beziehungen durch den Bundesrat
untersteht wie jede andere Funktion im demokratischen Staate
der letztinstanzlichen Kontrolle durch das Volk.»

IV
Da sitzt nun wirklich jeder Satz und jedes Wort. Wenn der

schweizerische Protestantismus in Zukunft jeden unberechtigten
römischen Vorstoß so mannhaft und so prompt zurückweist

wie diesen letzten, so wird der neue schweizerische
Ultramontanismus doch bald einmal einsehen, daß sich die
nichtkatholische Mehrheit des Schweizervolkes von den Vorkämpfern

der katholischen Minderheit nicht einfach verblüffen und
über den Haufen rennen läßt, wie man sich das dort vorstellen
mag. Eine solch mannhafte protestantische Abwehr dient
unserem konfessionellen Frieden besser als alle schwächliche
Nachgiebigkeit. EHB

Ernst Brauchlin

Gott
sprach

zu sich selber

teihveise im Freidenker
im Vorabdruck erschienen

(Nr. 1 — 7/1959),
wird Anfang August rund
64 Seiten stark (A 5) in
gefälliger Broschur
ausgeliefert. Preis Fr. 2.50.

Bestellungen an die
Geschäftsstelle der FVS,
Arbenzstraße 12, Zürich 8.

Der Silberstreifen am Horizont
(Fortsetzung*)

V.

Gerd-Günther Grau: «Christlicher Glaube und intellektuelle
Redlichkeit. Eine religionsphilosophische Studie über Nietz-
sc/ie.» Verlag G. Schulte-Bulmke. Frankfurt am Main. 1958.
315 Seiten.

Von den hier zu besprechenden Schriften präsentiert sich
dieses Werk rein äußerlich einmal als besonders stattlich (315
Seiten!), als besonders würdig in semer Ausstattung und
anspruchsvoll im Titel. Hält es, was es in seinem Aeußern
verspricht? Nicht durchwegs!

Ueber den Autor Grau erfahren wir nichts; kein Klappentext,

keine Zeile im Buch gibt über ihn Auskunft. Sicherlich
ist er ein gründlich belesener und tief gelehrter Herr — doch
steht seiner publizistischen Auswirkimg gerade diese profunde
Gelehrsamkeit etwas im Weg. Die Sätze geraten meistens zu
lang, zu kompliziert; sie häufen viele Nebensätze aufeinander
und schachteln sie ineinander. Schuld daran ist die Ueberfülle
dessen, was sich an Wissensstoff während des Niederschreibens
in die Feder unseres gelehrten Autors drängt. So aber wird die
Lektüre recht mühsam und kann nur demjenigen Leser
zugemutet werden, der Zeit und Lust hat, in zäher Bemühung dem
Autor den Kern dessen, was er sagen will, recht eigentlich
abzuringen. Doch soll dieser Mißstand nicht über Wert oder
Unwert des Buches entscheiden. Das Buch ist trotzdem wertvoll,
denn folgendes ist seine Grundintention:

Grau will den verbissen-zornigen Kampf Nietzsches gegen
den Christenglauben analysieren, begründen, will den Kampf
aus seinen geistesgeschichtlichen, aus seinen psychisch-emotionalen

und auch aus seinen intellektuell-philosophischen Motiven

heraus verstehen, dem Gegenwartsdenken ins Bewußtsein
zurückrufen und rechtfertigen.

So ist es denn eigentlich Nietzsche, der hier sein intellek-
tuales Gewissen, der sein Gebot nach intellektueller Redlich-

Apostolischer Delegat in Bologna war (das damals noch unter
päpstlicher Herrschaft stand: Kirchenstaat!). Sie war das uneheliche

Kind eines Oesterreichers. Deshalb wurde der Einzug der
österreichischen Txuppen in Bologna bejubelt und unzählige
Gebete für ihren Sieg zu Gott gesandt.

Man kann sagen, daß die Hälfte des Tages im Gebet verbracht
wurde. Am Morgen, kaum aufgestanden, mußten wir beim Anziehen

knien und beten. Nach dem Bettmachen mußten wir im Chor
eine Viertelstunde beten. Nach beendeter Toilette stiegen wir in
unsere kleine Kirche hinab zur Messe. Nach deren Beendigung,
wieder eine gute halbe Stunde Gebet. Wenn die Glocke zum Unterricht

rief, von neuem Gebet, und bei jedem Stundenschlag hatten
wir im Chor zu deklamieren: Gelobt sei Jesus, gelobt sei Maria
und ihr Schöpfer. Gepriesen sei bis zum Ende der Zeiten der aller-
heiligste Name Jesu.' Mittags wurde das Angelus hergesagt, um
2 Uhr der Rosenkranz; ständig gab es Novenen für irgend einen
Heiligen und für alle Madonnen (man beachte die Mehrzahl!).

So wollte ich, kaum aus dem Kolleg ausgetreten, nicht mehr in
die Kirche, und langsam, langsam, indem ich viel über die katholische

Religion las, bin ich im Alter dazu gelangt, all den Aberglauben,

die Heuchelei und die Legenden der Kirche zu verlassen. Als
ich zehn Jahre alt war, heiratete meine Mutter wieder und zog
nach Bergamo. So sah ich sie nur zweimal im Jahre, wenn sie nach
Bologna kam, um ihre Einkünfte einzuziehen. Sie blieb dann eine
Woche und kam täglich mich besuchen. Doch gelang es mir nie, ihr
zu sagen, wie schlecht es mir in jeder Beziehung in diesem Gefängnis

ging, weil die Schwester Pförtnerin neben uns saß und auf alles
horchte, war gesprochen wurde. .Was hier geschieht, darf nie aus
diesen Mauern hinausgehen", sagte die Oberin, und wehe uns, wenn

sie erfahren hätte, daß sich jemand über irgend etwas beklagt
hätte. Wir zitterten vor ihrer lauten und befehlenden Stimme und
wußten, daß sie bereit sei, uns aufs strengste zu züchtigen.»

Ihrem Sohne schrieb sie einmal ins Gefängnis: «Ich weiß aus

Erfahrung (7'/ä Jahr im Kloster), wie bedrückend das Leben ist,
wenn es immer in derselben verbitternden Eintönigkeit verläuft
Die Gebete raubten den halben Tag, und wir plapperten sie so

papageienhaft und widerwillig, daß sie gewiß nicht bis zum
Throne Gottes drangen. Arme Nonnen, es scheint unmöglich, daß
sie so stupide handeln konnten. Ich bin überzeugt, daß die meisten
meiner Schulkameradinnen wie ich getan haben werden und nach
dem Austritt in keine Kirche mehr gegangen sind; so sehr hat mich
das blöde System angeekelt, das diese Unglückseligen übten, um
uns Liebe zur Religion beizubringen. Ich nenne sie unglückselig,
weil ich mich erinnere, wie nervös, hysterisch und anomal sie

waren. Ich habe Achtung vor den Nonnen in den Krankenhäusern
und Gefängnissen, weil es angesichts von Leiden schwer ist, nicht
gütig zu werden. Aber die Nonnen des Kollegs wurden im Verkehr
mit den jungen Mädchen schließlich schlecht und eifersüchtig.»
(April 1938.)

Nach diesem Hinweis werden manche der folgenden Briefstellen
menschlich verständlicher. Frau Rossi selber schreibt hierüber an
ihren Sohn: «Vor 61 Jahren, am heutigen Datum, bin ich zur Welt
gekommen. Heute kann ich ruhigen Gemüts die Bilanz des Schönen
und Häßlichen, des Guten und Bösen ziehen, das ich in dieser
langen Zeit gesehen, getan und ertragen habe. Kreuz und Ungemach

ließen nicht auf sich warten. In zartestem Alter wurde ich
in jenes Kloster eingeschlossen, das mich so manchen Frühling
beherbergen sollte: in jenen Jahren, in denen man mehr als je das

60



keit dem Christgeiilauben entgegenstellt. Nietzsche bezieht
mit seinen Forderungen die radikalste Position in einem
Kampf, der die gesamte Geschichte der neueren Philosophie
durchzieht. Diese antichristliche Philosophie ist das Endstadium

einer großen geistesgeschichtlichen Auseinandersetzung.

Der grimmige Kampf des Philosophen, der mit dem Hammer

seiner Philosophie auf seinen Gegner loshämmert, ist das

große Anliegen und das zentrale Thema des Buches. Was der
gelehrte Autor Grau dazu sagt, ist eine gewiß sehr subtile und
gründlich durchdachte Exegese Nietzsches, geht aber auch
gelegentlich über Nietzsche hinaus. Besonders eingehend werden

von Nietzsche her durchleuchtet die Problemkreise: Der
Ursprung der Lehre von der doppelten Wahrheit — Moral und
Religion — Der Tod Gottes und der Nihilismus — das «Anti-
christentum» der Wissenschaft — die durch C. G. Jung
heraufbeschworene Hiob-Situation des gegenwärtigen Denkens, darin

besonders die große Hiobsfrage nach der Redlichkeit Gottes.

Aber allenthalben ist es das blanke Gold der Sprache Nietzsches,

das keck durch die abstrakt-versponnene Gelehrsamkeit
des Autors Grau hindurchblitzt. Doch ist Grau so gründlich
belesen, daß er auch Overbeck, Mauthner, C. G. Jung und
andere Antagonisten des Christenglaubens zu Wort kommen läßt.
Können wir den Autor Grau nicht gut zitieren, so doch Nietzsche.

Nicht Nietzsche in den Ausbrüchen seines tobenden
Affektes, wohl aber den Nietzsche, der mit überdurchschnittlichem

Scharfblick die dunkelsten Tiefen unseres Problems
durchleuchtet und durchschaut und der den Ertrag seiner
Einsichten in eine wiederum überdurchschnittlich klare und wuchtige

Sprache zu fassen weiß. Wir benützen die Gelegenheit,
uns wieder einmal von der unglaublichen Darstellungskraft
Nietzsches faszinieren zu lassen:

P. 18/19: «Ich sehe eine Möglichkeit vor mir von einem
vollkommen überirdischen Zauber und F'arbenreiz; ich sehe ein
Schauspiel, so sinnreich, so wunderbar paradox zugleich, daß
alle Gottheiten des Olymps einen Anlaß zu einem unsterblichen

Gelächter gehabt hätten — Cesare Borgia als Papst!
Versteht man mich? — Wohlan, das wäre der Sieg gewesen,
nach dem ich heute allein verlange — damit wäre das Chri-

Bedürfnis fühlt, von Pflege und Liebe umhegt zu sein, fand ich
mich hingeworfen in eine dürre Umgebung, die gefühllos war für
alles Schöne und Gute und die bis zu den Augen in stupidestem
Aberglauben steckte. Leider bin ich ziemlich lange unter dem
Einfluß dieser klösterlichen Erziehung gestanden. Ich kann ehrlich
gesteben, daß er mir schlechte Dienste geleistet hat.

General B. erzahlte mir eben von einem Wunder — sie ereignen
sich jetzt, wie zur Zeit der Apostel — das sich in einer Stadt
Oberitaliens ereignet haben soll: Während der Priester die Menge
segnete mit der erhobenen Monstranz, sei mehreren Personen das
blutende, von Dornen umgebene Haupt des Erlösers erschienen. Nach
dem Urteile des Priesters M. bedeute das ein Jahr der Schmerzen
und des Blutes. Ich habe ihm erwidert, daß für solche Prophezeiung

keine Visionen nötig seien und daß Jesus besser täte, sich
teilnahmsvoller zu zeigen, indem er der geplagten Menschheit
helfe. (Dezember 1930.)

Und da sollen uns die Wunder trösten: Madonnen, die durch
die Fabriksäle geben und von allen gesehen werden. Bilder, die
weinen, Statuen, die Blut schwitzen. Das Mittelalter blüht wieder
auf im Jahre 1931!

Der General besucht mich wieder und spricht und spricht. Ich
beuge mich auf meine Handarbeit, damit er in meinen gesenkten
Augen nicht die Wirkung seines Geschwätzes lesen kann. Natürlich
sein ^Lieblingsthema' die Religion (wie er sagt) ist (sage ich) die
vollständigste Unterwerfung unter die Dogmen der Heiligen Mutter
Kirche. (Er erzählt von der unlängst geschehenen Wunderheilung
einer todkranken Nonne und beklagt, daß die Ungläubigen sie für
eine Hysterikerin erklären.) Oh Jesus! Sieh, wohin deine Gläubigen

stentum abgeschafft! — Was geschah? Ein deutscher Mönch,
Luther, kam nach Rom. Dieser Mönch, mit allen rachsüchtigen

Instinkten eines verunglückten Priesters im Leibe, empörte
sich in Rom gegen die Renaissance Luther, dieses Verhängnis

von Mönch, hat die Kirche, und, was tausendmal schlimmer

war, das Christentum wieder hergestellt, in dem Augenblick,

wo es unterlag.»
P. 21: «Immer noch wird durch die protestantische Lehre

jener Grundirrtum fortgeplanzt : daß es nur auf den Glauben
ankomme, und daß aus dem Glauben die Werke notwendig
folgen müssen. Dies ist schlechterdings nicht wahr.»

P. 23 : «Es sind meine Feinde, ich bekenne es, diese
Deutschen: Ich verachte in ihnen jede Art von Begriffs- und Wert-
unsauberkeit, von Feigheit vor jedem rechtschaffenen Ja und
Nein. Sie haben, seit einem Jahrtausend beinahe, alles verfilzt
und verwirrt, woran sie mit ihren Fingern rührten, sie haben
alle Halbheiten -— Drei Achtelsbeiten — auf dem Gewissen,
an denen Europa krank ist — sie haben auch die unsauberste
Art Christentum, die es gibt, die unheilbarste, die unwiderlegbarste,

den Protestantismus auf dem Gewissen Wenn man
nicht fertig wird mit dem Christentum, die Deutschen werden
schuld daran sein.»

P. 31: «Luther mußte dem Priester, nachdem er ihm das

Weib gegeben hatte, die Ohrenbeichte nehmen, das war
psychologisch richtig: aber damit war im Grunde der christliche
Priester selbst abgeschafft, dessen tiefste Nützlichkeit immer
die gewesen ist, ein heiliges Ohr, ein verschwiegener Brunnen,
ein Grab für Geheimnisse zu sein.»

P. 36: «Es ist notwendig zu sagen, wen wir als unseren
Gegensatz fühlen; die Theologen und alles, was Theologenblut
im Leibe hat — unsere ganze Philosophie. — Unter Deutschen
versteht man sofort, wenn ich sage, daß die Philosophie durch
Theologenblut verderbt ist. Der protestantische Pfarrer ist der
Großvater der deutschen Philosophie, der Protestantismus
selbst ihr peccatum originale (Erbsünde).»

P. 37 : «Die Deutschen haben zweimal, als eben mit ungeheurer

Tapferkeit und Selbstüberwindung eine rechtschaffene,
eine unzweideutige, eine vollkommen wissenschaftliche Denk-

ge.raten! Sie lassen dich eine Rolle spielen, die sehr der des
Zauberkünstlers gleicht, der auf dem Marktplatz aus dem leeren Hut ein
lebendiges Kaninchen, einen Blumenstrauß zieht. Ich habe dem
General diplomatisch erwidert: .Indes läßt sich nicht leugnen, daß

in den Leben der Heiligen Ereignisse berichtet werden, die die
Ungläubigkeit rechtfertigen. So ist zum Beispiel nicht erklärt, wie
der heilige Simon Jahrzehnte und Jahrzehnte lang auf einer hohen
Säule lebte, wie er dort die Nächte immer stehend unter Schnee
und Sturm verbringen konnte, wie er die heißen Sommer ertragen,
seine Bedürfnisse verrichten, essen konnte Und die heilige
Katharina von Bologna, bei deren Geburt zu ihren Ehren ein Chor
Engel auf dem Hausdach tanzte und sang und sie sogleich anfing,
alle Samstage zu Ehren der Madonna zu fasten, die Milch ihrer
Mutter verweigernd. Nun, wenn sie als Heilige und mit Wundern
in der Tasche geboren wurde, wo sind dann ihre eigenen
Verdienste?' — Der arme General bleibt etwas verlegen, aber dann
rafft er sich auf und gibt zu, daß mitunter die Legende mit der
Geschichte vermischt ist. Das Wesentliche aber sei, nicht zu sehr
nachzuforschen, sondern Glauben zu haben! Ich meine mehr Glauben

zu haben als er, aber sein kleinlicher Gott ist nicht der meine.
Wenn er wirklich religiös wäre, würde er sich nicht immer über
seine Lage beklagen, die doch wirklich allzusehr bevorzugt ist. Er
sagt, daß ich ein Ausnahmetemperament habe, weil ich immer heiter

sei und mich nicht beklage. Aber wie kann man sich beklagen,
wenn man ringsum nichts als Leid sieht? Vielleicht hätte ich Reue,
wenn mir alles gut gegangen wäre. Indessen so, wo der liebe Gott
mir ein gut Stück Schmerzen aufgebürdet hat, kann ich ihm, wenn
icb ihn sehen werde, sagen: Rechnen wir ab; wenn ich nicht irre,
habe ich etliches Guthaben! Fortsetzung folgt.

61



weise erreicht war, Schleichwege zum alten Jdeal', Versöhnungen

zwischen Wahrheit und Ideal, im Grunde Formeln für ein
Recnt auf Ablehnung der Wissenschaft, für ein Recht auf
Lüge zu finden gewußt. Leibniz und Kant — diese zwei größten

Hemmschuhe der intellektuellen Redlichkeit Europas!»

P. 44: «Gewiß ist, daß alle Art Transcendentalisten seit Kant
wieder gewonnenes Spiel haben — sie sind von den Theologen
emanzipiert: welches Glück! — er hat ihnen jenen Schleichweg

verraten, auf dem sie nunmehr auf eigene Faust und mit
dem besten wissenschaftlichen Anstände den Wünschen ihres
Herzens nachgehen dürfen. — Woher das Frohlocken, das beim
Auftreten Kants- durch die deutsche Gelehrtenwelt ging, die
zu drei Vierteln aus Pfarrers- und Lehrersöhnen besteht —
woher die deutsche Ueberzeugung, die auch heute noch ihr
Echo findet, daß mit Kant eine Wendung zum Besseren
beginne? Der Theologeninstinkt im deutschen Gelehrten erriet,
was nunmehr wieder möglich war Ein Schleichweg zum
alten Ideal stand offen, der Begriff ,wahre Welt', der Begriff
der Moral als Essenz der Welt (diese zwei bösartigsten Irrtümer,

die es gibt waren jetzt wieder, dank einer verschmitzt-
klugen Skepsis, wenn nicht beweisbar, so doch nicht mehr
widerlegbar darum eine Erkenntnistheorie, welche ,Grenzen
setzt', d. h. erlaubt, ein Jenseits der Vernunft nach Belieben
anzusetzen.»

P. 45 : «Gesetzt, daß alles, was der Mensch ,erkennt', seinen
Wünschen nicht genugtut, ilmen vielmehr widerspricht und
Schauder macht, welche göttliche Ausflucht, die Schuld davon
nicht im ,Wünschen', sondern im ,Erkennen' suchen zu dürfen

Es gibt kein Erkennen : folglich —¦ gibt es einen Gott :

welche neue elegantia syllogismi! Welcher Triumph des
asketischen Ideals Wer dürfte es nunmehr den Agnostikern
verargen, wenn sie, als die Verehrer des Unbekannten und
Geheimnisvollen an sich, das Fragezeichen selbst jetzt als Gott
anbeten?»

P. 54: «Wohin kam das letzte Gefühl von Anstand, von Achtung

vor sich selbst, wenn unsere Staatsmänner, sonst eine sehr
unbefangene Art Mensch und Antichristen der Tat durch und
durch, sich heute noch Christen nennen und zum Abendmahl
gehen?»

P. 120 : «Wenn das Christentum mit seinen Sätzen vom
rächenden Gotte, der allgemeinen Sündhaftigkeit, der Gnadenwahl

und der Gefahr einer ewigen Verdammnis recht hätte, so
wäre es ein Zeichen von Schwachsinn und Charkterlosigkeit,
niclit Priester, Apostel oder Einsiedler zu werden und mit
Furcht und Zittern einzig am eigenen Heile zu arbeiten; es

wäre unsinnig, den ewigen Vorteil gegen die zeitliche Bequemlichkeit

so aus dem Auge zu lassen.»

P. 124: «Die Natur ansehen, als ob sie ein Beweis für die
Güte und Obhut eines Gottes sei; die Geschichte interpretieren

zu Ehren einer göttlichen Vernunft, als beständiges Zeugnis

einer sittlichen Weltordnung imd sittlicher Schlußabsichten;

die eigenen Erlebnisse auslegen, wie sie fromme Menschen
lange genug ausgelegt haben, wie als ob alles Fügung, alles
Wink, alles dem Heil der Seele zuliebe ausgedacht und
geschickt sei; das ist nunmehr vorbei, das hat das Gewissen
gegen sich, das gilt allem feineren Gewissen als unanständig,
unehrlich, als Lügnerei, Feminismus, Schwachheit, Feigheit —
mit dieser Strenge, wenn irgend womit, sind wir eben gute
Europäer imd Erben von Europas längster und tapferster
Selbstüberwindung.»

P. 126: «Auch wir leugnen nicht, daß der Glaube selig
macht: eben deshalb leugnen wir, daß der Glaube etwas
beweist ¦— ein starker Glaube, der selig macht, ist ein Verdacht
gegen das, woran er glaubt, er begründet nicht Wahrheit, er
begründet eine gewisse Wahrscheinlichkeit — der Täuschung.»

Trotz unserer Vorbehalte — sie sind ja rein formaler Art.
— wissen wir dem Autor Grau und dem Verlag aufrichtigen
Dank für das hier vorliegende Werk. Und dank auch der Deutschen

Forschungsgemeinschaft für ihre Unterstützung der
Drucklegung. Denn immer besteht Gefahr, daß wir gerade in
unseren jüngern Jahren Nietzsches leidenschaftlichen Kampf
gegen den Christenglauben mit ebenso leidenschaftlicher
Anteilnahme verfolgen, daß wir uns als Jugendliche am heißen
Atem dieses Kampfes berauschen und von Nietzsches gewaltigem

Pathos mitreißen lassen; daß wir Nietzsches schweren

Kampf als pure Sensation erleben, ja genießen — nachher aber
Erlebnis und Sensation wieder abklingen lassen und sie
schließlich bei andern bereits durchgelebten und nachher zur
Ruhe gekommenen Jugendsensationen ablegen — und vergessen.

Nietzsches Kampf aber ist mehr als nur Sensation. Sein

Kampf muß geistesgeschichtlich und philosophisch durchaus
ernst genommen und muß in die große Problematik der
Gegenwartsphilosophie als heilsam belebende Unruhe eingebaut
werden. Wir dürfen da hinter guten Vertretern der gegenwärtigen

Theologie nicht zurückstehen. So schreibt das «Hochland»,

eine der vornehmsten katholischen Zeitschriften, in einer
Besprechung des Buches: «Nietzsche ist einer der schärfsten

Kritiker, den das Christentum in der Neuzeit gefunden hat.
Dennoch ist nie verkannt worden, daß man von ihm mehr über
christliche Haltung erfahren könne als aus einer Flut frommer
und erbaulicher Literatur. — Die hervorragende Studie bestätigt

so, daß sie selbst ebenso wie Nietzsches Werk und Leben
als Ausdruck verzweifelten Fragens nach der Wahrheit der
biblischen Religion ernstzunehmen ist.» Und Theologieprofes-
sor Dr. Fritz Buri (Basel) nennt in seiner kurzen Besprechung
in der «Theologischen Rundschau» das Buch ein Hochgericht,
dem er gerne einmal jeden einzelnen Theologen unterstellt
sehen möchte.

Darum glauben wir es verantworten zu dürfen, das Buch
trotz seiner Gelehrsamkeit und trotz seiner schweren Zugänglichkeit

doch auch noch in die Reihe derjenigen Veröffentlichungen

einzuordnen, von denen ein Leuchten hoffnungsvoller
Zuversicht wie ein Silberstreifen am Horizont der Zukunft
ausgeht. Omikron

Drittes Freundschaftstreffen
am Bodensee

(LGM) Wieder fanden sich über die Landesgrenzen hinweg
am Bodensee freigeistige Menschen zu einem persönlichen
Gedankenaustausch. Das erste Treffen 1952 in Rottweil hatte
zunächst einem persönlichen Kontakt zwischen schweizerischen
und süddeutschen Gesinnungsfreunden gedient. Das 2. Treffen
1954 in Schaffhausen brachte bereits wertvollen Gedankenaustausch,

während das 3. Treffen am 6. und 7. Juni 1959 in
Radolfzell über das menschliche Kennenlernen hinaus zu einem
Austausch von Erfahrungen im Kampf um die Geistesfreiheit
und zu einer festen Planung für die Zukunft führte. Nachdem
diesmal auch das benachbarte Oesterreich vertreten war —
zwei Teilnehmer hatten sogar die weite Anreise aus Graz nicht
gescheut — kann man heute von einer Erweiterung des Kreises
auf internationale Ebene sprechen.

Während der Abend des 6. Juni der Wiedersehensfreude und

engeren persönlichen Aussprache vorbehalten war, gliederte
sich die Tagung selbst am 7. Juni um einen Vortrag von
Gesinnungsfreund ORR Albert Heuer (Hannover) über den Kampf
um die Geistesfreiheit. Dieser unermüdliche Motor der
freigeistigen Bewegung gab uns Anleitung für die Methoden unse-

62


	Der Silberstreifen am Horizont (Fortsetzung)

