
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 8

Artikel: Zur Frage einer schweizerischen Botschaft beim Vatikan

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tesglauben her legt er, willkürlich und ohne alle Berechtigung,

seinen christlichen Finalismus zuvor in das ganz reale
Geschehen hinein, außerhalb des Lebensbereiches auch da hinein,

wo er gar nicht hingehört. Nachher dann wundert er sich
darüber, wie zweckmäßig und fürsorglich sein Gott in der
Schöpfung im Interesse des Menschen wirke — und merkt
nicht, daß er nur diejenige christliche Zweckgebundenheit
herausholt, die er selbst vorher in das reale Geschehen hineingelegt

hat. Wir denken an André Gide : «Vous ne l'y trouveriez
pas, si vous ne l'y aviez pas mis!» Und nun will M. also auch
den Wissenschafter auf den christlichen Gottesglauben
verpflichten, da ja Wissenschaft und Forschung, wie er meint und
lehrt und verkündet, im Aufbau der Welt auf Schritt und Tritt
auf diese göttliche Fürsorge für den Menschen, für das Leben
stoße. Darum müssen wir Herrn M. Glaube und Gefolgschaft
verweigern.

VIII. Bleibt noch die letzte bange Frage: was hat wohl die
«Tat» bewogen, diesen christlichen Aufkläricht zu publizieren?
WiU die «Tat», wie M., ihre religiös unsicher gewordenen Leser
zum christlichen Gottesglauben zurückführen? Oder will sie

bloß, einigen Leserwünschen entsprechend, einer elementaren
Informationspflicht Genüge leisten? Im wohlverstandenen
Interesse nehmen wir gerne an, daß nur diese zweite Möglichkeit
in Frage komme. Omikron

Zur Frage einer schweizerischen
Botschaft beim Vatikan

i
Der KK-Parteitag in Basel vom Herbst 1958 brachte der

nicht-katholischen Schweiz einige peinliche Ueberraschungen.
Zu den Ueberraschungen in der Rede von Bundesrat Dr. G.

Lepori haben wir uns in No. 2/1959 unseres Blattes bereits
ausgesprochen. Auf eine andere Ueberraschung dieser Tagung sei
doch nachträglich und in aller Kürze noch hingewiesen.

Gleich zu Beginn stellte der Partei-Präsident Bourgknecht
(Fribourg) die Forderung auf, die Schweiz solle beim Vatikan
eine diplomatische Botschaft errichten; eine Forderung also,
die auch früher schon gelegentlich aufgetaucht ist, auf deren
Wiederholung und nachdrückliche Geltendmachung die
schweizerische Oeffentlichkeit jedoch nicht gefaßt war.

Die öffentliche Meinung reagierte sauer. Der schweizerische
freisinnige Pressedienst zögerte nicht lange, winkte rasch ab.
Was nun links vom Freisinn steht, wird kaum anders als negativ

reagieren können. Damit wäre das Schicksal dieses Postulates

vorerst wieder einmal entschieden.

II
Professor Dr. Alois Schenker, unser guter alter Bekannter,

früher an der «Schweizerischen Kirchenzeitung», heute an der
«Schildwache» tätig, ärgerte sich weidlich über diese Ablehnung.

Er meinte, in dieser Frage habe die öffentliche Meinung
überhaupt kein Mitspracherecht, der Bundesrat sei zur Regelung

der auswärtigen Angelegenheiten unseres Bundesstaates
und damit auch zur Errichtung einer schweizerischen Botschaft
beim Vatikan allein zuständig.

HI
Pfarrer Dr. Peter Vogelsanger, Chefredaktor der «Reformatio»,

leuchtet dem munteren katholischen Vorkämpfer im ersten
Heft 1959 p. 56/57 so heim, wie es sich gehört. Wir können
diese träfe Abrechnung Wort für Wort unterstreichen und
setzen sie daher textgetreu hierher:

«Es scheint, daß Schenker mit der Akkreditierung eines Nuntius

in Bern die Errichtung einer diplomatischen Vertretung
beim Vatikan als völkerrechtlich notwendige, bis jetzt nur
nicht vollzogene Konsequenz betrachtet. Hier irrt Goetlie.
Was aber das Mitspracherecht der öffentlichen Meinung
betrifft, das Prof. Schenker in Abrede stellt, so wäre die Gegenfrage

zu stellen, was denn in diesem Falle der Parteitag der
Konservativen in Basel, an dem jene Forderung auf den Schild
erhoben wurde, für ein Mitspracherecht an dieser Sache habe.
Der konservative Parteitag ist doch wohl ein Organ der ,öffent-
lichen Meinung'? Läuft also Schenkers Protest in erster Linie

Briefe an Ernesto

(WFZ) Einer ungewöhnlich begabten, tapferen und tatkräftigen
Frau aus dem hablichen Bürgertum der Romagna, geboren 1870 in
Bologna, die sieben Kinder hingebend aufgezogen hatte, von denen
sie zwei im blühenden Alter durch den Tod verlor, wurde ein drittes

Kind, dem sie sich durch nächste Gesinnungsverwandtschaft
besonders verbunden fühlte, durch dessen Verurteilung zu zwanzig
Jahren Gefängnis wegen antifaschistischer Tätigkeit während
dreizehn Jahren entzogen. Durch all diese Jahre der Gefangenschaft

hin schrieb sie ihm jede Woche mindestens zwei Briefe. Aus
den über fünftausend eng beschriebenen Seiten wurde bald nach
ihrem vor zwei Jahren eingetretenen Tode eine kleine Auslese
herausgegeben1, die ein herzerwärmendes Bild von der Briefschrei-
berin gibt. Wir übersetzen daraus einige Stücke, die sich auf ihre
negative Einstellung zur katholischen Kirche und zur kirchlichen
Frömmigkeit beziehen.

In ihrer Kindheit war sie, die einzige Tochter einer verwitweten
Dame, zur «standesgemäßen Erziehung» in ein Kloster gesteckt
worden. Ueber das Leben, das sie dort im Alter von sieben bis
fünfzehn Jahren gewissermaßen als Internierte zu führen oder,
genauer, zu erdulden gehabt hatte, schrieb sie selber in den
Lebenserinnerungen ihres hohen Alters: «Wie immer jemand sich
ausmalen mag, was mein Institut im Jahre 1877 war, wird fern der

1 Elide Rossi. Lettcrc ad Ernesto. Firenze, La Nuova Italia Editrice, 1958.
Preis 1000 Lire.

Wirklichkeit bleiben. Die Nonnen waren höchst unwissend. Außer
in den Handarbeiten, die sie vorzüglich verstanden, wußten sie
nichts. Es waren arme Wesen, von anderen Nonnen erzogen und
sozusagen zum Keuschheitsgelübde gezwungen» gewesen. Die in
Demut und Enthaltsamkeit verlebten Jahre hatten sie griesgrämig
gemacht und feindlich gegen die armen Zöglinge. Die siebeneinhalb
Jahre, die ich zwischen ihnen verbrachte, ohne auch nur einen
einzigen Tag zuhause sein zu dürfen — so wollte es die Klosterregel

—- lassen sich mit einem wahren Gefängnisaufenthalt vergleichen.

Nahrung kärglich und schlecht. Im Winter — in Bologna! —
starb man vor Kälte, da im Kloster keine einzige Gelegenheit war,
sich zu erwärmen. Oft habe ich geschlottert und geweint, weil der
Frost mich einem vom Kreuz herabgenommenen Christus ähnlich
gemacht hatte, so sehr waren meine Hände und Füße gekrümmt.
Im Unterricht wurde alles vernachlässigt, außer der christlichen
Lehre (die ich in verschiedenen Ausgaben habe studieren müssen)
und der heiligen Geschichte. Es gab nie eine Prüfung; in der
Geschichte bin ich bis zu Mucius Scaevola gekommen und in der
Geographie bis zu einem bißchen von Italien und den Hauptstädten
Europas. Keine Naturwissenschaft, im Rechnen nur die vier
Rechnungsarten. In meinem seit je vorhandenen Lesehunger verschlang
ich die Leben -—• o je! — der Heiligen. Eines Tages wurde die
gutmütige Italienisch-Lehrerin, die von draußen kam und mir die
,Promessi sposi' mitgebracht hatte, von der Oberin gerufen und
dafür getadelt. Das Buch aber wurde beschlagnahmt: Der Titel gab
zu viel zu denken!

Später habe ich erfahren, daß die sehr alte Madre Superiort
viele Jahre lang die Geliebte des Kardinals Opizzoni gewesen war,
der sie als blutjunges Mädchen in das Kloster gegeben hatte, als er

59



auf einen scharfen Tadel an jenen konservativen Parteipräsidenten

hinaus, der sich in Dinge gemischt hat, die ihn nichts
angehen? Oder will er dem konservativen Parteitag Rechte
zuerkennen, die er der reformierten Volksmehrheit verweigert?
Wenn die Errichtimg einer schweizerischen Botschaft beim
Vatikan die protestantische Volksme/ir/ieit nichts angeht, so

geht sie auch die katholische Volks/nintier/ieit nichts an. Aber
selbstverständlich steht diese Verweigerung des Mitspracherechtes

staatsrechtlich auf wackeligen Füßen. Denn auch die
Regelung der auswärtigen Beziehungen durch den Bundesrat
untersteht wie jede andere Funktion im demokratischen Staate
der letztinstanzlichen Kontrolle durch das Volk.»

IV
Da sitzt nun wirklich jeder Satz und jedes Wort. Wenn der

schweizerische Protestantismus in Zukunft jeden unberechtigten
römischen Vorstoß so mannhaft und so prompt zurückweist

wie diesen letzten, so wird der neue schweizerische
Ultramontanismus doch bald einmal einsehen, daß sich die
nichtkatholische Mehrheit des Schweizervolkes von den Vorkämpfern

der katholischen Minderheit nicht einfach verblüffen und
über den Haufen rennen läßt, wie man sich das dort vorstellen
mag. Eine solch mannhafte protestantische Abwehr dient
unserem konfessionellen Frieden besser als alle schwächliche
Nachgiebigkeit. EHB

Ernst Brauchlin

Gott
sprach

zu sich selber

teihveise im Freidenker
im Vorabdruck erschienen

(Nr. 1 — 7/1959),
wird Anfang August rund
64 Seiten stark (A 5) in
gefälliger Broschur
ausgeliefert. Preis Fr. 2.50.

Bestellungen an die
Geschäftsstelle der FVS,
Arbenzstraße 12, Zürich 8.

Der Silberstreifen am Horizont
(Fortsetzung*)

V.

Gerd-Günther Grau: «Christlicher Glaube und intellektuelle
Redlichkeit. Eine religionsphilosophische Studie über Nietz-
sc/ie.» Verlag G. Schulte-Bulmke. Frankfurt am Main. 1958.
315 Seiten.

Von den hier zu besprechenden Schriften präsentiert sich
dieses Werk rein äußerlich einmal als besonders stattlich (315
Seiten!), als besonders würdig in semer Ausstattung und
anspruchsvoll im Titel. Hält es, was es in seinem Aeußern
verspricht? Nicht durchwegs!

Ueber den Autor Grau erfahren wir nichts; kein Klappentext,

keine Zeile im Buch gibt über ihn Auskunft. Sicherlich
ist er ein gründlich belesener und tief gelehrter Herr — doch
steht seiner publizistischen Auswirkimg gerade diese profunde
Gelehrsamkeit etwas im Weg. Die Sätze geraten meistens zu
lang, zu kompliziert; sie häufen viele Nebensätze aufeinander
und schachteln sie ineinander. Schuld daran ist die Ueberfülle
dessen, was sich an Wissensstoff während des Niederschreibens
in die Feder unseres gelehrten Autors drängt. So aber wird die
Lektüre recht mühsam und kann nur demjenigen Leser
zugemutet werden, der Zeit und Lust hat, in zäher Bemühung dem
Autor den Kern dessen, was er sagen will, recht eigentlich
abzuringen. Doch soll dieser Mißstand nicht über Wert oder
Unwert des Buches entscheiden. Das Buch ist trotzdem wertvoll,
denn folgendes ist seine Grundintention:

Grau will den verbissen-zornigen Kampf Nietzsches gegen
den Christenglauben analysieren, begründen, will den Kampf
aus seinen geistesgeschichtlichen, aus seinen psychisch-emotionalen

und auch aus seinen intellektuell-philosophischen Motiven

heraus verstehen, dem Gegenwartsdenken ins Bewußtsein
zurückrufen und rechtfertigen.

So ist es denn eigentlich Nietzsche, der hier sein intellek-
tuales Gewissen, der sein Gebot nach intellektueller Redlich-

Apostolischer Delegat in Bologna war (das damals noch unter
päpstlicher Herrschaft stand: Kirchenstaat!). Sie war das uneheliche

Kind eines Oesterreichers. Deshalb wurde der Einzug der
österreichischen Txuppen in Bologna bejubelt und unzählige
Gebete für ihren Sieg zu Gott gesandt.

Man kann sagen, daß die Hälfte des Tages im Gebet verbracht
wurde. Am Morgen, kaum aufgestanden, mußten wir beim Anziehen

knien und beten. Nach dem Bettmachen mußten wir im Chor
eine Viertelstunde beten. Nach beendeter Toilette stiegen wir in
unsere kleine Kirche hinab zur Messe. Nach deren Beendigung,
wieder eine gute halbe Stunde Gebet. Wenn die Glocke zum Unterricht

rief, von neuem Gebet, und bei jedem Stundenschlag hatten
wir im Chor zu deklamieren: Gelobt sei Jesus, gelobt sei Maria
und ihr Schöpfer. Gepriesen sei bis zum Ende der Zeiten der aller-
heiligste Name Jesu.' Mittags wurde das Angelus hergesagt, um
2 Uhr der Rosenkranz; ständig gab es Novenen für irgend einen
Heiligen und für alle Madonnen (man beachte die Mehrzahl!).

So wollte ich, kaum aus dem Kolleg ausgetreten, nicht mehr in
die Kirche, und langsam, langsam, indem ich viel über die katholische

Religion las, bin ich im Alter dazu gelangt, all den Aberglauben,

die Heuchelei und die Legenden der Kirche zu verlassen. Als
ich zehn Jahre alt war, heiratete meine Mutter wieder und zog
nach Bergamo. So sah ich sie nur zweimal im Jahre, wenn sie nach
Bologna kam, um ihre Einkünfte einzuziehen. Sie blieb dann eine
Woche und kam täglich mich besuchen. Doch gelang es mir nie, ihr
zu sagen, wie schlecht es mir in jeder Beziehung in diesem Gefängnis

ging, weil die Schwester Pförtnerin neben uns saß und auf alles
horchte, war gesprochen wurde. .Was hier geschieht, darf nie aus
diesen Mauern hinausgehen", sagte die Oberin, und wehe uns, wenn

sie erfahren hätte, daß sich jemand über irgend etwas beklagt
hätte. Wir zitterten vor ihrer lauten und befehlenden Stimme und
wußten, daß sie bereit sei, uns aufs strengste zu züchtigen.»

Ihrem Sohne schrieb sie einmal ins Gefängnis: «Ich weiß aus

Erfahrung (7'/ä Jahr im Kloster), wie bedrückend das Leben ist,
wenn es immer in derselben verbitternden Eintönigkeit verläuft
Die Gebete raubten den halben Tag, und wir plapperten sie so

papageienhaft und widerwillig, daß sie gewiß nicht bis zum
Throne Gottes drangen. Arme Nonnen, es scheint unmöglich, daß
sie so stupide handeln konnten. Ich bin überzeugt, daß die meisten
meiner Schulkameradinnen wie ich getan haben werden und nach
dem Austritt in keine Kirche mehr gegangen sind; so sehr hat mich
das blöde System angeekelt, das diese Unglückseligen übten, um
uns Liebe zur Religion beizubringen. Ich nenne sie unglückselig,
weil ich mich erinnere, wie nervös, hysterisch und anomal sie

waren. Ich habe Achtung vor den Nonnen in den Krankenhäusern
und Gefängnissen, weil es angesichts von Leiden schwer ist, nicht
gütig zu werden. Aber die Nonnen des Kollegs wurden im Verkehr
mit den jungen Mädchen schließlich schlecht und eifersüchtig.»
(April 1938.)

Nach diesem Hinweis werden manche der folgenden Briefstellen
menschlich verständlicher. Frau Rossi selber schreibt hierüber an
ihren Sohn: «Vor 61 Jahren, am heutigen Datum, bin ich zur Welt
gekommen. Heute kann ich ruhigen Gemüts die Bilanz des Schönen
und Häßlichen, des Guten und Bösen ziehen, das ich in dieser
langen Zeit gesehen, getan und ertragen habe. Kreuz und Ungemach

ließen nicht auf sich warten. In zartestem Alter wurde ich
in jenes Kloster eingeschlossen, das mich so manchen Frühling
beherbergen sollte: in jenen Jahren, in denen man mehr als je das

60


	Zur Frage einer schweizerischen Botschaft beim Vatikan

