
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 8

Artikel: Christlicher Aufkläricht

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V Ob

REIDENKER
[ONATSSCmiFTDERFm
rau, August 1959 Nr. 8 42. Jahrgang

Christlicher Aufkläricht

I. Kein schönes Wort — dieser Aufkläricht Aber nicht wir,
unsere christlichen Gegenspieler haben es ausgeheckt — wozu
wohl? Um durch den Anklang an Kehricht die ihnen verhaßte
Aufklärung dem Spott und der Lächerlichkeit preiszugeben.
Heute müssen sie sich's gefallen lassen, daß der von ihnen
geschaffene und abgeschossene Pfeil zurückfliegt und sie selbst

empfindlich trifft.
II. Eine befreundete Hand schiebt mir einen Zeitungsaufsatz

mit dem verheißungsvollen Titel: «7 Gründe, warum ein
Wissenschafter an Gott glaubt» auf meinen Schreibtisch. In der
Mitte der Vierzigerjahre schrieb Cressy Morrison, Präsident
der New Yorker Akademie der Wissenschaften, sein Aufsehen
erregendes Buch: «Man does not stand alone». In der Schweiz
faßte 1946 die «Tat» den Inhalt des Buches zusammen in einem
Aufsatz, der den oben angegebenen deutschen Titel trägt. Nun
ist von verschiedenen Seiten der Neudruck dieses Aufsatzes von
1946 verlangt worden. Die «Tat» hat vor kurzem diesem
Begehren entsprochen. Diese Wiederholung nun ist mir dieser
Tage auf den Tisch gelegt worden mit der suggestiv aufreizenden

Frage: «Was sagen Sie dazu?»
III. Und nun, was sagt uns denn zunächst Herr Morrison?

Welches sind die sieben Gründe, die den amerikanischen
Wissenschafter trotz seiner Gelehrsamkeit und trotz seiner hohen
Stellung am Gottesglauben festhalten lassen? Wir müssen uns
mit einigen wenigen Andeutungen begnügen. Um unsere Arbeit
nicht zu komplizieren, enthalten wir uns hier, so sehr jeder
Satz unseren Widerspruch herausfordert, aller kritischen
Einwände. Dem geschulten Leser fällt es sicher nicht schwer, die
Widerlegungen, die sich überall sofort aufdrängen, von sich aus
hinzusetzen. Also hören wir Herrn Morrison und der «Tat»
aufmerksam einmal zu:

Inhalt
Christlicher Aufkläricht

Zur Frage einer schweizerischen
Botschaft beim Vatikan

Silberstreifen am Horizont
(Fortsetzung und Schluß)

Drittes Freundschaftstreffen am Bodensee

Literatur

Streiflichter

Feuilleton :
Briefe an Ernesto

o

n o
*H .r-<
C) r-i
Ö &

?C •>-(

« o
O U

• rJ
O « o
r< n-i n

IV. Je tiefer der Mensch in die Geheimnisse der Natur
eindringt, um so klarer offenbart sich ihm in der Natur das Werk
einer großen, schöpferischen, gütigen und fürsorglichen Gottesmacht.

Unser Universum ist geplant und geschaffen von einem
wissenden Geist. Das Leben z. B. kann unmöglich ein Erzeugnis
des Zufalles sein, es setzt zu viele Bedingungen voraus, die nur
Gott vorgesehen und gewollt haben kann. Bewegung und
Umdrehung der Erde, die Temperatur der Sonne, die Neigung der
Erdachse zur Ekliptik, die Distanz des Mondes zur Erde, der
Reichtum an Hilfsquellen, die das Leben ermöglichen und
erhalten — das alles ist Offenbarung und Kundgebung eines alles

durchdringenden göttlichen Geistes. Die Chemie der
Lebensvorgänge, die Feinstruktur des Plasmatropfens, die tierische
Klugheit — sie alle weisen auf einen gütigen Schöpfervater,
der den sonst hilflosen Kreaturen die zum Leben erforderlichen
Triebe und Instinkte verliehen hat. Dem Menschen hat er mehr
gegeben, nämlich die Vernunft. Aber auch in den Wundern der
Vererbung zeigt sich die väterliche Fürsorge Gottes. In Australien

verbreitete sich der Kaktus so sehr, daß er zu einer Plage,
zu einem Landesunglück wurde. Wie hat Gott geholfen? Er
zeigte dem Menschen ein Insekt, das sich in die Kaktuspflanze
einbohrte, sie vernichtet. So hat Gottes Vatergüte die Kaktuspest

aus der Welt geschafft. Und schließlich — die Tatsache,
daß der Mensch den Begriff Gottes zu erfassen vermag, ist schon

an sich ein einzigartiger Beweis für die Existenz Gottes. Die
Vorstellung von Gott ist aus einer göttlichen Fähigkeit des

Menschen entstanden. Kurz — in allem irdischen Geschehen,
in allen Plänen der Natur finden wir überall dieselbe große
Wahrheit: Gott ist überall gegenwärtig, er wendet alles zum
Cuten, er sorgt für seine Kreatur, besonders für den Menschen.
Diese Fürsorge nötigt auch den Wissenschafter, am christlichen
Gottesglauben festzuhalten.

V. Der Widerstand gegen einen derart oberflächlich-billigen
Rationalismus und Optimismus erhebt sich schon innerhalb
der protestantischen Kirche selbst. Diese Kirche wird gegen
Morrison folgende Einwände vorbringen:

Es handelt sich bei M. überhaupt nicht um den Gott der
christlichen Kirche, sondern um eine rein philosophische
Konstruktion. Der Gott der Christen ist nun einmal der Gott Jahwe
des Alten und Neuen Testaments. Jahwe thront im Himmel
imd wirkt von dort her; Ms. Gotteskonstruktion sitzt im Innern
der Natur, er wirkt von innen heraus, schafft von innen her die
an ihm geriihmte Zweckhaftigkeit.

Jahwe offenbart sich nur in Christus und in der Heißgen
Schrift. Ein anderer Weg, eine andere Tür von Gott zum
Menschen oder vom Menschen zu Gott gibt es nicht. Die dialektische

Theologie stützt sich stark auf die beiden Verse Ev.
Joh. 10, 1 und 9: «Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wer nicht

57



zur Tür hineingehet in den Schafstall, sondern steiget anderswo
hinein, der ist ein Dieb und ein Mörder Ich bin die Tür; so

jemand durch mich eingehet, der wird selig werden, und wird
ein- und ausgehen und Weide finden.» Ms. unklar gefaßte «göttliche

Macht» will sich in der Natur, in der Zweckmäßigkeit der
Natur offenbaren. Diese natürliche Theologie hat gegenüber
der biblisch-kirchlichen Theologie heute vorweg schon alle
Rechte verloren.

Darum kann die heutige protestantische Theologie die sieben
Gründe Ms. nicht anerkennen; sie sieht darin einen mißglückten

Versuch, Gott im Sinne der Aufklärung mit durchaus
rationalen Hilfsmitteln zu begründen und den Mitmenschen glaubhaft

zu machen. Auch für die Theologie ist das reiner
Aufkläricht.

VI. Mit derselben Entschiedenheit lehnt natürlich auch die
Menschenwahrheit alle derartigen rationalen Gottesbegründungen

ab. Im einzelnen :

1. Es gibt gewiß immer Gelehrte, die durch Tradition, durch
Erziehung oder persönliche Veranlagung sehr eng an den
Christenglauben gebunden sind und ihn nicht preisgeben können.
Von außen her tragen sie ihre Glaubenssätze in den Raum des

wissenschaftlichen Arbeitens hinein und versuchen, diesen an
sich ganz unchristlichen Raum der Wissenschaft mit dem Weihrauch

ihres Christenglaubens anzufüllen; sie versuchen, die
Wissenschaft zu verchristlichen. Diese Synthese wird natürlich
immer mißlingen, da es sich bei der Wissenschaft und beim
Christenglauben um zwei grundverschiedene Wahrheitskonzeptionen

handelt. Diese unglückseligen Synthesebemühungen sind
das reine Privatvergnügen der betreffenden christlichen Gelehrten,

für die Wissenschaft und Philosophie haben sie nicht die
geringste Verpflichtungskraft.

M. ist ein solch christlicher Synthetiker.
2. Ms. Denken ist streng und rein finalistisch. Gott hat, wie

M. meint, die Welt um des Menschen willen geschaffen, darum
steht der Mensch im Zentrum dieser von Gott geschaffenen
Welt. Diese christlich gesehene Welt ist darauf hin angelegt,
festgelegt und verpflichtet, dem Menschen, diesem Zentrum
und dieser Krone der Schöpfung, zu dienen.

Die Lehre von der Schöpfung der Welt ist unhaltbar; damit
ist auch das finalistische Denken unhaltbar geworden ; es führt
heute zu lauter Unmöglichkeiten, Widersprüchen und Albernheiten.

Der Leser wird auf diese Widersprüche und Albernheiten
schon beim Lesen unseres Auszuges aus dem «Tat»-Aufsatz

gestoßen sein. Nur ein Beispiel: Wir sollen also Gottes Vatergüte

anerkennen und preisen, weil sie den Menschen in Australien

ein Insekt zur Verfügung stellt, das die grauenhafte
Kaktuspest niederzuringen vermag. Wo aber blieb denn Gottes

Vatergüte, als er vorher durch die Kaktuspest Australien an
den Rand des Abgrundes brachte?

In seinen Konsequenzen führt das finalistische Denken zu
den albern-finalistischen Ueberlegungen des kleinen Moritz:
Lobet und preiset Gottes väterliche Fürsorge für den
Menschen! Denn dieser Gott ließ die Korkeichen wachsen, damit
wir unsere Wein- und Sektflaschen gehörig verkorken können.
Dieser Gott ließ auch die Kaninchen und die Forellen genau so

groß werden, daß sie als Portionen in den gangbaren Größen
unserer Bratpfannen Platz haben.

Das finalistische Denken ist Ausgeburt und Funktion der
Schöpfungslehre. Mit dem einen bricht auch das andere zusammen.

Das zweckgebundene Denken wird heute eingeschränkt
auf den Bereich des Lebens; aber auch in diesem engern
Bereich steht neben dem finalistischen immer noch das realistische

Denken, das Denken von der Realität und Kausalität her.
In den dem Leben vorausliegenden Schichten des Anorganischen

hat der Zweck nichts mehr zu suchen, da herrschen nur
noch Ursaclie und Gesetz. Es ist ein Unsinn des finalistischen
Denkens, zu sagen, Sonne und Mond seien vom Schöpfer nur

zu dem Zweck zur Erde in eine nützliche Distanz gestellt worden,

um das Leben allgemein und das Leben des Mensclien
insbesondere zu ermöglichen. Der Realismus kehrt diese
Behauptung um und sagt: Weil nun einmal Sonne und Mond
diese Distanz zur Erde haben, ist auf der Erde Leben möglich
geworden. Diese Distanzen sind aber nicht von einem Schöpfer
so gewollt um des Menschenlebens willen, sie haben sich aus
dem realen Geschehen ganz von selbst ergeben.

3. Darin hat M. recht : Reales Geschehen und kosmische
Ordnung sind sicher nicht Spiel und Ertrag des Zufalls. Nun aber
schließt M. weiter: Sind sie nicht Zufall, so sind sie eben vom
Schöpfergott so gewollt. Diese Alternative und dieser Schluß
gelten aber nur für den christlichen Schöpferglauben: Entweder
Zufall oder bewußte und gewollte Fügung Gottes! Für das
realistische Denken lautet die Alternative: Entweder Zufall
oder kausal und gesetzmäßig begründete Notwendigkeit im
realen Geschehen. Da nun im realen Geschehen alles von seiner
Ursache her determiniert ist, so hat der Zufall im realen
Geschehen nichts zu suchen. Ln realen makroskopischen Geschehen

gibt es keinen Zufall. Von Zufall darf nur gesprochen werden,

wo das erkennende Subjekt die kausal-gesetzlichen
Zusammenhänge nicht erkennt, nicht versteht. Zufall gibt es nur in
der Schwäche des menschlichen Denkens, im real-makroskopischen

Geschehen an sich nicht. Im subatomar-mikroskopischen
Geschehen liegen die Dinge etwas komplizierter; aber niemals
und nirgends bezeugen die hier auftauchenden Schwierigkeiten
das Walten eines väterlich fürsorgenden Gottes.

4. Für M. ist also das real-weltliche Geschehen Ausdruck einer
göttlich-väterlichen Fürsorge für das Leben und für den
Menschen. Dabei hat M. nicht nur ein Auge, er hat beide Augen
krampfhaft verschlossen gegenüber dem Uebel, dem Elend, der
Sinnlosigkeit, dem Grauen und Schrecken in der Welt. Wir
wollen uns hier in gar keine Einzelheiten verlieren, wir
verweisen M. ganz einfach einmal auf die einschlägigen Kapitel in
Schopenhauers Hauptwerk, wir verweisen zum andern auf das
Geschehen in der Welt selbst imd in der Geschichte dieser
Welt. Auf Schritt und Tritt wird da die Lehre von Gottes
Vatergüte grausam dementiert. Was soll uns eine christliche
Weltanschauung, die mit geschlossenen Augen operiert,
genauer: die nur das sehen und erfahren will, was in ihre Schöp-
ferlehre hineinpaßt, alles andere aber nicht? M. ist das Opfer
des reinen Wunschdenkens.

5. Gewiß, auch die am weitesten fortgeschrittene Wissenschaft
steht auch heute noch vor Geheimnissen. Aber ein für allemal
sei es gesagt : W as Geheimnis ist, ist Geheinmis und ist nicht —
Gott! Es ist ein Unfug des christlichen Wunschdenkens, hinter
jedes Geheimnis sofort seinen Gott Jahwe zu stellen.

6. Für die Bildung einer Weltanschauung darf weder Ms.
Optimismus noch Schopenhauers Pessimismus das entscheidende
Wort sprechen. Dieses entscheidende Wort spricht nur die
objektiv zutreffende Erkenntnis des realen Geschehens. Nur auf
einer solchen Erkenntnis darf sich eine Weltanschauung
aufbauen. Nachher dann ist es möglich, das so zustande gekommene

Weltbild vom Menschen her nun auch noch zu bewerten,
es als gute oder schlechte Lösung auszugeben, in Optimismus
oder in Pessimismus zu machen. Doch sind diese Bewertungen
das subjektiv-private Anliegen des jeweiligen Subjekts, mit der
Wahrheitsfrage und mit dem Aufbau einer wahren
Weltanschauung haben sie nichts zu schaffen.

Das ungefähr ist es, was von der Wissenschaft und Philosophie,

was aber auch von uns und unserer Weltanschauung aus
zu dem Aufkläricht-EIaborat des Herrn M. zu sagen wäre.

Vn. Es ist klar geworden : M., obwohl Präsident der New Yorker

Akademie der Wissenschaften, ist weder für den Protestantismus,

noch für die Wissenschaft, auch nicht für die USA-
Wissenschaft, noch für die Philosophie repräsentativ. Und darin
sehen wir das Grundgebrechen seiner Arbeit: Von seinem Got-

58



tesglauben her legt er, willkürlich und ohne alle Berechtigung,

seinen christlichen Finalismus zuvor in das ganz reale
Geschehen hinein, außerhalb des Lebensbereiches auch da hinein,

wo er gar nicht hingehört. Nachher dann wundert er sich
darüber, wie zweckmäßig und fürsorglich sein Gott in der
Schöpfung im Interesse des Menschen wirke — und merkt
nicht, daß er nur diejenige christliche Zweckgebundenheit
herausholt, die er selbst vorher in das reale Geschehen hineingelegt

hat. Wir denken an André Gide : «Vous ne l'y trouveriez
pas, si vous ne l'y aviez pas mis!» Und nun will M. also auch
den Wissenschafter auf den christlichen Gottesglauben
verpflichten, da ja Wissenschaft und Forschung, wie er meint und
lehrt und verkündet, im Aufbau der Welt auf Schritt und Tritt
auf diese göttliche Fürsorge für den Menschen, für das Leben
stoße. Darum müssen wir Herrn M. Glaube und Gefolgschaft
verweigern.

VIII. Bleibt noch die letzte bange Frage: was hat wohl die
«Tat» bewogen, diesen christlichen Aufkläricht zu publizieren?
WiU die «Tat», wie M., ihre religiös unsicher gewordenen Leser
zum christlichen Gottesglauben zurückführen? Oder will sie

bloß, einigen Leserwünschen entsprechend, einer elementaren
Informationspflicht Genüge leisten? Im wohlverstandenen
Interesse nehmen wir gerne an, daß nur diese zweite Möglichkeit
in Frage komme. Omikron

Zur Frage einer schweizerischen
Botschaft beim Vatikan

i
Der KK-Parteitag in Basel vom Herbst 1958 brachte der

nicht-katholischen Schweiz einige peinliche Ueberraschungen.
Zu den Ueberraschungen in der Rede von Bundesrat Dr. G.

Lepori haben wir uns in No. 2/1959 unseres Blattes bereits
ausgesprochen. Auf eine andere Ueberraschung dieser Tagung sei
doch nachträglich und in aller Kürze noch hingewiesen.

Gleich zu Beginn stellte der Partei-Präsident Bourgknecht
(Fribourg) die Forderung auf, die Schweiz solle beim Vatikan
eine diplomatische Botschaft errichten; eine Forderung also,
die auch früher schon gelegentlich aufgetaucht ist, auf deren
Wiederholung und nachdrückliche Geltendmachung die
schweizerische Oeffentlichkeit jedoch nicht gefaßt war.

Die öffentliche Meinung reagierte sauer. Der schweizerische
freisinnige Pressedienst zögerte nicht lange, winkte rasch ab.
Was nun links vom Freisinn steht, wird kaum anders als negativ

reagieren können. Damit wäre das Schicksal dieses Postulates

vorerst wieder einmal entschieden.

II
Professor Dr. Alois Schenker, unser guter alter Bekannter,

früher an der «Schweizerischen Kirchenzeitung», heute an der
«Schildwache» tätig, ärgerte sich weidlich über diese Ablehnung.

Er meinte, in dieser Frage habe die öffentliche Meinung
überhaupt kein Mitspracherecht, der Bundesrat sei zur Regelung

der auswärtigen Angelegenheiten unseres Bundesstaates
und damit auch zur Errichtung einer schweizerischen Botschaft
beim Vatikan allein zuständig.

HI
Pfarrer Dr. Peter Vogelsanger, Chefredaktor der «Reformatio»,

leuchtet dem munteren katholischen Vorkämpfer im ersten
Heft 1959 p. 56/57 so heim, wie es sich gehört. Wir können
diese träfe Abrechnung Wort für Wort unterstreichen und
setzen sie daher textgetreu hierher:

«Es scheint, daß Schenker mit der Akkreditierung eines Nuntius

in Bern die Errichtung einer diplomatischen Vertretung
beim Vatikan als völkerrechtlich notwendige, bis jetzt nur
nicht vollzogene Konsequenz betrachtet. Hier irrt Goetlie.
Was aber das Mitspracherecht der öffentlichen Meinung
betrifft, das Prof. Schenker in Abrede stellt, so wäre die Gegenfrage

zu stellen, was denn in diesem Falle der Parteitag der
Konservativen in Basel, an dem jene Forderung auf den Schild
erhoben wurde, für ein Mitspracherecht an dieser Sache habe.
Der konservative Parteitag ist doch wohl ein Organ der ,öffent-
lichen Meinung'? Läuft also Schenkers Protest in erster Linie

Briefe an Ernesto

(WFZ) Einer ungewöhnlich begabten, tapferen und tatkräftigen
Frau aus dem hablichen Bürgertum der Romagna, geboren 1870 in
Bologna, die sieben Kinder hingebend aufgezogen hatte, von denen
sie zwei im blühenden Alter durch den Tod verlor, wurde ein drittes

Kind, dem sie sich durch nächste Gesinnungsverwandtschaft
besonders verbunden fühlte, durch dessen Verurteilung zu zwanzig
Jahren Gefängnis wegen antifaschistischer Tätigkeit während
dreizehn Jahren entzogen. Durch all diese Jahre der Gefangenschaft

hin schrieb sie ihm jede Woche mindestens zwei Briefe. Aus
den über fünftausend eng beschriebenen Seiten wurde bald nach
ihrem vor zwei Jahren eingetretenen Tode eine kleine Auslese
herausgegeben1, die ein herzerwärmendes Bild von der Briefschrei-
berin gibt. Wir übersetzen daraus einige Stücke, die sich auf ihre
negative Einstellung zur katholischen Kirche und zur kirchlichen
Frömmigkeit beziehen.

In ihrer Kindheit war sie, die einzige Tochter einer verwitweten
Dame, zur «standesgemäßen Erziehung» in ein Kloster gesteckt
worden. Ueber das Leben, das sie dort im Alter von sieben bis
fünfzehn Jahren gewissermaßen als Internierte zu führen oder,
genauer, zu erdulden gehabt hatte, schrieb sie selber in den
Lebenserinnerungen ihres hohen Alters: «Wie immer jemand sich
ausmalen mag, was mein Institut im Jahre 1877 war, wird fern der

1 Elide Rossi. Lettcrc ad Ernesto. Firenze, La Nuova Italia Editrice, 1958.
Preis 1000 Lire.

Wirklichkeit bleiben. Die Nonnen waren höchst unwissend. Außer
in den Handarbeiten, die sie vorzüglich verstanden, wußten sie
nichts. Es waren arme Wesen, von anderen Nonnen erzogen und
sozusagen zum Keuschheitsgelübde gezwungen» gewesen. Die in
Demut und Enthaltsamkeit verlebten Jahre hatten sie griesgrämig
gemacht und feindlich gegen die armen Zöglinge. Die siebeneinhalb
Jahre, die ich zwischen ihnen verbrachte, ohne auch nur einen
einzigen Tag zuhause sein zu dürfen — so wollte es die Klosterregel

—- lassen sich mit einem wahren Gefängnisaufenthalt vergleichen.

Nahrung kärglich und schlecht. Im Winter — in Bologna! —
starb man vor Kälte, da im Kloster keine einzige Gelegenheit war,
sich zu erwärmen. Oft habe ich geschlottert und geweint, weil der
Frost mich einem vom Kreuz herabgenommenen Christus ähnlich
gemacht hatte, so sehr waren meine Hände und Füße gekrümmt.
Im Unterricht wurde alles vernachlässigt, außer der christlichen
Lehre (die ich in verschiedenen Ausgaben habe studieren müssen)
und der heiligen Geschichte. Es gab nie eine Prüfung; in der
Geschichte bin ich bis zu Mucius Scaevola gekommen und in der
Geographie bis zu einem bißchen von Italien und den Hauptstädten
Europas. Keine Naturwissenschaft, im Rechnen nur die vier
Rechnungsarten. In meinem seit je vorhandenen Lesehunger verschlang
ich die Leben -—• o je! — der Heiligen. Eines Tages wurde die
gutmütige Italienisch-Lehrerin, die von draußen kam und mir die
,Promessi sposi' mitgebracht hatte, von der Oberin gerufen und
dafür getadelt. Das Buch aber wurde beschlagnahmt: Der Titel gab
zu viel zu denken!

Später habe ich erfahren, daß die sehr alte Madre Superiort
viele Jahre lang die Geliebte des Kardinals Opizzoni gewesen war,
der sie als blutjunges Mädchen in das Kloster gegeben hatte, als er

59


	Christlicher Aufkläricht

