Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 42 (1959)

Heft: 8

Artikel: Christlicher Aufklaricht

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JAESY

“REIDENKER

[ONATSSCHRIFT-DER FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

rau, August 1959 Nr. 8 42. Jahrgang

Christlicher Aufklaricht

I. Kein schones Wort — dieser Aufkliricht! Aber nicht wir,
unsere christlichen Gegenspieler haben es ausgeheckt — wozu
wohl? Um durch den Anklang an Kehricht die ihnen verhafte
Aufklirung dem Spott und der Licherlichkeit preiszugeben.
Heute miissen sie sich’s gefallen lassen, da3 der von ihnen ge-
schaffene und abgeschossene Pfeil zuriickfliegt und sie selbst
empfindlich trifft.

II. Eine befreundete Hand schiebt mir einen Zeitungsaufsatz
mit dem verheiBBungsvollen Titel: «7 Griinde, warum ein Wis-
senschafter an Gott glaubt» auf meinen Schreibtisch. In der
Mitte der Vierzigerjahre schrieb Cressy Morrison, Prisident
der New Yorker Akademie der Wissenschaften, sein Aufsehen
erregendes Buch: «Man does not stand alone». In der Schweiz
fafite 1946 die «Tat» den Inhalt des Buches zusammen in einem
Aufsatz, der den oben angegebenen deutschen Titel triigt. Nun
ist von verschiedenen Seiten der Neudruck dieses Aufsatzes von
1946 verlangt worden. Die «Tat» hat vor kurzem diesem Be-
gehren entsprochen. Diese Wiederholung nun ist mir dieser
Tage auf den Tisch gelegt worden mit der suggestiv aufreizen-
den Frage: «Was sagen Sie dazu?»

III. Und nun, was sagt uns denn zunichst Herr Morrison?
Welches sind die sieben Griinde, die den amerikanischen Wis-
senschafter trotz seiner Gelehrsamkeit und trotz seiner hohen
Stellung am Gottesglauben festhalten lassen? Wir miissen uns
mit einigen wenigen Andeutungen begniigen. Um unsere Arbeit
nicht zu komplizieren, enthalten wir uns hier, so sehr jeder
Satz unseren Widerspruch herausfordert, aller kritischen Ein-
wiinde. Dem geschulten Leser fillt es sicher nicht schwer, die
Widerlegungen, die sich iiberall sofort aufdringen, von sich aus
hinzusetzen. Also héren wir Herrn Morrison und der «Tat» auf-
merksam einmal zu:

\
Inhalt
Christlicher Aufkliricht!

Zur Frage einer schweizerischen Bot-
schaft beim Vatikan

Silberstreifen am Horizont
(Fortsetzung und Schluf)

Drittes Freundschaftstreffen am Bodensee

1~
o

Literatur
Streiflichter

Feuilleton :
Briefe an Ernesto

;bibliotlh

IV. Je tiefer der Mensch in die Geheimnisse der Natur ein-
dringt, um so klarer offenbart sich ihm in der Natur das Werk
einer grof3en, schopferischen, giitigen und fiirsorglichen Gottes-
macht. Unser Universum ist geplant und geschaffen von einem
wissenden Geist. Das Leben z. B. kann unméglich ein Erzeugnis
des Zufalles sein, es setzt zu viele Bedingungen voraus, die nur
Gott vorgesehen und gewollt haben kann. Bewegung und Um-
drehung der Erde, die Temperatur der Sonne, die Neigung der
Erdachse zur Ekliptik, die Distanz des Mondes zur Erde, der
Reichtum an Hilfsquellen, die das Leben erméglichen und er-
halten — das alles ist Offenbarung und Kundgebung eines alles
durchdringenden gottlichen Geistes. Die Chemie der Lebens-
vorginge, die Feinstruktur des Plasmatropfens, die tierische
Klugheit — sie alle weisen auf einen giitigen Schopfervater,
der den sonst hilflosen Kreaturen die zum Leben erforderlichen
Triebe und Instinkte verlichen hat. Dem Menschen hat er mehr
gegeben, nimlich die Vernunft. Aber auch in den Wundern der
Vererbung zeigt sich die viterliche Fiirsorge Gottes. In Austra-
lien verbreitete sich der Kaktus so sehr, daf} er zu einer Plage,
zu einem Landesungliick wurde. Wie hat Gott geholfen? Er
zeigte dem Menschen ein Insekt, das sich in die Kaktuspflanze
einbohrte, sie vernichtet. So hat Gottes Vatergiite die Kaktus-
pest aus der Welt geschafft. Und schlieBlich — die Tatsache,
dafl der Mensch den Begriff Gottes zu erfassen vermag, ist schon
an sich ein einzigartiger Beweis fiir die Existenz Gottes. Die
Vorstellung von Gott ist aus einer gottlichen Fihigkeit des
Menschen entstanden. Kurz — in allem irdischen Geschehen,
in allen Plinen der Natur finden wir iiberall dieselbe grofle
Wahrheit: Gott ist iiberall gegenwirtig, er wendet alles zum
Guten, er sorgt fiir seine Kreatur, besonders fiir den Menschen.
Diese Fiirsorge nétigt auch den Wissenschafter, am christlichen
Gottesglauben festzuhalten.

V. Der Widerstand gegen einen derart oberfldchlich-billigen
Rationalismus und Optimismus erhebt sich schon innerhalb
der protestantischen Kirche selbst. Diese Kirche wird gegen
Morrison folgende Einwinde vorbringen:

Es handelt sich bei M. iiberhaupt nicht um den Gott der
christlichen Kirche, sondern um eine rein philosophische Kon-
struktion. Der Gott der Christen ist nun einmal der Gott Jahwe
des Alten und Neuen Testaments. Jahwe thront im Himmel
und wirkt von dort her; Ms. Gotteskonstruktion sitzt im Innern
der Natur, er wirkt von innen heraus, schafft von innen her die
an ihm geriihmte Zweckhaftigkeit.

Jahwe offenbart sich nur in Christus und in der Heiligen
Schrift. Ein anderer Weg, eine andere Tiir von Gott zum Men-
schen oder vom Menschen zu Gott gibt es nicht. Die dialekti-
sche Theologie stiitzt sich stark auf die beiden Verse Ev.
Joh. 10,1 und 9: «Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wer nicht

57



zur Tiir hineingehet in den Schafstall, sondern steiget anderswo
hinein, der ist ein Dieb und ein Morder. .. Ich bin die Tiir; so
jemand durch mich eingehet, der wird selig werden, und wird
ein- und ausgehen und Weide finden.» Ms. unklar gefallte «gott-
liche Macht» will sich in der Natur, in der ZweckmifBligkeit der
Natur offenbaren. Diese natiirliche Theologie hat gegeniiber
der biblisch-kirchlichen Theologie heute vorweg schon alle
Rechte verloren. :

Darum kann die heutige protestantische Theologie die sieben
Griinde Ms. nicht anerkennen; sie sieht darin einen mif3gliick-
ten Versuch, Gott im Sinne der Aufklidrung mit durchaus ratio-
nalen Hilfsmitteln zu begriinden und den Mitmenschen glaub-
haft zu machen. Auch fiir die Theologie ist das reiner Auf-
kldricht.

VI. Mit derselben Entschiedenheit lehnt natiirlich auch die
Menschenwahrheit alle derartigen rationalen Gottesbegriindun-
gen ab. Im einzelnen:

1. Es gibt gewi3 immer Gelehrte, die durch Tradition, durch
Erziehung oder personliche Veranlagung sehr eng an den Chri-
stenglauben gebunden sind und ihn nicht preisgeben kénnen.
Von auflen her tragen sie ihre Glaubenssitze in den Raum des
wissenschaftlichen Arbeitens hinein und versuchen, diesen an
sich ganz unchristlichen Raum der Wissenschaft mit dem Weih-
rauch ihres Christenglaubens anzufiillen; sie versuchen, die
Wissenschaft zu verchristlichen. Diese Synthese wird natiirlich
immer mifllingen, da es sich bei der Wissenschaft und beim
Christenglauben um zwei grundverschiedene Wahrheitskonzep-
tionen handelt. Diese ungliickseligen Synthesebemiihungen sind
das reine Privatvergniigen der betreffenden christlichen Gelehr-
ten, fiir die Wissenschaft und Philosophie haben sie nicht die
geringste Verpflichtungskraft.

M. ist ein solch christlicher Synthetiker.

2. Ms. Denken ist streng und rein finalistisch. Gott hat, wie
M. meint, die Welt um des Menschen willen geschaffen, darum
steht der Mensch im Zentrum dieser von Gott geschaffenen
Welt. Diese christlich gesehene Welt ist darauf hin angelegt,
festgelegt und verpflichtet, dem Menschen, diesem Zentrum
und dieser Krone der Schopfung, zu dienen.

Die Lehre von der Schopfung der Welt ist unhaltbar; damit
ist auch das finalistische Denken unhaltbar geworden; es fiithrt
heute zu lauter Unmoglichkeiten, Widerspriichen und Albern-
heiten. Der Leser wird auf diese Widerspriiche und Albernhei-
ten schon beim Lesen unseres Auszuges aus dem «Tat»-Aufsatz
gestoBen sein. Nur ein Beispiel: Wir sollen also Gottes Vater-
giite anerkennen und preisen, weil sie den Menschen in Austra-
lien ein Insekt zur Verfiigung stellt, das die grauenhafte Kak-
tuspest niederzuringen vermag. Wo aber blieb denn Gottes
Vatergiite, als er vorher durch die Kaktuspest Australien an
den Rand des Abgrundes brachte?

In seinen Konsequenzen fiihrt das finalistische Denken zu
den albern-finalistischen Ueberlegungen des kleinen Moritz:
Lobet und preiset Gottes viterliche Fiirsorge fiir den Men-
schen! Denn dieser Gott lie3 die Korkeichen wachsen, damit
wir unsere Wein- und Sektflaschen gehorig verkorken kénnen.
Dieser Gott lie3 auch die Kaninchen und die Forellen genau so
grofl werden, dal sie als Portionen in den gangbaren Gréfen
unserer Bratpfannen Platz haben.

Das finalistische Denken ist Ausgeburt und Funktion der
Schépfungslehre. Mit dem einen bricht auch das andere zusam-
men. Das zweckgebundene Denken wird heute eingeschrinkt
auf den Bereich des Lebens; aber auch in diesem engern Be-
reich steht neben dem finalistischen immer noch das realisti-
sche Denken, das Denken von der Realitit und Kausalitiit her.
In den dem Leben vorausliegenden Schichten des Anorgani-
schen hat der Zweck nichts mehr zu suchen, da herrschen nur
noch Ursache und Gesetz. Es ist ein Unsinn des finalistischen
Denkens, zu sagen, Sonne und Mond seien vom Schépfer nur

58

zu dem Zweck zur Erde in eine niitzliche Distanz gestellt wor-
den, um das Leben allgemein und das Leben des Menschen
insbesondere zu ermoglichen. Der Realismus kehrt diese Be-
hauptung um und sagt: Weil nun einmal Sonne und Mond
diese Distanz zur Erde haben, ist auf der Erde Leben méglich
geworden. Diese Distanzen sind aber nicht von einem Schépfer
so gewollt um des Menschenlebens willen, sie haben sich aus
dem realen Geschehen ganz von selbst ergeben.

3. Darin hat M. recht: Reales Geschehen und kosmische Ord-
nung sind sicher nicht Spiel und Ertrag des Zufalls. Nun aber
schlieBt M. weiter: Sind sie nicht Zufall, so sind sie eben vom
Schopfergott so gewollt. Diese Alternative und dieser Schluf}
gelten aber nur fiir den christlichen Schépferglauben: Entweder
Zufall oder bewufite und gewollte Fiigung Gottes! Fiir das
realistische Denken lautet die Alternative: Entweder Zufall
oder kausal und gesetzmiBig begriindete Notwendigkeit im
realen Geschehen. Da nun im realen Geschehen alles von seiner
Ursache her determiniert ist, so hat der Zufall im realen Ge-
schehen nichts zu suchen. Im realen makroskopischen Gesche-
hen gibt es keinen Zufall. Von Zufall darf nur gesprochen wer-
den, wo das erkennende Subjekt die kausal-gesetzlichen Zusam-
menhinge nicht erkennt, nicht versteht. Zufall gibt es nur in
der Schwiche des menschlichen Denkens, im real-makroskopi-
schen Geschehen an sich nicht. Im subatomar-mikroskopischen
Geschehen liegen die Dinge etwas komplizierter; aber niemals
und nirgends bezeugen die hier auftauchenden Schwierigkeiten
das Walten eines viterlich fiirsorgenden Gottes.

4. Fiir M. ist also das real-weltliche Geschehen Ausdruck einer
gottlich-viterlichen Fiirsorge fiir das Leben und fiir den Men-
schen. Dabei hat M. nicht nur ein Auge, er hat beide Augen
krampfhaft verschlossen gegeniiber dem Uebel, dem Elend, der
Sinnlosigkeit, dem Grauen und Schrecken in der Welt. Wir
wollen uns hier in gar keine Einzelheiten verlieren, wir ver-
weisen M. ganz einfach einmal auf die einschligigen Kapitel in
Schopenhauers Hauptwerk, wir verweisen zum andern auf das
Geschehen in der Welt selbst und in der Geschichte dieser
Welt. Auf Schritt und Tritt wird da die Lehre von Gottes
Vatergiite grausam dementiert. Was soll uns eine christliche
Weltanschauung, die mit geschlossenen Augen operiert, ge-
nauer: die nur das sehen und erfahren will, was in ihre Schop-
ferlehre hineinpaBt, alles andere aber nicht? M. ist das Opfer
des reinen Wunschdenkens.

5. Gewil}, auch die am weitesten fortgeschrittene Wissenschaft
steht auch heute noch vor Geheimnissen. Aber ein fiir allemal
sei es gesagt: Was Geheimnis ist, ist Geheimnis und ist nicht —
Gott! Es ist ein Unfug des christlichen Wunschdenkens, hinter
jedes Geheimnis sofort seinen Gott Jahwe zu stellen.

6. Fiir die Bildung einer Weltanschauung darf weder Ms. Op-
timismus noch Schopenhauers Pessimismus das entscheidende
Wort sprechen. Dieses entscheidende Wort spricht nur die ob-
jektiv zutreffende Erkenntnis des realen Geschehens. Nur auf
einer solchen Erkenntnis darf sich eine Weltanschauung auf-
bauen. Nachher dann ist es moglich, das so zustande gekom-
mene Weltbild vom Menschen her nun auch noch zu bewerten,
es als gute oder schlechte Losung auszugeben, in Optimismus
oder in Pessimismus zu machen. Doch sind diese Bewertungen
das subjektiv-private Anliegen des jeweiligen Subjekts, mit der
Wahrheitsfrage und mit dem Aufbau einer wahren Weltan-
schauung haben sie nichts zu schaffen.

Das ungefihr ist es, was von der Wissenschaft und Philoso-
phie, was aber auch von uns und unserer Weltanschauung aus
zu dem Aufkldricht-Elaborat des Herrn M. zu sagen wiire.

VILI. Es ist klar geworden: M., obwohl Prisident der New Yor-
ker Akademie der Wissenschaften, ist weder fiir den Protestan-
tismus, noch fiir die Wissenschaft, auch nicht fiir die USA-Wis-
senschaft, noch fiir die Philosophie reprisentativ. Und darin
sehen wir das Grundgebrechen seiner Arbeit: Von seinem Got-



tesglauben her legt er, willkiirlich und ohne alle Berechti-
gung, seinen christlichen Finalismus zuvor in das ganz reale
Geschehen hinein, auBBerhalb des Lebensbereiches auch da hin-
ein, wo er gar nicht hingehort. Nachher dann wundert er sich
dariiber, wie zweckmiflig und fiirsorglich sein Gott in der
Schopfung im Interesse des Menschen wirke — und merkt
nicht, da} er nur diejenige christliche Zweckgebundenheit her-
ausholt, die er selbst vorher in das reale Geschehen hinein-
gelegt hat. Wir denken an André Gide: «Vous ne I’y trouveriez
pas, si vous ne I’y aviez pas mis!» Und nun will M. also auch
den Wissenschafter auf den christlichen Gottesglauben ver-
pflichten, da ja Wissenschaft und Forschung, wie er meint und
lehrt und verkiindet, im Aufbau der Welt auf Schritt und Tritt
auf diese gottliche Fiirsorge fiir den Menschen, fiir das Leben
stofle. Darum miissen wir Herrn M. Glaube und Gefolgschaft
verweigern.

VIII. Bleibt noch die letzte bange Frage: was hat wohl die
«Tat» bewogen, diesen christlichen Aufkliricht zu publizieren?
Will die «Tat», wie M., ihre religios unsicher gewordenen Leser
zum christlichen Gottesglauben zuriickfithren? Oder will sie
blo}, einigen Leserwiinschen entsprechend, einer elementaren
Informationspflicht Geniige leisten? Im wohlverstandenen In-
teresse nehmen wir gerne an, dal nur diese zweite Moglichkeit
in Frage komme. Omikron

Zur Frage einer schweizerischen
Botschaft beim Vatikan

I
Der KK-Parteitag in Basel vom Herbst 1958 brachte der

nicht-katholischen Schweiz einige peinliche Ueberraschungen.
Zu den Ueberraschungen in der Rede von Bundesrat Dr. G.
Lepori haben wir uns in No. 2/1959 unseres Blattes bereits aus-
gesprochen. Auf eine andere Ueberraschung dieser Tagung sei
doch nachtriiglich und in aller Kiirze noch hingewiesen.

Gleich zu Beginn stellte der Partei-Prisident Bourgknecht
(Fribourg) die Forderung auf, die Schweiz solle beim Vatikan
eine diplomatische Botschaft errichten; eine Forderung also,
die auch frither schon gelegentlich aufgetaucht ist, auf deren
Wiederholung und nachdriickliche Geltendmachung die schwei-
zerische Oeffentlichkeit jedoch nicht gefaBt war.

Die offentliche Meinung reagierte sauer. Der schweizerische
freisinnige Pressedienst zogerte nicht lange, winkte rasch ab.
Was nun links vom Freisinn steht, wird kaum anders als nega-
tiv reagieren konnen. Damit wire das Schicksal dieses Postu-
lates vorerst wieder einmal entschieden.

II

Professor Dr. Alois Schenker, unser guter alter Bekannter,
frither an der «Schweizerischen Kirchenzeitung», heute an der
«Schildwaches» titig, drgerte sich weidlich iiber diese Ableh-
nung. Er meinte, in dieser Frage habe die 6ffentliche Meinung
iiberhaupt kein Mitspracherecht, der Bundesrat sei zur Rege-
lung der auswirtigen Angelegenheiten unseres Bundesstaates
und damit auch zur Errichtung einer schweizerischen Botschaft
beim Vatikan allein zustdndig.

I

Pfarrer Dr. Peter Vogelsanger, Chefredaktor der «Reforma-
tio», leuchtet dem munteren katholischen Vorkdmpfer im ersten
Heft 1959 p. 56/57 so heim, wie es sich gehort. Wir konnen
diese trife Abrechnung Wort fiir Wort unterstreichen und
setzen sie daher textgetreu hierher:

«Es scheint, daf3 Schenker mit der Akkreditierung eines Nun-
tius in Bern die Errichtung einer diplomatischen Vertretung
beim Vatikan als vélkerrechtlich notwendige, bis jetzt nur
nicht vollzogene Konsequenz betrachtet. Hier irrt Goethe.
Was aber das Mitspracherecht der 6ffentlichen Meinung be-
trifft, das Prof. Schenker in Abrede stellt, so wiire die Gegen-
frage zu stellen, was denn in diesem Falle der Parteitag der
Konservativen in Basel, an dem jene Forderung auf den Schild
erhoben wurde, fiir ein Mitspracherecht an dieser Sache habe.
Der konservative Parteitag ist doch wohl ein Organ der ,6ffent-
lichen Meinung’? Liuft also Schenkers Protest in erster Linie

Briefe an Ernesto

(WFZ) Einer ungewdhnlich begabten, tapferen und tatkriiftigen
Frau aus dem hablichen Biirgertum der Romagna, geboren 1870 in
Bologna, die sieben Kinder hingebend aufgezogen hatte, von denen
sie zwei im bliihenden Alter durch den Tod verlor, wurde ein drit-
tes Kind, dem sie sich durch nichste Gesinnungsverwandtschaft be-
sonders verbunden fiihlte, durch dessen Verurteilung zu zwanzig
Jahren Gefingnis wegen antifaschistischer Titigkeit wihrend
dreizehn Jahren entzogen. Durch all diese Jahre der Gefangen-
schaft hin schrieb sie ihm jede Woche mindestens zwei Briefe. Aus
den iiber fiinftausend eng beschriebenen Seiten wurde bald nach
ihrem vor zwei Jahren eingetretenen Tode eine kleine Auslese her-
ausgegeben', die ein herzerwirmendes Bild von der Briefschrei-
berin gibt. Wir iibersetzen daraus einige Stiicke, die sich auf ihre
negative Einstellung zur katholischen Kirche und zur kirchlichen
Frommigkeit beziehen.

In ihrer Kindheit war sie, die einzige Tochter einer verwitweten
Dame, zur «standesgemifien Erzichung» in ein Kloster gesteckt
worden. Ueber das Leben, das sie dort im Alter von sieben bis
fiinfzehn Jahren gewissermaBen als Internierte zu fiihren oder,
genauer, zu erdulden gehabt hatte, schrieb sie selber in den Lebens-
erinnerungen ihres hohen Alters: «Wie immer jemand sich aus-
malen mag, was mein Institut im Jahre 1877 war, wird fern der

! Elide Rossi. Lettere ad Ernesto. Firenze, La Nuova Italia Editrice, 1958.
Preis 1000 Lire.

Wirklichkeit bleiben. Die Nonnen waren héchst unwissend. AuBer
in den Handarbeiten, die sie vorziiglich verstanden, wullten sie
nichts. Es waren arme Wesen, von anderen Nonnen erzogen und
sozusagen zum Keuschheitsgeliibde gezwungem gewesen. Die in
Demut und Enthaltsamkeit verlebten Jahre hatten sie griesgrimig
gemacht und feindlich gegen die armen Zéglinge. Die siebeneinhalb
Jahre, die ich zwischen ihnen verbrachte, ohne auch nur einen
einzigen Tag zuhause sein zu diirfen — so wollte es die Kloster-
regel — lassen sich mit einem wahren Gefingnisaufenthalt verglei-
chen. Nahrung kirglich und schlecht. Im Winter — in Bologna! —
starb man vor Kilte, da im Kloster keine einzige Gelegenheit war,
sich zu erwdrmen. Oft habe ich geschlottert und geweint, weil der
Frost mich einem vom Kreuz herabgenommenen Christus dhnlich
gemacht hatte, so sehr waren meine Hiinde und Fiie gekriimmt.
Im Unterricht wurde alles vernachliissigt, auler der christlichen
Lehre (die ich in verschiedenen Ausgaben habe studieren miissen)
und der heiligen Geschichte. Es gab nie eine Priifung; in der Ge-
schichte bin ich bis zu Mucius Scaevola gekommen und in der
Geographie bis zu einem bilchen von Italien und den Hauptstidten
Europas. Keine Naturwissenschaft, im Rechnen nur die vier Rech-
nungsarten. In meinem seit je vorhandenen Lesehunger verschlang
ich die Leben — o je! — der Heiligen. Eines Tages wurde die gut-
miitige Italienisch-Lehrerin, die von drauBen kam und mir die
,Promessi sposi’ mitgebracht hatte, von der Oberin gerufen und
dafiir getadelt. Das Buch aber wurde beschlagnahmt: Der Titel gab
zu viel zu denken!...

Spiter habe ich erfahren, daBl die sehr alte Madre Superiore
viele Jahre lang die Geliebte des Kardinals Opizzoni gewesen war,
der sie als blutjunges Middchen in das Kloster gegeben hatte, als er

59



	Christlicher Aufkläricht

