
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 7

Artikel: Der Silberstreifen am Horizont (Forsetzung)

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^ Der Silberstreifen am Horizontr
Die Bodensee-Internationale

Am 6. und 7. Juni 1959 trafen sich Mitglieder des
Deutschen Volksbundes für Geistei "reiheit, Gesinnungsfreunde

aus Oesterreich und Mitglieder der Freigeistigen

Vereinigung der Schweiz zu einem Ländertreffen
in Radolfzell am Bodensee. Dieses 3. Treffen kann als
bestens gelungen bezeichnet werden, war doch der
Besuch über alle Erwartungen groß. Am Sonntagvormittag

sprach

Oberregierungsrat Albert Heuer (Hannover)

zu der großen Festversammlung im «Scheffelhof» in
einem glänzenden, unnachahmlichen Vortrag über da?

Thema

Der Kampf um die Geistesfreiheit

Wir werden in der nächsten Nummer auf das 3.
Ländertreffen zurückkommen. Vor allem hoffen wir, den
Vortrag von Albert Heuer wenigstens auszugsweise
wiedergeben zu können, sofern er sein frei gehaltenes
Votum niederschreibt. Es lebe die Bodensee-Internationale

von Radolfzell. W. Schieß

V

bogen, d. h. Rücksichtslosigkeit. Und in beiden Fällen kommen in
der Regel günstige Umstände oder (und) glückliche Zufälle dazu.

Daraus folgt also, wenn das Sprichwort recht hat (und es hat
recht!), daß mir unterschoben wird, ein Helfer derjenigen zu sein,
die ganz von sich aus, sei es mit guten oder mit verwerflichen
Mitteln, vorwärtskommen, während ich die andern, die von der Natur
weniger gut ausgestattet wurden oder in drückende, lähmende
Verhältnisse hinein gerieten, im Stiche lasse.

Menschen, Menschen, was für ein Zerrbild macht ihr aus eurem
Gott! Und wie verrät ihr euch selber durch dieses Zerrbild! Was
hat euch ein Weiser ins Gesicht gesagt? — «Wie einer ist, so ist
sein Gott. Darum ward Gott so oft zum Spott.» Wenn ich Gott
wäre, ich schämte mich zu Tode!

Was für eine Veranlassung aber habt ihr Ellbogenmenschen, mich
so darzustellen, wie ihr es tut? Ihr schweigt? So will ich es euch

sagen. Als menschliche Idee, die ich bin, durchschaue ich euch. Ihr
freut euch euerer Erfolge; ganz selbstverständlich tut ihr das.

Allein ihr habt dabei, bewußt oder unbewußt, kein ganz gutes
Gewissen, weil euer Vorwärtskommen oft nur durch das Zurück- oder
Beiseiteschieben der andern, Schwächern, möglich ist. Das wollt
ihr aber vor euch selber und vor den andern nicht wahrhaben,
und darum schiebt ihr die Verantwortlichkeit auf Gott: Indem er
euch half, zeigte er, daß er es so haben wollte. Damit habt ihr eine
vorzügliche Schutzwehr gegen Angriffe des Neides. Das ist das eine.

Zweitens haltet ihr es aus demselben Vorsichtsgrunde und auch
zur Gewissensbeschwichtigung für unklug, euer Licht auf dem
Scheffel gar zu hell leuchten zu lassen, und ihr redet euch und
andern ein: Wir haben uns zwar bemüht und unsere Kraft eingesetzt,

um auf einen grünen Zweig zu kommen, aber ohne Gottes
Hilfe wäre unser Tun umsonst gewesen; wir waren gewissermaßen
nur das Werkzeug in seiner Hand.

Die andern, die Schlechtweggekommenen, sind wütend auf euch,
sie hassen euch; sie stellen sich wohl auch die erbitterte Frage:
Warum hilf Gott nicht uns, die wir es so bitter nötig hätten?! Aber
sie fügen sich kraft ihres Glaubens in den Willen Gottes, d.h. in die
Verhältnisse, und lassen sich auf die ausgleichende Gerechtigkeit
im Himmel vertrösten. O wüßten sie, daß dieser Himmel wie Gott
nur in ihrem Gehirne besteht!!

* * *
Aber ich bin kein Parteigott. Das heißt, ins Reale übertragen:

Wie mich die Menschen denken und empfinden, ist innerhalb der
einzelnen Menschengruppen höchst verschieden. Ich bin in der

(Fortsetzimg*) IV
«Kritik an der Kirche». Herausgegeben von Hans Jürgen

Schultz. Erschienen im Kreuz-Verlag, Stuttgart, und Otto
Walter-Verlag, Olten und Freiburg i. Br. 1958. 330 Seiten.

1. Das Buch enthält die 40 Beiträge einer Sendereihe des

Süddeutschen Rundfunks. Hörer und Presse reagierten auf
diese Sendungen so lebendig, daß die Veröffentlichung in
Buchform sich aufdrängte und nachträglich sich nun auch
rechtfertigte. Der Erzbischof von Freiburg i. B., Dr. Hermann
Schäufele, hatte zwar gegen diese kritische Sendereihe mit
scharfen Worten protestiert und angedroht, er werde «geeignete

Schritte» unternehmen; er berief sich dabei auf
zahlreiche Briefe aus dem ganzen Land, in denen Kirchenangehö-
rige sich gegen diese Kritik an der Kirche entrüsteten. Er
weigerte sich aber, diese protestierenden Hörerbriefe dem
Rundfunk zur Kenntnisnahme vorzulegen, weigerte sich aber
auch, Einsicht zu nehmen in die rund 5000 positiven Zuschriften

an den Rundfunk. So ging trotz dem erzbischöflichen Protest

die sehr kritische Sendereihe weiter und liegt also heute
in Buchform vor.

2. Der Herausgeber Schultz hat seine Aufgabe vorzüglich
gelöst. In einem geistvollen Vorwort spricht er sich über seine
editorischen Grundsätze aus; in einem eigenen Beitrag in der
Sendereihe nimmt er sehr offen und vernünftig Stellung zum
*) Vgl. Freidenker Nr. 5/1959, S. 33, und Nr. 6/1959, S. 44

einen nicht nur so und in der andern anders; ich bin da und dort
so und anders. Nöte sind überall, und deshalb werde ich von überall

her um Hilfe gefleht, und überall wird mein Name heuchlerisch
mißbraucht. Zahlreich sind in allen Schichten auch die Menschen,
in deren Geistes- und Gemütsleben ich mich vollständig aufgelöst
habe, vollständig bis — auf den Namen. Aber was tut's, wenn Name
Schall und Rauch ist! Allein darin hat sich der Weise wohl geirrt,
oder man verstehe es so: Mit lautem Schall übertönt man feinere
Klänge, zum Beispiel die Stimme der Wahrheit, und mit Rauch
kann man sich schützend umhüllen, so daß man niclit erkannt wird,
wie die Sepiaschnecke das Wasser um sich her mit brauner Farbe
trübt, um gefährliche Aufmerksamkeit von sich abzulenken. Ja,
mein Name ist betörender Schall und täuschender Rauch. Und
jenen hört man und diesen sieht man überall, wo es Menschen gibt,
denen es mehr um den Vorteil als um die Wahrheit zu tun ist.

Nein, ich bin kein Parteigott. Ich habe überall gläubige Anhänger

und Nutznießer gespielten Glaubens, überall auch Eventual-
gläubige, die mein Nichtsein zwar erkannt haben, die es aber doch
nicht mit mir verderben wollen für den Fall, daß ich doch wäre.
Komische Leute!

Wenn ich von mir selber eine Vorstellung haben könnte, so sähe
ich mich auf dem Erdenjahrmarkt als Inhaber eines Glücksrades.
Ich lasse die Menschen daran drehen. Vielleicht bleibt es bei einem
Treffer stehen. Dann erhalten sie von mir eine Gabe, und sie preisen

mich als einen guten Mann. Oder sie gehen leer aus, so oft sie
auch drehen, und sie würden sehr enttäuscht über mich sein, wenn
nicht meine Helfershelfer, die Priester, ihnen freundlich zulächelten,

sie sollen nicht verzagen, es werde schon noch kommen, wenn
auch erst nach Schluß des Lebensrummels beim großen
Glücksgabenverschleiß im Himmel.

Aber ich spreche zu allgemein. Es sind nicht alle ganz-, teil-,
eventual- oder scheingläubig. Es gibt auch andere, wenn auch nur
wenige, die mich als menschliches Hirngespinst erkannt haben,
mir jede andere Existenz über oder zwischen den Sternen, im
Menschen, in der Natur, also die Existenz als Person, Kraft, Geist, die
Existenz als Schöpfer, Schicksalslenker, Moraltheologe und Richter
absprechen und, wohlgemerkt, da liegt der Has im Pfeffer: zur
Erkennung meiner Nichtexistenz außerhalb der menschlichen Phantasie

offen und ehrlich stehen, nicht tun, als ob nicht meinen
Namen als Nützlichkeitsgaul vor ihren Lebenskarren spannen, nicht
mit den Wölfen heulen, um nicht gefressen zu werden, nicht mit
dem Strome schwimmen, weil das mühelos geht. Das sind die Auf-

52



Problem einer christlichen Kirche in der heutigen Welt. Gerne
lassen wir ihn mit einigen Sätzen zu Worte kommen. Zuerst
aus seinem Vorwort:

«Es gibt nichts, was so kritik-würdig wäre wie die Kirche.
— Kritizismus verdient keine Aufmerksamkeit. Aber Kritik
aus dem Engagement ist immer noch der Anfang fälliger
Erneuerungen in der Kirche gewesen. — Ecclesia semper refor-
manda. Die Kirche ist zu keinem Zeitpimkt fertig. — Das Heil
läßt sich nicht ohne Konkretion verkündigen. Es steht unbedingt

in direktem Bezug zur jeweiligen Zeitsituation. — Was
wir beobachten und erleben, ist indessen nicht die der Kirche
zukommende Fremdheit in der Welt, sondern eine Isolation,
die — entgegen aller Modernität — Unmodernität ist, Evakuierung

aus der Zeit, Rückzug in die Etappe, Festigung längst
uninteressant gewordener Bastionen. Je mehr die Kirche um
Positionen in der Welt ringt, um so erschreckender tritt ihre
Unzeitgemäßheit zu Tage. Vermutlich ist sie während keiner
Station ihres historischen Weges so unzeitgemäß gewesen. —
Wie weit Kritik an der Kirche verbreitet ist, wird kaum
auszudenken sein. — Es ist an der Zeit, daß aus lauter Geraune
und Geflüster Gespräche werden. — Es bleibt in diesem Buche
sehr vieles aber auch ungesagt, was im Grunde nicht hätte
verschwiegen werden sollen.»

Und nun einige Sätze aus seinem Beitrag: «Christentum
inkognito?»: «Mehr als 90 Prozent aller Bewohner der
Bundesrepublik gehören einer christlichen Kirche an. — Nur ein
verschwindend geringer Bruchteil der Kirchensteuerzahler
jedoch macht von den durch seine Mithilfe ermöglichten Insti-

riclitigen, Ehrlichen, Selbständigen, an denen ich Freude hätte,
wenn ich in Wirklichkeit Gott wäre. Denn als solcher wäre ich
vollkommen, wäre ich die Wahrheit, und müßte demnach die am meisten

lieben, die für das einstehen, was sie für Wahrheit halten,
auch wenn es gegen mich ginge. Allein ich bin so fürchterlich
unvollkommen, man denke: als menschliche, ururalte Idee, als Sproß
der Unwissenheit und der Angst! Heute bin ich theologisch frisiert,
geschminkt und sonstwie aufgeputzt, bei den Gebildeten beinahe
darwinistisch. Mit dem allem beweist man aber nur, daß ich
menschliche Idee und daher dem Wandel unterworfen bin und daß
es endlich an der Zeit wäre, mich als außermenschliche Wesenheit
aufzugeben, wie man den Zeus und den Jupiter, den Marduk und
den Wotan aufgegeben hat.

Warum geht es damit so langsam, so beinahe nicht vorwärts,
trotz allen wissenschaftlichen Erforschungen und Erkenntnissen?
Ist der Mensch so bodenlos dumm, daß er die Unvereinbarkeit der
bloßgelegten Tatsachen mit den alten Götterfabeln, wozu
selbstverständlich auch die christlichen gehören, nicht einsehen kann?
0 nein, dumm ist er keineswegs, im Gegenteil: Wie hochgradig
vorteilhaft und angenehm hat er sich auf Erden einzurichten verstanden!

Aber er hat gewisse Schwierigkeiten, in sich den alten Adam
(wie man zu sagen pflegt) zu überwinden, mit andern Worten: Es

ist ihm nicht gelungen, in den Hunderttausenden von Jahren den
Urmenschen in sich abzustoßen; in seinem Gefühls- und Geistesleben

sind davon noch erhebliche Rudimente vorhanden. So ist er
noch immer geneigt, da, wo er Vorgänge und Zusammenhänge nicht
erkennt, das Walten höherer Mächte anzunehmen.

Dazu wird es ihm stets von neuem erschwert, von solchen
Vorstellungen wegzukommen. Ich. Gott, spreche jetzt aber nicht von
den Kirchen, deren Metier es ja ist, mich in meinem Scheindasein
zu erhalten und mich als Antwort auf alle Fragen bei der Hand
zu haben. Sie sind sozusagen unschuldig, weil sie nur das aus sich
heraus geben können, was ihrer Eigenart gemäß in ihnen liegt und
ihr Wesen ausmacht. Unschuldig ist ja auch jede Giftpflanze an
ilirem Gifte, das in gewissen Fällen auch heilsame Wirkung haben
kann.

Nein, die Hauptschuld liegt — es muß gesagt sein, so paradox es

klingt — bei den Wissenschaftern, den Gelehrten, nicht bei allen,
aber bei der großen Mehrzahl, bei all denen, die mit mir, Schemen
aus dunkler Vergangenheit, liebäugeln, sobald sie den weißen
Labormantel mit dem Smoking oder dem Frack vertauscht haben,
al-. glaubten sie an meine Existenz. Sie versehen ihre strengwissen-

tutionen wirklich Gebrauch. — Die Kirche lebt heute davon,
daß sie nicht ernst genommen wird. — Die Ausdelmung des

Apparates wird niclit gerechtfertigt durch die Intensität der
kirchlichen Wirkkraft. — Einige Grenzaugenblicke unseres
profanierten Lebens mit Religiosität zu erklären und zu
verklären, ist weithin das Amt der Kirche geworden. In ihrer
Zuständigkeit als Veranstalterin von Kulthandlungen bei
Geburt, Hochzeit und Tod ist sie in viel weiterem Ausmaß, als

es ihr recht sein kann, Instrument uralten Aberglaubens. —
Aber in der Mitte unserer modernen Welt muß man die fast
totale Funktionslosigkeit der Kirclie feststellen. Hier wirkt es
sich erschreckend aus, daß wir Christen Gott mit unserer Theologie

und mit unserer Praxis in die Unwirklichkeit der
Transzendenz verwiesen haben. — Unsere Gegenwartswelt verlangt
entweder eine andere Kirche, oder aber unsere Kirche verlangt,
was allerdings ihre Aufgabe nicht ist, eine andere, sie in ihrer
jetzigen Gestalt anerkennende Welt. — An die Stelle der Un-
erschöpflichkeit unqualifizierter christlicher Antworten müßte
endlich das Eingeständnis von vielfachem Nichtwissen treten,
das — wie Bonhoeffer es nennt — qualifizierte Schweigen. —
Es hat den Anschein, als ob die Zeit der Kirche als einer
geschlossenen Großmacht ihrem Ende zuginge. Sie spürt es und
reagiert weitestgehend so, daß sie ihre alte Stellung zu
verteidigen und zu festigen sucht. Sie kann sich dabei zu Tode
retten. Die Kirche sollte sich jedoch lieber gefaßt machen auf
die moderne Diasporasituation, die ihr offenkundig
bevorsteht.»

schaftlichen Vorträge, Schriften und Bücher mit einem frommen
Schwänzchen und verwedeln damit die soeben vorgebrachten
Feststellungen. Der Hörer oder Leser, der gespannt den ihm neuen
Erörterungen gefolgt war und schon gefürchtet hatte, der Absetzung
Gottes beiwohnen zu müssen, atmet erleichtert auf: «Also doch!»
Ein anderer, hoffend, nun einmal vom reinen, klaren Quell der
Wissenschaft schlürfen zu können, klappt den Schmöker verärgert
zu, murrend: «Die alte frömmelnde Liebedienerei!»

Ich aber, Idee Gott, frage euch, Gelehrte: «Warum tut ihr das?

Vielleicht weil ihr, wie die Priester und Herrscher aller Zeiten,
glaubt, dem Volke müsse die Religion erhalten werden, weil es sich
sonst von euch nicht meistern ließe? (Seht ihr, Menschen, nicht
ein, daß sie damit das Volk zur Bestie und die Religion zur Peitsche

des Tierbändigers erniedrigen??!) Oder aus geheuchelter
Leutseligkeit? Oder um euerem Ansehen in der öffentlichen Meinung
nicht zu schaden? Oder mit Rücksicht auf die Karriere? Oder weil
ihr nur auf euerem Spezialforschungsgebiet Denker seid, im übrigen

kritiklos, traditionsgebunden wir irgend ein Laie? Oder weil
ihr, gefühlsmäßig im Herkömmlichen verstrickt und aus Hinneigung
zum Mystischen an das Walten übernatürlicher Kräfte im
Naturgeschehen wirklich glaubt oder sogar gerade aus dem Naturgeschehen

auf die Existenz eines willentlich schöpferischen, lenkenden
und erhaltenden Gottes schließen zu müssen wähnt?

Diese Beweggründe können sich in beliebigen Variationen
vermischen, so daß sich im Einzelfalle nicht feststellen läßt, was an
der «Verreligionisierung» der Wissenschaft berechnende Absicht
oder wirkliche Ueberzeugung, Mäntelchen oder Herz ist.

Da aber der Laie an die Gelehrten glaubt, d. h. ihnen als den
Wissenden zutraut, daß sie die Wahrheit kennen und sie ihm sagen,
so gilt ihm dieses von der Naturwissenschaft her niemals erwartete
Bekenntnis zu Gott als eine besonders wertvolle, überzeugende
Bejahung der christlichen Heilslehre, an der er, der Laie, vielleicht
schon leise zu zweifeln begonnen hatte.

So steht ihr Menschen also vor der grotesken Tatsache, daß ich,
der bei der Zerstörung des biblischen Weltbildes von der Wissenschaft

ins Fabelreich der Mythologie abgedrängte Gott, von den
Wissenschaftern wieder auf den immerhin wacklig gewordenen
Thron gehoben werde. Sie haben keine Ahnung davon, wie ster-
bensmüde ich, Idee Gott, bin, und daß es nur eines frischen
Windhauchs aus dem Morgen-Land der Wahrheit bedürfte, um mich aus
Millionen erwachender Gehirne hinauszufegen. Ich sehne mich
darnach, nicht mehr sein zu müssen, was ich nicht bin.

53



3. Gerne haben wir den Herausgeber selbst recht ausführlich
zu Worte kommen lassen. Er mag als Beispiel zeigen, mit
welcher Art von Kirchenkritik wir es hier zu tun haben. Ich stand
anfänglich dem Buch recht skeptisch gegenüber und sagte mir:
Die Kritiker sind alle treue Söhne und Töchter einer der
beiden großen Landeskirchen; sie stehen alle fest auf dem
Boden ihres christlichen Glaubens; mit ihrer Kritik an der
Kirche wollen sie ja nur ihrem christlichen Glauben dienen;
was gehen mich schließlich diese rein innerkirchlichen
Angelegenheiten an? Was kümmert es mich, ob in den Einzelfragen
der Predigt, der Liturgie, des Kirchengesanges oder gar des

Kirchenbaues dies oder jenes abgeändert werden soll?

Aber schon die ersten beiden Beiträge gaben mir anderen
Bescheid. Man liest sie und nachher auch die meisten der 40
andern Beiträge mit lebhaftem Interesse und mit starker
innerer Anteilnahme. Die Kritik, meist auch packend und lebendig

formuliert, bleibt nicht an äußern Belanglosigkeiten und
Beiläufigkeiten des Kirchendienstes hangen; sie geht tief,
streckenweise sogar erschreckend tief; sie geht nicht nur an die
Haut des Christenglaubens, sie dringt ihm schonungslos da und
dort auch unter die Haut ; 6ie rührt gelegentlich an die
Substanz des Christenglaubens selbst. Und gerade uns
Diesseitsmenschen, die wir ja schon lange und aus umfassenden
Erwägungen heraus dem Christenglauben und seiner Kirche nicht
nur kritisch, sondern ablehnend gegenüberstehen, gerade uns
beschert das vorliegende Buch ein seltsam erregendes Erlebnis:

Haben wir bisher von außen her das Gesamtphänomen
des Christenglaubens beurteilt, so dringen wir nun mit den 40

streng christlichen Kritikern ins Innere der Kirche selbst ein.
Da sehen wir nun die ganze Problematik und Fragwürdigkeit
dieses Glaubens gewissermaßen von innen her. Wir sehen und
lesen sie nicht nur, wir erleben sie auch. Und das ist nun wohl
der wesentliche Ertrag dieser Lektüre und dieses Erlebnisses:
Unsere Kritik und unsere Ablehnung, die also von außen her
an Kirche und Glauben herantritt, wird bestätigt und bekräftigt

durch das, was uns nun die christliche Kritik von innen her
mitteilt. Wir haben also von außen her richtig gesehen, richtig

gefühlt und richtig entschieden. Um in einem Satz den
Gesamteindruck des Buches zu konzentrieren : Das Buch macht
der Ehrlichkeit, der Redlichkeit und dem Mut derjenigen
Christen, die hier als Mahner und Warner zu ihrer Kirche
gesprochen haben, alle Ehre; das muß unbedingt, auch von
uns aus, anerkannt werden. Aber dieser innere christliche
Befund ist für Grund und Recht und Bestand der Kirche überaus

bedenklich. Geben wir es offen zu: Die innerchristliche
Unzufriedenheit und Unsicherheit, der innerchristliche Widerspruch

gegen die eigene Kirche gehen tiefer, als wir das von
außen her zu sehen vermochten. Hier müssen wir zulernen.

Der christliche Innenaspekt zeigt uns im Innern der beiden
Kirchen eine Unsicherheit, Ratlosigkeit, zeigt uns Trauer und
Widerspruch und zudem ein deutliches Bewußtsein von allen
diesen Gefährdungen in einem Ausmaß, das wir von außen her
nur ahnen, im bloßen Außenaspekt aber nicht so greifbar fassen

konnten, wie es uns nun der Innenaspekt zu fassen gibt. Dabei
darf nicht außer acht bleiben, daß in der vorliegenden Sammlung

ausgerechnet eine Elite der beiden Kirchen zum Wort
kommt, eine Elite, die befähigt ist, die Uebel zu erkennen, und
die sich für die Genesung der kranken Kirche verantwortlich
weiß.

4. Hunderte von Textstellen, am Rande kräftig angestrichen,
drängen sich heran und wollen mitgeteilt sein. Das geht natürlich

nicht, wir müssen auswählen. Von den 40 Mitarbeitern,
denen allen ihre besondere Bedeutung zukommt, holen wir nur
drei besonders repräsentative mit nur wenigen ihrer Kernsätze

heraus, die andern alle müssen dem Leser seiner eigenen
Lektüre überlassen bleiben.

Heinz Flügel, Leiter einer evangelischen Hochschule :

«Es herrscht bei aller wohl organisierten Betriebsamkeit
unter den Kirchenchristen selbst eine gleichgültige Erwar-
tungslosigkeit, eine zumeist schmerzliche Resignation. —
Welche Erwartung darf sich der evangelische Christ noch
erlauben, wenn nicht einmal die Abendmahlsgemeinschaft der
Hoffenden, der Hungernden und Dürstenden innerhalb des

Protestantismus möglich ist? — Alles in allem: In der Kirche
ist heute die Theologenschaft im wesentlichen um die Intaktheit

bemüht. Sie weiß mehr, als sie um der Intaktheit des Ge-

füges willen zugeben möchte. Sie weiß es längst, daß vieles an
den reformatorischen Glaubensartikeln, so z. B. die
Rechtfertigungslehre, unverständlich geworden ist. — Es ist, man muß
sagen, eine fast tragische Lage. Denn aus Gründen der
kirchlichen Ordnung und Wirksamkeit, um der Aufrechterhaltung
einer integralen Lehre willen duldet man die latente
Unaufriclitigkeit der kirchlichen Christen, die innerliche Gespalten-
heit der zu Haus Gebliebenen. — Danach wird man sagen
dürfen : Die meisten glauben zu glauben, sie geben vor zu glauben,

sie reden sich mühsam ein, daß sie glauben. — Bei äußerer

Intaktheit der kirchlichen Institutionen ein zunehmender
Schwund des Glaubens, soweit er theologisch-dogmatisch fixierbar

ist.»

Dr. Friedrich Heer, katholischer Professor an der Universität
Wien :

«Unser europäisches Christentum zieht niclit mehr. Es ist im
Letzten weder für die schöpferische Intelligenz noch für die
erwachenden Völker ein glaubwürdiger Partner im Ringen um
eine neue Freiheit, eine neue Freude, ein besseres Leben. ¦—
Das europäische Christentum riecht nicht gut. — Es ist nicht
Träger der frohen Botschaft, sondern, wohl versponnen in
viele gute Absichten und ehrliche Bemühungen, den .ganz
anderen' zu verstellen, ein Produkt der Angst und Enge, der bald
400jährigen kalten und heißen Kriege des europäisch-konfessionellen

Zeitalters. — Eine Legion von Erfindern, Künstlern,
Dichtern, Form- und Geistschaffenden hat in den letzten fünf
Generationen begonnen, das Angesicht der Erde und des
Menschen zu verwandeln und den Schoß der einen Wirklichkeit
in Tiefen zu ergründen, vor denen der Christ oft
zurückschreckt. — Es ist schauerlich, erschreckend, tagtäglich sehen zu
müssen, wie schnell Theologen und Kirchenmänner mit
Antworten zur Stelle sind, mit Antworten auf Tatsachen und
Phänomene, mit denen sich seit fast 2000 Jahren unsere christlichen

Theologen eben niclit befaßt haben. Die Welt, in der
die frommen Beter des katholischen Mittelalters und noch
Ludier tagtäglich das Kommen des Antichrists erwarteten, in
der man die Kinder im Kindbett, die Massen an Seuchen und
Hunger sterben ließ und dieses Hinsterben als Werk der
Vorsehung auffaßte, ist eine andere als die eine Wirklichkeit, die
sich heute dem ergriffenen Auge präsentiert: als Prozeß eines
riesenhaften, in chaotischen Vorgängen wachsenden Kosmos,
in dem täglich neue Wirklichkeit entsteht, in dem die Schöpfung

fortschreitet. — Denn eben dieses Christentum kann großartig

reden über alles — und weiß auf nichts eine Antwort.
Seine tausend Antworten verschwimmen in einem Brei. Da
sind die einen Theologen für eine Atombombentheologie und
auch Atomwaffenpraxis; andere nicht. Etliche glauben der
Bibel wörtlich, für andere sind nur Teilberichte unabdingbar
wichtig. Die einen fliehen in die Welt hinein, gebärden sich
als hemmungslose Mitmacher, die andern fliehen ebenso
hemmungslos aus der Welt. Trotz aller von den Großkirchen
offiziell einbekannten Glaubensbekenntnisse der frühen Kirclie,
trotz vieler Gebete und Lieder, die in verschiedenen Konfessionen

gemeinsam praktiziert werden, ist es kaum möglich,
auch nur einige Christen in einer Kirche und Konfession zu
finden, die in Herz und Mund, Leben und Weltanschauung

54



übereinstimmen im Bekenntnis eines gemeinsamen Alphabets,
eines Credo des täglichen Lebens.»

Dr. Joachim Bodamer, Protestant, Arzt in Stuttgart :

«Denn die Kirche ist wehrlos, seit sie im realen Sinn ihre
einstige Macht über die Seelen verloren hat. Zudem ist die
Kirche selbst unsicher geworden und befragt sich ängstlich, ob
sie ihres Auftrages noch gewiß sein kann in einer so gänzlich
verwandelten Welt wie der unsrigen. — Die Selbstsicherheit
der Kirchen-Gegner und die Befangenheit der Kirche sich
selbst gegenüber entsprechen einander und sind der Grund,
warum bisher die Auseinandersetzung zwischen Kirche und
Welt keine guten Früchte hervorgebracht hat. — Nicht aus
Scheu, sondern weil der Suchende weiß, das die Kirche vom
Wesen, von der Bedingtheit, von der seelischen Struktur des

heutigen Menschen keine oder eine recht unzutreffende
Vorstellung hat. — Das Menschenbild der Kirche ist biblisch
fundiert und darf gar nicht anders sein als die Lehre vom
gefallenen, der Gnade Gottes bedürftigen Menschen. Dieses
biblische Menschenbild der Kirche wird nur Maßstab, wenn ihm
auf der Seite des Menschen ein religiöses Bewußtsein
entspricht, von dem es aufgefangen wird. Die psychische Verfassung

des modernen Menschen ist aber wesentlich dadurch
charakterisiert, daß sein Bewußtsein religionslos ist. — Aber
das beängstigende Dilemma der Kirche besteht darin, daß sie
in Predigt und Verkündigung immer noch ein christliches
Bewußtsein voraussetzt, während sie es durch ihr Wort erst wieder

schaffen müßte. — aber die Kirche tut so, als seien
diese Erkenntnisse über die Unfreiheit des modernen Menschen
für sie ganz unverbindlich, und es genüge der Wortappell
einer geradezu archaisch gewordenen Predigtform, um ihrer
eigenen Entmächtigung zu begegnen. — Ein ähnliches
Unbehagen, wie die Traditionsbefangenheit der Kirche gegenüber
der Ehe und Ehescheidung, erzeugt die daseinsfremde Art
unseres Kindergottesdienstes und Konfirmandenunterrichts. Um
ein Christ zu werden, braucht man die Erfahrung seiner selbst,
das Erlebnis des eigenen Versagens, der menschlichen Unvoll-
endbarkeit. Das Kind und der Heranwachsende können diese

Erfahrung nicht haben, heute weniger denn je, da die Jugend
in eine Welt hineinwächst, in der das Christliche als menschliches

Bild und Vorbild kaum sichtbar wird. Die Kirche
unterrichtet aber die Kinder in der krampfhaft festgehaltenen
Illusion, als kämen diese alle noch aus christlichen Familien
und sollten eingeführt werden in ein Dasein der Ordnung, dessen

religiöses Fundament nicht in Frage gestellt ist. — Hat es
noch einen Sinn, diese Art einer religiösen Unterweisung
aufrecht zu erhalten, eine hohl gewordene Tradition weiter zu
treiben, wenn sie den jungen Menschen eher in seiner Skepsis
und in seiner Ablehnung bestärkt? Die Kirche müßte den
Mut haben, die Jugend mit völlig neuer Sprache anzureden,
statt die Götter einfach zu negieren, denen diese Jugend heute
gehorcht.»

5. Folgende Einsichten müssen als Ergebnis unserer Darstellung

festgehalten werden: Wie die Hand des Chirurgen
Schmerzen zufügt, um den Patienten zu heilen, so soll die
harte und schonungslose Kritik der kranken Kirche wieder auf
die Beine helfen. Wir haben aber die Ueberzeugung, daß diese
Kritik die Kirche nicht heilen, wohl aber noch tiefer in ihre
Krankheit hineinstoßen wird. Die Kritik geht, wie schon
gesagt, zu weit über das eigentlich Kirchliche hinaus und greift
an die Substanz des Christenglaubens. Im Bereich des

Vordergründig-Kirchlichen aber wie im Bereich der Glaubenssubstanz
schlägt die Kritik so hart und so schonungslos zu, daß die
Unsicherheit der Kirche eher wachsen als abnehmen wird. Wie
die Kritiker persönlich nach diesem Vorstoß den Weg wieder

zurückfinden zu einem integralen Christenglauben, muß
schließlich deren eigene Sorge sein. Bedenklich aber ist die

Auswirkung auf die Kirche. In den Negationen und Angriffen
sind sich die Kritiker fast durchwegs einig; was sie aber als
Heil und Rettung aus dem heutigen Notstand vorschlagen,
läuft in alle Richtungen hinaus, widerspricht sich gelegentlich,
bietet der kranken Kirche sicher wenig Halt und wenig Hilfe.

Wenn schon die christlichen Kritiker, die durch Glaube und
Kirchenzugehörigkeit sich noch verpflichtet wissen, so weit
gehen, wird man es uns gewiß zugute halten, wenn wir über
diese christliche Kritik noch einen Schritt hinausgehen und
feststellen :

Die Kirche ist ja die reale Ausdrucksform, ist die in Raum
und Zeit unserer Diesseitswelt liegende Repräsentation
jenseitiggöttlicher Mächte; in der Sprache der Mystik: Sie ist das corpus

mysticum Christi und des christlichen Glaubensgehaltes.
Die christlichen Kritiker sind alle in einem bösen Irrtum
befangen, wenn sie meinen, daß nur die Kirche als Leib krank
darnieder liege, daß der Glaubensgehalt aber gesund sei, daß
also die Kirche nur so genesen könne, wenn sie der Welt noch
weiter entsage und ganz zu den zentralen christlichen
Glaubensanliegen zurückkehre. Nein, so ist das eben nicht. Die Kirche
als der Leib des Glaubens ist krank, weil der Glaube als Seele
und Zentrum selber krank geworden ist. Die Kirche steht als

Fremdling in der heutigen Zeit und Welt, weil ihre Seele, der
Glaube, sich dem heutigen Zeitgeist innerlich völlig entfremdet

hat. Die Erkrankung des kirchlichen corpus mysticum ist
nur eine funktionale Auswirkung der krank gewordenen christlichen

Heilslehre. Die gutgemeinten 40 Heilvorschläge treffen
alle nur die verschiedenen Symptome, treffen aber nicht
Zentrum und Herd und Wesen der Krankheit selbst. Der große
Weltanschauungskampf in Vergangenheit und Gegenwart zeigt,
woran der christliche Glaube als Seele der Kirche erkrankt
ist. Der christliche Glaube schafft sich seine eigene «Wahrheit»,

die von der real begründeten Menschenwahrheit sich
immer weiter und weiter entfernt. Darum können die 40
Kritiken, so tapfer sie sind und so sehr sie sich der Kirche
verpflichtet wissen, die Heilung nicht bringen. Allererst müßte
sich die Heilung im Zentrum selbst, im Glaubensgehalt der
Kirche, auswirken. Dort aber ist die Heilung unmöglich
geworden, weil man diesen Glaubensbestand als Gotteswahrheit
verabsolutiert und damit dogmatisch fixiert hat.

Mit Recht sind wir bisher im Angriff gegen die Kirche
zurückhaltend geblieben; wie das Buch zeigt, können wir
nunmehr diese Aufgabe fast ganz der Kirche selbst überlassen.
In vermehrtem Ausmaß erwächst uns dafür die Verpflichtung,

den christlichen Glaubensbestand selbst, Dogma und
Lehre, immer aufs neue mit der Wahrheitsfrage zu konfrontieren.

Sparen wir unsere Kraft, unsere Zeit und unseren Raum
dieser Hauptaufgabe im zentralen Frontabschnitt des
weltanschaulichen Kampfes! Zu diesem Kampf lassen wir uns aufs

neue ermutigen durch die ehrliche Feststellung Bodamers: Der
zunehmenden Unsicherheit der Kirche steht heute gegenüber
die wachsende Sicherheit des weltanschaulichen Gegners, des

Diesseitsmenschen. Omikron

Gott sprach zu sich selber

Wir bringen unseren Lesern zur Kenntnis, daß wir mit der
vorliegenden 6. Fortsetzung den Vorabdruck der Arbeit von Ernst Brauch-
lin einstellen. Vielen Anfragen aus dem Mitglieder- und Leserkreis
geben wir Folge: Gott sprach zu sich selber soll im August als
Broschüre erscheinen.

Der weitere Vorabdruck hätte noch bis und mit der Dezember-
Nummer gedauert. So lange wollten wir die drängenden Leser nicht
hinhalten. Ueber den Preis der Schrift werden wir in der nächsten
Nummer orientieren.

55


	Der Silberstreifen am Horizont (Forsetzung)

