Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 7

Artikel: Der Silberstreifen am Horizont (Forsetzung)
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bodensee-Internationale

‘ Am 6. und 7. Juni 1959 trafen sich Mitglieder des
Deutschen Volksbundes fiir Geiste: ‘reiheit, Gesinnungs-
freunde aus Oesterreich und Mitglieder der Freigeisti-
gen Vereinigung der Schweiz zu einem Lindertreffen
in Radolfzell am Bodensee. Dieses 3. Treffen kann als
bestens gelungen bezeichnet werden, war doch der Be-
such iiber alle Erwartungen groB. Am Sonntagvormit-
tag sprach

Oberregierungsrat Albert Heuer (Hannover)

zu der groBlen Festversammlung im «Scheffelhof» in
einem glinzenden, unnachahmlichen Vortrag iiber daz
Thema

Der Kampf um die Geistesfreiheit

Wir werden in der nidchsten Nummer auf das 3. Lin-
dertreffen zuriickkommen. Vor allem hoffen wir, den
Vortrag von Albert Heuer wenigstens auszugsweise
wiedergeben zu konnen, sofern er sein frei gehaltenes
Votum niederschreibt. Es lebe die Bodensee-Interna-
tionale von Radolfzell. W. SchieB

Der Silberstreifen am Horizont

(Fortsetzung*) v
«Kritik an der Kirche». Herausgegeben von Hans Jiirgen

Schultz. Erschienen im Kreuz-Verlag, Stuttgart, und Otto Wal-
ter-Verlag, Olten und Freiburg i. Br. 1958. 330 Seiten.

1. Das Buch enthilt die 40 Beitriige einer Sendereihe des
Siitddeutschen Rundfunks. Hérer und Presse reagierten auf
diese Sendungen so lebendig, daB die Verdffentlichung in
Buchform sich aufdringte und nachtriglich sich nun auch
rechtfertigte. Der Erzbischof von Freiburg i. B., Dr. Hermann
Schiufele, hatte zwar gegen diese kritische Sendereihe mit
scharfen Worten protestiert und angedroht, er werde «geeig-
nete Schritte» unternehmen; er berief sich dabei auf zahl-
reiche Briefe aus dem ganzen Land, in denen Kirchenangeho-
rige sich gegen diese Kritik an der Kirche entriisteten. Er
weigerte sich aber, diese protestierenden Horerbriefe dem
Rundfunk zur Kenntnisnahme vorzulegen, weigerte sich aber
auch, Einsicht zu nehmen in die rund 5000 positiven Zuschrif-
ten an den Rundfunk. So ging trotz dem erzbischiflichen Pro-
test die sehr kritische Sendereihe weiter und liegt also heute
in Buchform vor.

2. Der Herausgeber Schultz hat seine Aufgabe vorziiglich
gelost. In einem geistvollen Vorwort spricht er sich iiber seine
editorischen Grundsitze aus; in einem eigenen Beitrag in der
Sendereihe nimmt er sehr offen und verniinftig Stellung zum
*) Vgl. Freidenker Nr. 5/1959, S. 33, und Nr. 6/1959, S. 44

bogen, d. h. Riicksichtslosigkeit. Und in beiden Fillen kommen in
der Regel giinstige Umstinde oder (und) gliickliche Zufille dazu.

Daraus folgt also, wenn das Sprichwort recht hat (und es hat
recht!), daB mir unterschoben wird, ein Helfer derjenigen zu sein,
die ganz von sich aus, sei es mit guten oder mit verwerflichen Mit-
teln, vorwirtskommen, wiahrend ich die andern, die von der Natur
weniger gut ausgestattet wurden oder in driickende, lihmende Ver-
hiiltnisse hinein gerieten, im Stiche lasse.

Menschen, Menschen, was fiir ein Zerrbild macht ihr aus eurem
Gott! Und wie verrit ihr euch selber durch dieses Zerrbild! Was
hat euch ein Weiser ins Gesicht gesagt? — «Wie einer ist, so ist
sein Gott. Darum ward Gott so oft zum Spott.» Wenn ich Gott
wire, ich schimte mich zu Tode!

Was fiir eine Veranlassung aber habt ihr Ellbogenmenschen, mich
so darzustellen, wie ihr es tut? Ihr schweigt? So will ich es euch
sagen. Als menschliche Idee, die ich bin, durchschaue ich euch. Ihr
freut euch euerer Erfolge; ganz selbstverstindlich tut ihr das.
Allein ihr habt dabei, bewuBlt oder unbewuBt, kein ganz gutes Ge-
wissen, weil euer Vorwirtskommen oft nur durch das Zuriick- oder
Beiseiteschieben der andern,. Schwichern, méglich ist. Das wollt
ihr aber vor euch selber und vor den andern nicht wahrhaben,
und darum schiebt ihr die Verantwortlichkeit auf Gott: Indem er
euch half, zeigte er, daBl er es so haben wollte. Damit habt ihr eine
vorziigliche Schutzwehr gegen Angriffe des Neides. Das ist das eine.

Zweitens haltet ihr es aus demselben Vorsichtsgrunde und auch
zur Gewissensbeschwichtigung fiir unklug, euer Licht auf dem
Scheffel gar zu hell leuchten zu lassen, und ihr redet euch und
andern ein: Wir haben uns zwar bemiiht und unsere Kraft einge-
setzt, um auf einen griinen Zweig zu kommen, aber ohne Gottes
Hilfe wire unser Tun umsonst gewesen; wir waren gewissermallen
nur das Werkzeug in seiner Hand.

Die andern, die Schlechtweggekommenen, sind wiitend auf euch,
sie hassen euch; sie stellen sich wohl auch die erbitterte Frage:
Warum hilf Gott nicht uns, die wir es so bitter notig hitten?! Aber
sie fiigen sich kraft ihres Glaubens in den Willen Gottes, d.h. in die
Verhiltnisse, und lassen sich auf die ausgleichende Gerechtigkeit
im Himmel vertrosten. O wiiBBten sie, daB dieser Himmel wie Gott
nur in ihrem Gehirne besteht!!

* % %

Aber ich bin kein Parteigott. Das heilt, ins Reale iibertragen:
Wie mich die Menschen denken und empfinden, ist innerhalb der
einzelnen Menschengruppen héchst verschieden. Ich bin in der

52

einen nicht nur so und in der andern anders; ich bin da und dort
so und anders. Note sind iiberall, und deshalb werde ich von iiber-
all her um Hilfe gefleht, und iiberall wird mein Name heuchlerisch
miBBbraucht. Zahlreich sind in allen Schichten auch die Menschen,
in deren Geistes- und Gemiitsleben ich mich vollstindig aufgeldst
habe, vollstindig bis — auf den Namen. Aber was tut’s, wenn Name
Schall und Rauch ist! Allein darin hat sich der Weise wohl geirrt,
oder man verstehe es so: Mit lautem Schall iibertont man feinere
Kldnge, zum Beispiel die Stimme der Wahrheit, und mit Rauch
kann man sich schiitzend umhiillen, so daB man nicht erkannt wird,
wie die Sepiaschnecke das Wasser um sich her mit brauner Farbe
triilbt, um gefahrliche Aufmerksamkeit von sich abzulenken. Ja,
mein Name ist betorender Schall und tduschender Rauch. Und
jenen hort man und diesen sieht man iiberall, wo es Menschen gibt,
denen es mehr um den Vorteil als um die Wahrheit zu tun ist.

Nein, ich bin kein Parteigott. Ich habe iiberall gliaubige Anhin-
ger und NutznieBer gespielten Glaubens, iiberall auch Eventual-
gliubige, die mein Nichtsein zwar erkannt haben, die es aber doch
nicht mit mir verderben wollen fiir den Fall, daBl ich doch wire.
Komische Leute!

Wenn ich von mir selber eine Vorstellung haben kéonnte, so sihe
ich mich auf dem Erdenjahrmarkt als Inhaber eines Gliicksrades.
Ich lasse die Menschen daran drehen. Vielleicht bleibt es bei einem
Treffer stehen. Dann erhalten sie von mir eine Gabe, und sie prei-
sen mich als einen guten Mann. Oder sie gehen leer aus, so oft sie
auch drehen, und sie wiirden sehr enttiuscht iiber mich sein, wenn
nicht meine Helfershelfer, die Priester, ihnen freundlich zuldchel-
ten, sie sollen nicht verzagen, es werde schon noch kommen, wenn
auch erst nach Schlul des Lebensrummels beim groBen Gliicks-
gabenverschleif im Himmel.

Aber ich spreche zu allgemein. Es sind nicht alle ganz-, teil-,
eventual- oder scheingldubig. Es gibt auch andere, wenn auch nur
wenige, die mich als menschliches Hirngespinst erkannt haben,
mir jede andere Existenz iiber oder zwischen den Sternen, im Men-
schen, in der Natur, also die Existenz als Person, Kraft, Geist, die
Fxistenz als Schopfer, Schicksalslenker, Moraltheologe und Richter
absprechen und, wohlgemerkt, da liegt der Has im Pfeffer: zur
Erkennung meiner Nichtexistenz auBerhalb der menschlichen Phan-
tasie offen und ehrlich stehen, nicht tun, als ob ..., nicht meinen
Namen als Niitzlichkeitsgaul vor ihren Lebenskarren spannen, nicht
mit den Wolfen heulen, um nicht gefressen zu werden, nicht mit
dem Strome schwimmen, weil das miihelos geht. Das sind die Auf-



Problem einer christlichen Kirche in der heutigen Welt. Gerne
lassen wir ihn mit einigen Sitzen zu Worte kommen. Zuerst
aus seinem Vorwort:

«Es gibt nichts, was so kritik-wiirdig wire wie die Kirche.
— Kiritizismus verdient keine Aufmerksamkeit. Aber Kritik
aus dem Engagement ist immer noch der Anfang filliger Er-
neuerungen in der Kirche gewesen. — Ecclesia semper refor-
manda. Die Kirche ist zu keinem Zeitpunkt fertig. — Das Heil
lift sich nicht ohne Konkretion verkiindigen. Es steht unbe-
dingt in direktem Bezug zur jeweiligen Zeitsituation. — Was
wir beobachten und erleben, ist indessen nicht die der Kirche
zukommende Fremdheit in der Welt, sondern eine Isolation,
die — entgegen aller Modernitit — Unmodernitit ist, Evakuie-
rung aus der Zeit, Riickzug in die Etappe, Festigung lingst
uninteressant gewordener Bastionen. Je mehr die Kirche um
Positionen in der Welt ringt, um so erschreckender tritt ihre
UnzeitgemiBheit zu Tage. Vermutlich ist sie wihrend keiner
Station ihres historischen Weges so unzeitgemill gewesen. —
Wie weit Kritik an der Kirche verbreitet ist, wird kaum aus-
zudenken sein. — Es ist an der Zeit, dafl aus lauter Geraune
und Gefliister Gespriche werden. — Es bleibt in diesem Buche
sehr vieles aber auch ungesagt, was im Grunde nicht hitte ver-
schwiegen werden sollen.»

Und nun einige Sdtze aus seinem Beitrag: «Christentum in-
kognito?»: «Mehr als 90 Prozent aller Bewohner der Bundes-
republik gehoren einer christlichen Kirche an. — Nur ein
verschwindend geringer Bruchteil der Kirchensteuerzahler je-

" doch macht von den durch seine Mithilfe erméglichten Insti-

tutionen wirklich Gebrauch. — Die Kirche lebt heute davon,
dal} sie nicht ernst genommen wird. — Die Ausdehnung des
Apparates wird nicht gerechtfertigt durch die Intensitiit der
kirchlichen Wirkkraft. — Einige Grenzaugenblicke unseres
profanierten Lebens mit Religiositit zu erkliren und zu ver-
kldren, ist weithin das Amt der Kirche geworden. In ihrer
Zustindigkeit als Veranstalterin von Kulthandlungen bei Ge-
burt, Hochzeit und Tod ist sie in viel weiterem Ausmal, als
es ihr recht sein kann, Instrument uralten Aberglaubens. —
Aber in der Mitte unserer modernen Welt mufl man die fast
totale Funktionslosigkeit der Kirche feststellen. Hier wirkt es
sich erschreckend aus, da3 wir Christen Gott mit unserer Theo-
logie und mit unserer Praxis in die Unwirklichkeit der Trans-
zendenz verwiesen haben. — Unsere Gegenwartswelt verlangt
entweder eine andere Kirche, oder aber unsere Kirche verlangt,
was allerdings ihre Aufgabe nicht ist, eine andere, sie in ihrer
jetzigen Gestalt anerkennende Welt. — An die Stelle der Un-
erschépflichkeit unqualifizierter christlicher Antworten miifite
endlich das Eingestindnis von vielfachem Nichtwissen treten,
das — wie Bonhoeffer es nennt — qualifizierte Schweigen. —
Es hat den Anschein, als ob die Zeit der Kirche als einer ge-
schlossenen Grofimacht ihrem Ende zuginge. Sie spiirt es und
reagiert weitestgehend so, daf3 sie ihre alte Stellung zu ver-
teidigen und zu festigen sucht. Sie kann sich dabei zu Tode
retten. Die Kirche sollte sich jedoch lieber gefat machen auf
die moderne Diasporasituation, die ihr offenkundig bevor-
steht.»

richtigen, Ehrlichen, Selbstindigen, an denen ich Freude hitte,
wenn ich in Wirklichkeit Gott wire. Denn als solcher wire ich voll-
kommen, wire ich die Wahrheit, und miite demnach die am mei-
sten lieben, die fiir das einstehen, was sie fiir Wahrheit halten,
auch wenn es gegen mich ginge. Allein ich bin so fiirchterlich un-
vollkommen, man denke: als menschliche, ururalte Idee, als Sprof3
der Unwissenheit und der Angst! Heute bin ich theologisch frisiert,
geschminkt und sonstwie aufgeputzt, bei den Gebildeten beinahe
darwinistisch. Mit dem allem beweist man aber nur, daB3 ich
menschliche Idee und daher dem Wandel unterworfen bin und daf
es endlich an der Zeit wiire, mich als auBermenschliche Wesenheit
aufzugeben, wie man den Zeus und den Jupiter, den Marduk und
den Wotan aufgegeben hat.

Warum geht es damit so langsam, so beinahe nicht vorwirts,
trotz allen wissenschaftlichen Erforschungen und Erkenntnissen?
Ist der Mensch so bodenlos dumm, dal er die Unvereinbarkeit der
bloBgelegten Tatsachen mit den alten Gétterfabeln, wozu selbst-
verstindlich auch die christlichen gehéren, nicht einsehen kann?
O nein, dumm ist er keineswegs, im Gegenteil: Wie hochgradig vor-
teilhaft und angenehm hat er sich auf Erden einzurichten verstan-
den! Aber er hat gewisse Schwierigkeiten, in sich den alten Adam
(wie man zu sagen pflegt) zu iiberwinden, mit andern Worten: Es
ist ihm nicht gelungen, in den Hunderttausenden von Jahren den
Urmenschen in sich abzustoBen; in seinem Gefiihls- und Geistes-
leben sind davon noch erhebliche Rudimente vorhanden. So ist er
noch immer geneigt, da, wo er Vorginge und Zusammenhinge nicht
erkennt, das Walten hoherer Michte anzunehmen.

Dazu wird es ihm stets von neuem erschwert, von solchen Vor-
stellungen wegzukommen. Ich, Gott, spreche jetzt aber nicht von
den Kirchen, deren Metier es ja ist, mich in meinem Scheindasein
zu erhalten und mich als Antwort auf alle Fragen bei der Hand
zu haben. Sie sind sozusagen unschuldig, weil sie nur das aus sich
heraus geben konnen, was ihrer Eigenart gemiB in ihnen liegt und
ihr Wesen ausmacht. Unschuldig ist ja auch jede Giftpflanze an
ihrem Gifte, das in gewissen Fillen auch heilsame Wirkung haben
kann.

Nein, die Hauptschuld liegt — es muB gesagt sein, so paradox es
klingt — bei den Wissenschaftern, den Gelehrten, nicht bei allen,
aber bei der groBen Mehrzahl, bei all denen, die mit mir, Schemen
aus dunkler Vergangenheit, liebiiugeln, sobald sie den weiBen
Labormantel mit dem Smoking oder dem Frack vertauscht haben,
als glaubten sie an meine Existenz. Sie versehen ihre strengwissen-

schaftlichen Vortrige, Schriften und Biicher mit einem frommen
Schwinzchen und verwedeln damit die soeben vorgebrachten Fest-
stellungen. Der Horer oder Leser, der gespannt den ihm neuen Er-
orterungen gefolgt war und schon gefiirchtet hatte, der Absetzung
Gottes beiwohnen zu miissen, atmet erleichtert auf: «Also doch!»
Ein anderer, hoffend, nun einmal vom reinen, klaren Quell der
Wissenschaft schliirfen zu kénnen, klappt den Schméoker verirgert
zu, murrend: «Die alte frommelnde Liebedienerei!»-

Ich aber, Idee Gott, frage euch, Gelehrte: «Warum tut ihr das?
Vielleicht weil ihr, wie die Priester und Herrscher aller Zeiten,
glaubt, dem Volke miisse die Religion erhalten werden, weil es sich
sonst von euch nicht meistern lieBe? (Seht ihr, Menschen, nicht
ein, daB sie damit das Volk zur Bestie und die Religion zur Peit-
sche des Tierbdndigers erniedrigen??!) Oder aus geheuchelter Leut-
seligkeit? Oder um euerem Ansehen in der 6ffentlichen Meinung
nicht zu schaden? Oder mit Riicksicht auf die Karriere? Oder weil
ihr nur auf euerem Spezialforschungsgebiet Denker seid, im iibri-
gen kritiklos, traditionsgebunden wir irgend ein Laie? Oder weil
ihr, gefiihlsméBig im Herkommlichen verstrickt und aus Hinneigung
zum Mystischen an das Walten iibernatiirlicher Krifte im Natur-
geschehen wirklich glaubt oder sogar gerade aus dem Naturgesche-
hen auf die Existenz eines willentlich schépferischen, lenkenden
und erhaltenden Gottes schlieBen zu miissen wihnt?

Diese Beweggriinde konnen sich in beliebigen Variationen ver-
mischen, so daB sich im Einzelfalle nicht feststellen 1it, was an
der «Verreligionisierung» der Wissenschaft berechnende Absicht
oder wirkliche Ueberzeugung, Mintelchen oder Herz ist.

Da aber der Laie an die Gelehrten glaubt, d. h. ihnen als den
Wissenden zutraut, daBl sie die Wahrheit kennen und sie ihm sagen,
so gilt ihm dieses von der Naturwissenschaft her niemals erwartete
Bekenntnis zu Gott als eine besonders wertvolle, iiberzeugende Be-
jahung der christlichen Heilslehre, an der er, der Laie, vielleicht
schon leise zu zweifeln begonnen hatte.

So steht ihr Menschen also vor der grotesken Tatsache, daf ich.
der bei der Zerstorung des biblischen Weltbildes von der Wissen-
schaft ins Fabelreich der Mythologie abgedringte Gott, von den
Wissenschaftern wieder auf den immerhin wacklig gewordenen
Thron gehoben werde. Sie haben keine Ahnung davon, wie ster-
bensmiide ich, Idee Gott, bin, und daB es nur eines frischen Wind-
hauchs aus dem Morgen-Land der Wahrheit bediirfte, um mich aus
Millionen erwachender Gehirne hinauszufegen. Ich sehne mich dar-
nach, nicht mehr sein zu miissen, was ich nicht bin.

53



3. Gerne haben wir den Herausgeber selbst recht ausfiihrlich
zu Worte kommen lassen. Er mag als Beispiel zeigen, mit wel-
cher Art von Kirchenkritik wir es hier zu tun haben. Ich stand
anfinglich dem Buch recht skeptisch gegeniiber und sagte mir:
Die Kritiker sind alle treue Séhne und Téchter einer der
beiden groflen Landeskirchen; sie stehen alle fest auf dem Bo-
den ihres christlichen Glaubens; mit ihrer Kritik an der
Kirche wollen sie ja nur ihrem christlichen Glauben dienen;
was gehen mich schliefSlich diese rein innerkirchlichen Angele-
genheiten an? Was kiimmert es mich, ob in den Einzelfragen
der Predigt, der Liturgie, des Kirchengesanges oder gar des
Kirchenbaues dies oder jenes abgeiindert werden soll?

Aber schon die ersten beiden Beitrige gaben mir anderen
Bescheid. Man liest sie und nachher auch die meisten der 40
andern Beitrige mit lebhaftem Interesse und mit starker in-
nerer Anteilnahme. Die Kritik, meist auch packend und leben-
dig formuliert, bleibt nicht an duflern Belanglosigkeiten und
Beildufigkeiten des Kirchendienstes hangen; sie geht tief,
streckenweise sogar erschreckend tief; sie geht nicht nur an die
Haut des Christenglaubens, sie dringt ihm schonungslos da und
dort auch unter die Haut; sie riihrt 'gelegentlich an die Sub-
stanz des Christenglaubens selbst. Und gerade uns Diesseits-
menschen, die wir ja schon lange und aus umfassenden Erwi-
gungen heraus dem Christenglauben und seiner Kirche nicht
nur kritisch, sondern ablehnend gegeniiberstehen, gerade uns
beschert das vorliegende Buch ein seltsam erregendes Erleb-
nis: Haben wir bisher von auflen her das Gesamtphénomen
des Christenglaubens beurteilt, so dringen wir nun mit den 40
streng christlichen Kritikern ins Innere der Kirche selbst ein.
Da sehen wir nun die ganze Problematik und Fragwiirdigkeit
dieses Glaubens gewissermaflen von innen her. Wir sehen und
lesen sie nicht nur, wir erleben sie auch. Und das ist nun wohl
der wesentliche Ertrag dieser Lektiire und dieses Erlebnisses:
Unsere Kritik und unsere Ablehnung, die also von aufen her
an Kirche und Glauben herantritt, wird bestitigt und bekrif-
tigt durch das, was uns nun die christliche Kritik von innen her
mitteilt. Wir haben also von auBlen her richtig gesehen, rich-
tig gefiihlt und richtig entschieden. Um in einem Satz den
Gesamteindruck des Buches zu konzentrieren: Das Buch macht
der Ehrlichkeit, der Redlichkeit und dem Mut derjenigen
Christen, die hier als Mahner und Warner zu ihrer Kirche
gesprochen haben, alle Ehre; das muf3 unbedingt, auch von
uns aus, anerkannt werden. Aber dieser innere christliche Be-
fund ist fiir Grund und Recht und Bestand der Kirche iiber-
aus bedenklich. Geben wir es offen zu: Die innerchristliche

. Unzufriedenheit und Unsicherheit, der innerchristliche Wider-
spruch gegen die eigene Kirche gehen tiefer, als wir das von
auflen her zu sehen vermochten. Hier miissen wir zulernen.

Der christliche Innenaspekt zeigt uns im Innern der beiden
Kirchen eine Unsicherheit, Ratlosigkeit, zeigt uns Trauer und
Widerspruch und zudem ein deutliches Bewufltsein von allen
diesen Gefihrdungen in einem Ausmaf, das wir von auflen her
nur ahnen, im bloBen Auflenaspekt aber nicht so greifbar fassen
konnten, wie es uns nun der Innenaspekt zu fassen gibt. Dabei
darf nicht auBler acht bleiben, daB in der vorliegenden Samm-
lung ausgerechnet eine Elite der beiden Kirchen zum Wort
kommt, eine Elite, die befdhigt ist, die Uebel zu erkennen, und
die sich fiir die Genesung der kranken Kirche verantwortlich
weil3.

4. Hunderte von Textstellen, am Rande kriftig angestrichen,
dringen sich heran und wollen mitgeteilt sein. Das geht natiir-
lich nicht, wir miissen auswihlen. Von den 40 Mitarbeitern,
denen allen ihre besondere Bedeutung zukommt, holen wir nur
drei besonders repriisentative mit nur wenigen ihrer Kern-
sitze heraus, die andern alle miissen dem Leser seiner eigenen
.Lektiire iiberlassen bleiben.

54

Heinz Fliigel, Leiter einer evangelischen Hochschule:

«Es herrscht bei aller wohl organisierten Betriebsamkeit
unter den Kirchenchristen selbst eine gleichgiiltige Erwar-
tungslosigkeit, eine zumeist schmerzliche Resignation. —
Welche Erwartung darf sich der evangelische Christ noch er-
lauben, wenn nicht einmal die Abendmahlsgemeinschaft der
Hoffenden, der Hungernden und Diirstenden innerhalb des
Protestantismus moglich ist? — Alles in allem: In der Kirche
ist heute die Theologenschaft im wesentlichen um die Intakt-
heit bemiiht. Sie weifl mehr, als sie um der Intaktheit des Ge-
fiiges willen zugeben maochte. Sie weil} es lingst, daf vieles an
den reformatorischen Glaubensartikeln, so z. B. die Rechtfer-
tigungslehre, unverstindlich geworden ist. — Es ist, man muf}
sagen, eine fast tragische Lage. Denn aus Griinden der kirch-
lichen Ordnung und Wirksamkeit, um der Aufrechterhaltung
einer integralen Lehre willen duldet man die latente Unauf-
richtigkeit der kirchlichen Christen, die innerliche Gespalten-
heit der zu Haus Gebliebenen. — Danach wird man sagen
diirfen: Die meisten glauben zu glauben, sie geben vor zu glau-
ben, sie reden sich miihsam ein, daB sie glauben. — Bei dulBe-
rer Intaktheit der kirchlichen Institutionen ein zunehmender
Schwund des Glaubens, soweit er theologisch-dogmatisch fixier-
bar ist.»

Dr. Friedrich Heer, katholischer Professor an der Universi-
tit Wien:

«Unser europiisches Christentum zieht nicht mehr. Es ist im
Letzten weder fiir die schopferische Intelligenz noch fiir die
erwachenden Vélker ein glaubwiirdiger Partner im Ringen um
eine neue Freiheit, eine neue Freude, ein besseres Leben. —
Das europiische Christentum riecht nicht gut. — Es ist nicht
Triger der frohen Botschaft, sondern, wohl versponnen in
viele gute Absichten und ehrliche Bemiihungen, den ,ganz an-
deren’ zu verstehen, ein Produkt der Angst und Enge, der bald
400jdhrigen kalten und heilen Kriege des europiisch-konfes-
sionellen Zeitalters. — Eine Legion von Erfindern, Kiinstlern,
Dichtern, Form- und Geistschaffenden hat in den letzten fiinf
Generationen begonnen, das Angesicht der Erde und des Men-
schen zu verwandeln und den Schof3 der einen Wirklichkeit
in Tiefen zu ergriinden, vor denen der Christ oft zuriick-
schreckt. — Es ist schauerlich, erschreckend, tagtiglich sehen zu
miissen, wie schnell Theologen und Kirchenminner mit Ant-
worten zur Stelle sind, mit Antworten auf Tatsachen und Phi-
nomene, mit denen sich seit fast 2000 Jahren unsere christ-
lichen Theologen eben nicht befaB3t haben. Die Welt, in der
die frommen Beter des katholischen Mittelalters und noch
Luther tagtiiglich das Kommen des Antichrists erwarteten, in
der man die Kinder im Kindbett, die Massen an Seuchen und
Hunger sterben liel und dieses Hinsterben als Werk der Vor-
sehung auffafte, ist eine andere als die eine Wirklichkeit, die
sich heute dem ergriffenen Auge prisentiert: als Prozef eines
riesenhaften, in chaotischen Vorgingen wachsenden Kosmos,
in dem tdglich neue Wirklichkeit entsteht, in dem die Schop-
fung fortschreitet. — Denn eben dieses Christentum kann grof3-
artig reden iiber alles — und weil3 auf nichts eine Antwort.
Seine tausend Antworten verschwimmen in einem Brei. Da
sind die. einen Theologen fiir eine Atombombentheologie und
auch Atomwaffenpraxis; andere nicht. Etliche glauben der
Bibel wortlich, fiir andere sind nur Teilberichte unabdingbar
wichtig. Die einen fliechen in die Welt hinein, gebirden sich
als hemmungslose Mitmacher, die andern fliehen ebenso hem-
mungslos aus der Welt. Trotz aller von den GrofB3kirchen offi-
ziell einbekannten Glaubensbekenntnisse der frithen Kirche,
trotz vieler Gebete und Lieder, die in verschiedenen Konfes-
sionen gemeinsam praktiziert werden, ist es kaum méglich,
auch nur einige Christen in einer Kirche und Konfession zu
finden, die in Herz und Mund, Leben und Weltanschauung



iibereinstimmen im Bekenntnis eines gemeinsamen Alphabets,
eines Credo des tiglichen Lebens.» )

Dr. Joachim Bodamer, Protestant, Arzt in Stuttgart:

«Denn die Kirche ist wehrlos, seit sie im realen Sinn ihre
einstige Macht iiber die Seelen verloren hat. Zudem ist die
Kirche selbst unsicher geworden und befragt sich @ngstlich, ob
sie ihres Auftrages noch gewil} sein kann in einer so génzlich
verwandelten Welt wie der unsrigen. — Die Selbstsicherheit
der Kirchen-Gegner und die Befangenheit der Kirche sich
selbst gegeniiber entsprechen einander und sind der Grund,
warum bisher die Auseinandersetzung zwischen Kirche und
Welt keine guten Friichte hervorgebracht hat. — Nicht aus
Scheu, sondern weil der Suchende weif3, das die Kirche vom
Wesen, von der Bedingtheit, von der seelischen Struktur des
heutigen Menschen keine oder eine recht unzutreffende Vor-
stellung hat. — Das Menschenbild der Kirche ist biblisch fun-
diert und darf gar nicht anders sein als die Lehre vom gefal-
lenen, der Gnade Gottes bediirftigen Menschen. Dieses bi-
blische Menschenbild der Kirche wird nur MafB3stab, wenn ihm
auf der Seite des Menschen ein religioses BewubBtsein ent-
spricht, von dem es aufgefangen wird. Die psychische Verfas-
sung des modernen Menschen ist aber wesentlich dadurch
charakterisiert, daB} sein BewuBtsein religionslos ist. — Aber
das beidngstigende Dilemma der Kirche besteht darin, daB sie
in Predigt und Verkiindigung immer noch ein christliches Be-
wulltsein voraussetzt, wihrend sie es durch ihr Wort erst wie-
der schaffen miifite. — ...aber die Kirche tut so, als seien
diese Erkenntnisse iiber die Unfreiheit des modernen Menschen
fiir sie ganz unverbindlich, und es geniige der Wortappell
einer geradezu archaisch gewordenen Predigtform, um ihrer
eigenen Entmichtigung zu begegnen. — Ein dhnliches Unbe-
hagen, wie die Traditionsbefangenheit der Kirche gegeniiber
der Ehe und Ehescheidung, erzeugt die daseinsfremde Art un-
seres Kindergottesdienstes und Konfirmandenunterrichts. Um
ein Christ zu werden, braucht man die Erfahrung seiner selbst,
das Erlebnis des eigenen Versagens, der menschlichen Unvoll-
endbarkeit. Das Kind und der Heranwachsende kénnen diese
Erfahrung nicht haben, heute weniger denn je, da die Jugend
in eine Welt hineinwichst, in der das Christliche als mensch-
liches Bild und Vorbild kaum sichtbar wird. Die Kirche un-
terrichtet aber die Kinder in der krampfhaft festgehaltenen
Illusion, als kiimen diese alle noch aus christlichen Familien
und sollten eingefiithrt werden in ein Dasein der Ordnung, des-
sen religioses Fundament nicht in Frage gestellt ist. — Hat es
noch einen Sinn, diese Art einer religiosen Unterweisung auf-
recht zu erhalten, eine hohl gewordene Tradition weiter zu
treiben, wenn sie den jungen Menschen eher in seiner Skepsis
und in seiner Ablehnung bestirkt? Die Kirche miifite den
Mut haben, die Jugend mit véllig neuer Sprache anzureden,
statt die Gotter einfach zu negieren, denen diese Jugend heute
gehorcht.»

5. Folgende Einsichten miissen als Ergebnis unserer Darstel-
lung festgehalten werden: Wie die Hand des Chirurgen
Schmerzen zufiigt, um den Patienten zu heilen, so soll die
harte und schonungslose Kritik der kranken Kirche wieder auf
die Beine helfen. Wir haben aber die Ueberzeugung, daB3 diese
Kritik die Kirche nicht heilen, wohl aber noch tiefer in ihre
Krankheit hineinstoBen wird. Die Kritik geht, wie schon ge-
sagt, zu weit iiber das eigentlich Kirchliche hinaus und greift
an die Substanz des Christenglaubens. Im Bereich des Vorder-
griindig-Kirchlichen aber wie im Bereich der Glaubenssubstanz
schliigt die Kritik so hart und so schonungslos zu, daf} die Un-
sicherheit der Kirche eher wachsen als abnehmen wird. Wie
die Kritiker personlich nach diesem VorstoB den Weg wie-
der zuriickfinden zu einem integralen Christenglauben, muf3
schlieBlich deren eigene Sorge sein. Bedenklich aber ist die

Auswirkung auf die Kirche. In den Negationen und Angriffen
sind sich die Kritiker fast durchwegs einig; was sie aber als
Heil und Rettung aus dem heutigen Notstand vorschlagen,
lduft in alle Richtungen hinaus, widerspricht sich gelegentlich,
bietet der kranken Kirche sicher wenig Halt und wenig Hilfe.

Wenn schon die christlichen Kritiker, die durch Glaube und
Kirchenzugehorigkeit sich noch verpflichtet wissen, so weit
gehen, wird man es uns gewi3 zugute halten, wenn wir iiber
diese christliche Kritik noch einen Schritt hinausgehen und
feststellen:

Die Kirche ist ja die reale Ausdrucksform, ist die in Raum
und Zeit unserer Diesseitswelt liegende Reprisentation jenseitig-
gottlicher Michte; in der Sprache der Mystik: Sie ist das cor-
pus mysticuam Christi und des christlichen Glaubensgehaltes.
Die christlichen Kritiker sind alle in einem bésen Irrtum be-
fangen, wenn sie meinen, dafl nur die Kirche als Leib krank
darnieder liege, daf3 der Glaubensgehalt aber gesund sei, daf3
also die Kirche nur so genesen kénne, wenn sie der Welt noch
weiter entsage und ganz zu den zentralen christlichen Glau-
bensanliegen zuriickkehre. Nein, so ist das eben nicht. Die Kirche
als der Leib des Glaubens ist krank, weil der Glaube als Seele
und Zentrum selber krank geworden ist. Die Kirche steht als
Fremdling in der heutigen Zeit und Welt, weil ihre Seele, der
Glaube, sich dem heutigen Zeitgeist innerlich véllig entfrem-
det hat. Die Erkrankung des kirchlichen corpus mysticum ist
nur eine funktionale Auswirkung der krank gewordenen christ-
lichen Heilslehre. Die gutgemeinten 40 Heilvorschlige treffen
alle nur die verschiedenen Symptome, treffen aber nicht Zen-
trum und Herd und Wesen der Krankheit selbst. Der grofle
Weltanschauungskampf in Vergangenheit und Gegenwart zeigt,
woran der christliche Glaube als Seele der Kirche erkrankt
ist. Der christliche Glaube schafft sich seine eigene «Wahr-
heit», die von der real begriindeten Menschenwahrheit sich
immer weiter und weiter entfernt. Darum koénnen die 40 Kri-
tiken, so tapfer sie sind und so sehr sie sich der Kirche ver-
pflichtet wissen, die Heilung nicht bringen. Allererst miifite
sich die Heilung im Zentrum selbst, im Glaubensgehalt der
Kirche, auswirken. Dort aber ist die Heilung unmdglich ge-
worden, weil man diesen Glaubensbestand als Gotteswahrheit
verabsolutiert und damit dogmatisch fixiert hat.

Mit Recht sind wir bisher ir1 Angriff gegen die Kirche zu-
riickhaltend geblieben; wie das Buch zeigt, konnen wir nun-
mehr diese Aufgabe fast ganz der Kirche selbst iiberlassen.
In vermehrtem AusmafBl erwichst uns dafiir die Verpflich-
tung, den christlichen Glaubensbestand selbst, Dogma und
Lehre, immer aufs neue mit der Wahrheitsfrage zu konfrontie-
ren. Sparen wir unsere Kraft, unsere Zeit und unseren Raum
dieser Hauptaufgabe im zentralen Frontabschnitt des weltan-
schaulichen Kampfes! Zu diesem Kampf lassen wir uns aufs
neue ermutigen durch die ehrliche Feststellung Bodamers: Der
zunehmenden Unsicherheit der Kirche steht heute gegeniiber
die wachsende Sicherheit des weltanschaulichen Gegners, des
Diesseitsmenschen. Omikron

Gott sprach zu sich selber

Wir bringen unseren Lesern zur Kenntnis, dal wir mit der vorlie-
genden 6. Fortsetzung den Vorabdruck der Arbeit von Ernst Brauch-
lin einstellen. Vielen Anfragen aus dem Mitglieder- und Leserkreis
geben wir Folge: Gott sprach zu sich selber soll im August als Bro-
schiire erscheinen.

Der weitere Vorabdruck hitte noch bis und mit der Dezember-
Nummer gedauert. So lange wollten wir die dringenden Leser nicht
hinhalten. Ueber den Preis der Schrift werden wir in der nichsten
Nummer orientieren.

55



	Der Silberstreifen am Horizont (Forsetzung)

