
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 7

Artikel: Gott sprach zu sich selber (6. Fortsetzung)

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prof. Dr. Arnold Dodel

Kein Jubiläum und doch eines. Aeltere Gesinnungsfreunde
erinnern sich wohl noch der Schrift «Moses oder Darwin?-» von
Prof. Dr. Arnold Dodel, die gegen das Ende des letzten
Jahrhunderts großes Aufsehen erregte und nicht nur bei den
Ganzfrommen einen Sturm der Entrüstung hervorrief. Denn der
Verfasser trat darin mit aller Entschiedenheit für die damals
noch sehr umstrittene Darwinsche Entwicklungslehre ein, die
er dem biblischen Schöpfungsmythos entgegenstellte. Die
Hauptforderung, die er in dieser Schrift aufstellte, war die Beseitigung

des Religionsunterrichtes aus den Schulen und dessen

Ersetzung durch naturwissenschaftliche Aufklärung und einen
ethischen Unterricht, dessen Grundsätze im wirklichen Leben
wurzeln. A. Dodel, der lange Jahre als armer Privatdozent an
der Universität Zürich wirkte, sich dann aber durch seine
Werke endlich Anerkennung errang und zum Professor befördert

wurde, wäre uns bei einem Haar als Gelehrter und Kämpfer

für die natürliche Welt- und Lebensanschauung verloren
gegangen, denn es war ein scheinbar belangloser Zufall, der ihn
auf die Gelehrtenlaufbahn brachte. Und dieser Zufall ereignete
sich vor hundert Jahren.

Im Laufe dieses Sommers feiert die kleine thurgauische
Gemeinde Affeltrangen (an der Mittelthurgaubahn) das hundertjährige

Bestehen ihrer Sekundärschule. Arnold Dodel, 1843 in
Affeltrangen geboren, hatte gerade noch Gelegenheit, als 1572-

jähriger in die neugegründete Schule einzutreten,' und das war
der Anfang seiner Gelehrtenlaufbahn. Er schrieb darüber
fünfundzwanzig Jahre später: «Ich bin einer der ältesten dortigen
Schüler und verdanke den Anstoß zu der mir gewiesenen
Karriere in erster Linie dem Umstand, daß im Mai 1859, da ich
bereits 1572 Jahre zählte, die dortige Sekundärschule eröffnet
wurde. Kam diese Anstalt ein Jahr später, so war und blieb
ich ein an die Scholle oder an das schlichte Handwerk (Schusterei,

die sein Vater neben der Landwirtschaft betrieb. Verf.)
gebannter Landmann, was am Ende in Betracht meiner infirmen

körperlichen Konstitution ein Unglück für mein ganzes
Leben hätte sein müssen. Die Sekundärschule Affeltrangen
wurde zum ausschlaggebenden Faktor in meinem Schicksals¬

gang, und wenn ich heute einen mit schweren Pflichten, aber
auch mit Ehren ausgestatteten Posten an einer der höchsten
Schulen unseres Vaterlandes einnehme, so danke ich das in
erster Linie jenen edeln Männern unter den Freunden des

Fortschritts, die sich rechtzeitig bemühten, für das schlichte Bauerndorf

eine zweite Schule zu erhalten.»
Nach der Sekundärschule bezog Arnold Dodel das

Lehrerseminar Kreuzlingen, amtete mehrere Jahre als Primarlehrer,
und dann ermöglichte ihm eine befreundete Familie, die die
hohe Begabung des tüchtigen, menschenfreundlichen und sehr
bebebten Lehrers erkannte, das Weiterstudium.

Der Verfasser der Festschrift auf die Feier des 50jährigen
Bestehens der Sekundärschule Affeltrangen (Pfr. Walther
Steger) schrieb über den Werdegang Dodels die auch für den Zeitgeist

am Ende des letzten Jahrhunderts bezeichnenden Worte:
«Das Studium der Naturwissenschaften, vor allen Dingen das

gründliche Kennenlernen der Werke Darwins machten aus dem
pietistischen Schumrmer einen eifrigen, konsequenten Freidenker

und enthusiastischen Anhänger und Vertreter der Abstämmlings-

und Entwicklungslehre. Trotzdem in Zürich die neue
Lehre nur schwer Anklang fand — wurde ja noch vom
Polytechnikum der Raum zu einer Totenfeier für Darwin verweigert

— hielt der begeisterte Privatdozent vor Studenten der
Universität wie auch später in den Versammlungslokalen der
Arbeiter diesen Vorträge über die darwinistische Lehre und
ihre Konsequenzen für die Weltanschauung.» E. Brauchlin

(Alle diese Angaben sind der oben genannten Festschrift
entnommen.)

Der Papst wusch die Füße

Johannes XXIII. wusch erstmals seit 1870 wieder die Füße von
13 neugeweihten Priestern als Symbol der Demut. Dieser Brauch geht
auf Gregor den Großen zurück, der jeden Tag mit 12 Aposteln und
einem Engel zu speisen pflegte. Nach dem Abwaschen und Abfrottieren

küßte der Papst die Füße. Am Karfreitag schritt er selber
barfüßig in einer Prozession mit und erteilte den Schlußsegen mit einer
Reliquie des Kreuzes von Golgatha. Vgl. «Die Welt», vom 27. 3. 59

Gott sprach zu sich selber

Von Ernst Brauchlin 6. Fortsetzung

Nein, mit mir als pantheistischem Gott (Gott Welt) kann der
Mann aus dem Volke nichts anfangen, und die Frau vielleicht noch
weniger. Sie müssen sich etwas vorstellen können. Sie beten «Unser
Vater, der du bist im Himmel», und nicht «. der du die Welt
bist» oder «. der du bist in allem und jedem». Sie kommen, auch
trotz der freisinnigen Theologie, vom persönlichen Bild nicht weg.
Die Vergeistigung des Gottesbegriffs durch den Pantheismus ist
übrigens gleich auch eine Materialisierung, indem die Begriffe Gott
und Welt einander gleichgesetzt werden; man hört auch das Wort
«Gottnatur». Aber dem einfachen Menschen ist es nicht um schöne
Phrasen und Gefühle zu tun, sondern um einen soliden Rückenschutz,

wenn ihn irgend eine Not bedroht oder bedrängt. Gott als
Welt, als Geist, als Kraft, als Natur bietet ihm die helfende Hand
nicht, nur Gott als Person; davon kann er sich ein Bild machen.

Aber was schwatze ich von helfender Hand, der ich als menschliche

Idee seit Jahrhunderttausenden in unzähligen verschiedenen
Vorstellungsformen die Menschen beherrsche, betöre, irreführe, mit
trügerischen Hoffnungen umspinne, zu zerstörerischen Taten
aufreize! Aber helfen?? Es kommt im großen wie im kleinen Leben
selbstverständlich oft vor, daß etwas so geschieht, wie sich's der
Mensch gewünscht und von mir erbeten hatte. Das hält er dann für
einen Beweis für die Erhörung seiner Gebete. Aber an die tausend
und tausend ergebnislosen Erflehungen, Kniefälle und Händefaltungen

denkt er nicht Die Welt, wenigstens die christliche, ist
ein großes Lourdes.

Trotzdem, dumm sind die Menschen nicht, sie sind nur allzu
hartnäckige Hoffer; sie wagen aus den schlechten Erfahrungen, die
sie als Betende gemacht haben, nicht die logische Folgerung zu
ziehen. Im stillen sagen sie sich schon, daß es mit der göttlichen
Hilfe nicht weither ist, daß man sich auf sich selber oder auf
andere Menschen verlassen muß. Und es hat sich denn auch — ich
weiß nicht wann und wo — ein geflügeltes Wort gebildet, das diesen

Gedanken klar ausdrückt. Ich, Gott, müßte es, wenn ich
bestünde, als beißenden Spott auf mich und meine Untätigkeit
auffassen. Vielleicht hat es ein kluger Schalk erfunden und in Umlauf
gesetzt. Es heißt: «Hilf dir selbst, so hilft dir Gott».

Ich hätte als totaler Versager nicht treffender charakterisiert
werden können; denn wenn ich heranhinke, nachdem der Mensch sich
schon selber geholfen hat, so bin ich eine lächerliche Figur wie der
Clown im Zirkus, der sich geschäftig stellt, aber überall, wo etwas
zu tun gewesen wäre, um einen Augenblick zu spät kommt.

Aber nicht auf mich, der ich nicht bin, kommt es an. Ich würde
gar nicht davon sprechen, wenn es nicht eben auch für die
Menschen, die es verwenden, charakteristisch wäre.

Die menschliche Gesellschaft besteht, in den sozialen Extremen
gesehen (es gibt auch eine Mittelschicht), aus einem Gewalthaufen
von Habenichtsen und einem bedeutend kleineren Kontingent von
Habevielen. Nur bei diesen hört man das genannte Sprichwort und
in der Mittelschicht, bei denen, die im Rahmen ihrer Möglichkeiten
immerhin obenauf gekommen sind. Und wer ist obenauf gekommen?

Selbstverständlich diejenigen, die das Zeug dazu hatten, also
die nötige Kraft, was manchmal Intelligenz, Willensstärke,
ausdauernden Fleiß u. dgl. bedeutet, manchmal aber auch kräftige EU-

51



^ Der Silberstreifen am Horizontr
Die Bodensee-Internationale

Am 6. und 7. Juni 1959 trafen sich Mitglieder des
Deutschen Volksbundes für Geistei "reiheit, Gesinnungsfreunde

aus Oesterreich und Mitglieder der Freigeistigen

Vereinigung der Schweiz zu einem Ländertreffen
in Radolfzell am Bodensee. Dieses 3. Treffen kann als
bestens gelungen bezeichnet werden, war doch der
Besuch über alle Erwartungen groß. Am Sonntagvormittag

sprach

Oberregierungsrat Albert Heuer (Hannover)

zu der großen Festversammlung im «Scheffelhof» in
einem glänzenden, unnachahmlichen Vortrag über da?

Thema

Der Kampf um die Geistesfreiheit

Wir werden in der nächsten Nummer auf das 3.
Ländertreffen zurückkommen. Vor allem hoffen wir, den
Vortrag von Albert Heuer wenigstens auszugsweise
wiedergeben zu können, sofern er sein frei gehaltenes
Votum niederschreibt. Es lebe die Bodensee-Internationale

von Radolfzell. W. Schieß

V

bogen, d. h. Rücksichtslosigkeit. Und in beiden Fällen kommen in
der Regel günstige Umstände oder (und) glückliche Zufälle dazu.

Daraus folgt also, wenn das Sprichwort recht hat (und es hat
recht!), daß mir unterschoben wird, ein Helfer derjenigen zu sein,
die ganz von sich aus, sei es mit guten oder mit verwerflichen
Mitteln, vorwärtskommen, während ich die andern, die von der Natur
weniger gut ausgestattet wurden oder in drückende, lähmende
Verhältnisse hinein gerieten, im Stiche lasse.

Menschen, Menschen, was für ein Zerrbild macht ihr aus eurem
Gott! Und wie verrät ihr euch selber durch dieses Zerrbild! Was
hat euch ein Weiser ins Gesicht gesagt? — «Wie einer ist, so ist
sein Gott. Darum ward Gott so oft zum Spott.» Wenn ich Gott
wäre, ich schämte mich zu Tode!

Was für eine Veranlassung aber habt ihr Ellbogenmenschen, mich
so darzustellen, wie ihr es tut? Ihr schweigt? So will ich es euch

sagen. Als menschliche Idee, die ich bin, durchschaue ich euch. Ihr
freut euch euerer Erfolge; ganz selbstverständlich tut ihr das.

Allein ihr habt dabei, bewußt oder unbewußt, kein ganz gutes
Gewissen, weil euer Vorwärtskommen oft nur durch das Zurück- oder
Beiseiteschieben der andern, Schwächern, möglich ist. Das wollt
ihr aber vor euch selber und vor den andern nicht wahrhaben,
und darum schiebt ihr die Verantwortlichkeit auf Gott: Indem er
euch half, zeigte er, daß er es so haben wollte. Damit habt ihr eine
vorzügliche Schutzwehr gegen Angriffe des Neides. Das ist das eine.

Zweitens haltet ihr es aus demselben Vorsichtsgrunde und auch
zur Gewissensbeschwichtigung für unklug, euer Licht auf dem
Scheffel gar zu hell leuchten zu lassen, und ihr redet euch und
andern ein: Wir haben uns zwar bemüht und unsere Kraft eingesetzt,

um auf einen grünen Zweig zu kommen, aber ohne Gottes
Hilfe wäre unser Tun umsonst gewesen; wir waren gewissermaßen
nur das Werkzeug in seiner Hand.

Die andern, die Schlechtweggekommenen, sind wütend auf euch,
sie hassen euch; sie stellen sich wohl auch die erbitterte Frage:
Warum hilf Gott nicht uns, die wir es so bitter nötig hätten?! Aber
sie fügen sich kraft ihres Glaubens in den Willen Gottes, d.h. in die
Verhältnisse, und lassen sich auf die ausgleichende Gerechtigkeit
im Himmel vertrösten. O wüßten sie, daß dieser Himmel wie Gott
nur in ihrem Gehirne besteht!!

* * *
Aber ich bin kein Parteigott. Das heißt, ins Reale übertragen:

Wie mich die Menschen denken und empfinden, ist innerhalb der
einzelnen Menschengruppen höchst verschieden. Ich bin in der

(Fortsetzimg*) IV
«Kritik an der Kirche». Herausgegeben von Hans Jürgen

Schultz. Erschienen im Kreuz-Verlag, Stuttgart, und Otto
Walter-Verlag, Olten und Freiburg i. Br. 1958. 330 Seiten.

1. Das Buch enthält die 40 Beiträge einer Sendereihe des

Süddeutschen Rundfunks. Hörer und Presse reagierten auf
diese Sendungen so lebendig, daß die Veröffentlichung in
Buchform sich aufdrängte und nachträglich sich nun auch
rechtfertigte. Der Erzbischof von Freiburg i. B., Dr. Hermann
Schäufele, hatte zwar gegen diese kritische Sendereihe mit
scharfen Worten protestiert und angedroht, er werde «geeignete

Schritte» unternehmen; er berief sich dabei auf
zahlreiche Briefe aus dem ganzen Land, in denen Kirchenangehö-
rige sich gegen diese Kritik an der Kirche entrüsteten. Er
weigerte sich aber, diese protestierenden Hörerbriefe dem
Rundfunk zur Kenntnisnahme vorzulegen, weigerte sich aber
auch, Einsicht zu nehmen in die rund 5000 positiven Zuschriften

an den Rundfunk. So ging trotz dem erzbischöflichen Protest

die sehr kritische Sendereihe weiter und liegt also heute
in Buchform vor.

2. Der Herausgeber Schultz hat seine Aufgabe vorzüglich
gelöst. In einem geistvollen Vorwort spricht er sich über seine
editorischen Grundsätze aus; in einem eigenen Beitrag in der
Sendereihe nimmt er sehr offen und vernünftig Stellung zum
*) Vgl. Freidenker Nr. 5/1959, S. 33, und Nr. 6/1959, S. 44

einen nicht nur so und in der andern anders; ich bin da und dort
so und anders. Nöte sind überall, und deshalb werde ich von überall

her um Hilfe gefleht, und überall wird mein Name heuchlerisch
mißbraucht. Zahlreich sind in allen Schichten auch die Menschen,
in deren Geistes- und Gemütsleben ich mich vollständig aufgelöst
habe, vollständig bis — auf den Namen. Aber was tut's, wenn Name
Schall und Rauch ist! Allein darin hat sich der Weise wohl geirrt,
oder man verstehe es so: Mit lautem Schall übertönt man feinere
Klänge, zum Beispiel die Stimme der Wahrheit, und mit Rauch
kann man sich schützend umhüllen, so daß man niclit erkannt wird,
wie die Sepiaschnecke das Wasser um sich her mit brauner Farbe
trübt, um gefährliche Aufmerksamkeit von sich abzulenken. Ja,
mein Name ist betörender Schall und täuschender Rauch. Und
jenen hört man und diesen sieht man überall, wo es Menschen gibt,
denen es mehr um den Vorteil als um die Wahrheit zu tun ist.

Nein, ich bin kein Parteigott. Ich habe überall gläubige Anhänger

und Nutznießer gespielten Glaubens, überall auch Eventual-
gläubige, die mein Nichtsein zwar erkannt haben, die es aber doch
nicht mit mir verderben wollen für den Fall, daß ich doch wäre.
Komische Leute!

Wenn ich von mir selber eine Vorstellung haben könnte, so sähe
ich mich auf dem Erdenjahrmarkt als Inhaber eines Glücksrades.
Ich lasse die Menschen daran drehen. Vielleicht bleibt es bei einem
Treffer stehen. Dann erhalten sie von mir eine Gabe, und sie preisen

mich als einen guten Mann. Oder sie gehen leer aus, so oft sie
auch drehen, und sie würden sehr enttäuscht über mich sein, wenn
nicht meine Helfershelfer, die Priester, ihnen freundlich zulächelten,

sie sollen nicht verzagen, es werde schon noch kommen, wenn
auch erst nach Schluß des Lebensrummels beim großen
Glücksgabenverschleiß im Himmel.

Aber ich spreche zu allgemein. Es sind nicht alle ganz-, teil-,
eventual- oder scheingläubig. Es gibt auch andere, wenn auch nur
wenige, die mich als menschliches Hirngespinst erkannt haben,
mir jede andere Existenz über oder zwischen den Sternen, im
Menschen, in der Natur, also die Existenz als Person, Kraft, Geist, die
Existenz als Schöpfer, Schicksalslenker, Moraltheologe und Richter
absprechen und, wohlgemerkt, da liegt der Has im Pfeffer: zur
Erkennung meiner Nichtexistenz außerhalb der menschlichen Phantasie

offen und ehrlich stehen, nicht tun, als ob nicht meinen
Namen als Nützlichkeitsgaul vor ihren Lebenskarren spannen, nicht
mit den Wölfen heulen, um nicht gefressen zu werden, nicht mit
dem Strome schwimmen, weil das mühelos geht. Das sind die Auf-

52



Problem einer christlichen Kirche in der heutigen Welt. Gerne
lassen wir ihn mit einigen Sätzen zu Worte kommen. Zuerst
aus seinem Vorwort:

«Es gibt nichts, was so kritik-würdig wäre wie die Kirche.
— Kritizismus verdient keine Aufmerksamkeit. Aber Kritik
aus dem Engagement ist immer noch der Anfang fälliger
Erneuerungen in der Kirche gewesen. — Ecclesia semper refor-
manda. Die Kirche ist zu keinem Zeitpimkt fertig. — Das Heil
läßt sich nicht ohne Konkretion verkündigen. Es steht unbedingt

in direktem Bezug zur jeweiligen Zeitsituation. — Was
wir beobachten und erleben, ist indessen nicht die der Kirche
zukommende Fremdheit in der Welt, sondern eine Isolation,
die — entgegen aller Modernität — Unmodernität ist, Evakuierung

aus der Zeit, Rückzug in die Etappe, Festigung längst
uninteressant gewordener Bastionen. Je mehr die Kirche um
Positionen in der Welt ringt, um so erschreckender tritt ihre
Unzeitgemäßheit zu Tage. Vermutlich ist sie während keiner
Station ihres historischen Weges so unzeitgemäß gewesen. —
Wie weit Kritik an der Kirche verbreitet ist, wird kaum
auszudenken sein. — Es ist an der Zeit, daß aus lauter Geraune
und Geflüster Gespräche werden. — Es bleibt in diesem Buche
sehr vieles aber auch ungesagt, was im Grunde nicht hätte
verschwiegen werden sollen.»

Und nun einige Sätze aus seinem Beitrag: «Christentum
inkognito?»: «Mehr als 90 Prozent aller Bewohner der
Bundesrepublik gehören einer christlichen Kirche an. — Nur ein
verschwindend geringer Bruchteil der Kirchensteuerzahler
jedoch macht von den durch seine Mithilfe ermöglichten Insti-

riclitigen, Ehrlichen, Selbständigen, an denen ich Freude hätte,
wenn ich in Wirklichkeit Gott wäre. Denn als solcher wäre ich
vollkommen, wäre ich die Wahrheit, und müßte demnach die am meisten

lieben, die für das einstehen, was sie für Wahrheit halten,
auch wenn es gegen mich ginge. Allein ich bin so fürchterlich
unvollkommen, man denke: als menschliche, ururalte Idee, als Sproß
der Unwissenheit und der Angst! Heute bin ich theologisch frisiert,
geschminkt und sonstwie aufgeputzt, bei den Gebildeten beinahe
darwinistisch. Mit dem allem beweist man aber nur, daß ich
menschliche Idee und daher dem Wandel unterworfen bin und daß
es endlich an der Zeit wäre, mich als außermenschliche Wesenheit
aufzugeben, wie man den Zeus und den Jupiter, den Marduk und
den Wotan aufgegeben hat.

Warum geht es damit so langsam, so beinahe nicht vorwärts,
trotz allen wissenschaftlichen Erforschungen und Erkenntnissen?
Ist der Mensch so bodenlos dumm, daß er die Unvereinbarkeit der
bloßgelegten Tatsachen mit den alten Götterfabeln, wozu
selbstverständlich auch die christlichen gehören, nicht einsehen kann?
0 nein, dumm ist er keineswegs, im Gegenteil: Wie hochgradig
vorteilhaft und angenehm hat er sich auf Erden einzurichten verstanden!

Aber er hat gewisse Schwierigkeiten, in sich den alten Adam
(wie man zu sagen pflegt) zu überwinden, mit andern Worten: Es

ist ihm nicht gelungen, in den Hunderttausenden von Jahren den
Urmenschen in sich abzustoßen; in seinem Gefühls- und Geistesleben

sind davon noch erhebliche Rudimente vorhanden. So ist er
noch immer geneigt, da, wo er Vorgänge und Zusammenhänge nicht
erkennt, das Walten höherer Mächte anzunehmen.

Dazu wird es ihm stets von neuem erschwert, von solchen
Vorstellungen wegzukommen. Ich. Gott, spreche jetzt aber nicht von
den Kirchen, deren Metier es ja ist, mich in meinem Scheindasein
zu erhalten und mich als Antwort auf alle Fragen bei der Hand
zu haben. Sie sind sozusagen unschuldig, weil sie nur das aus sich
heraus geben können, was ihrer Eigenart gemäß in ihnen liegt und
ihr Wesen ausmacht. Unschuldig ist ja auch jede Giftpflanze an
ilirem Gifte, das in gewissen Fällen auch heilsame Wirkung haben
kann.

Nein, die Hauptschuld liegt — es muß gesagt sein, so paradox es

klingt — bei den Wissenschaftern, den Gelehrten, nicht bei allen,
aber bei der großen Mehrzahl, bei all denen, die mit mir, Schemen
aus dunkler Vergangenheit, liebäugeln, sobald sie den weißen
Labormantel mit dem Smoking oder dem Frack vertauscht haben,
al-. glaubten sie an meine Existenz. Sie versehen ihre strengwissen-

tutionen wirklich Gebrauch. — Die Kirche lebt heute davon,
daß sie nicht ernst genommen wird. — Die Ausdelmung des

Apparates wird niclit gerechtfertigt durch die Intensität der
kirchlichen Wirkkraft. — Einige Grenzaugenblicke unseres
profanierten Lebens mit Religiosität zu erklären und zu
verklären, ist weithin das Amt der Kirche geworden. In ihrer
Zuständigkeit als Veranstalterin von Kulthandlungen bei
Geburt, Hochzeit und Tod ist sie in viel weiterem Ausmaß, als

es ihr recht sein kann, Instrument uralten Aberglaubens. —
Aber in der Mitte unserer modernen Welt muß man die fast
totale Funktionslosigkeit der Kirclie feststellen. Hier wirkt es
sich erschreckend aus, daß wir Christen Gott mit unserer Theologie

und mit unserer Praxis in die Unwirklichkeit der
Transzendenz verwiesen haben. — Unsere Gegenwartswelt verlangt
entweder eine andere Kirche, oder aber unsere Kirche verlangt,
was allerdings ihre Aufgabe nicht ist, eine andere, sie in ihrer
jetzigen Gestalt anerkennende Welt. — An die Stelle der Un-
erschöpflichkeit unqualifizierter christlicher Antworten müßte
endlich das Eingeständnis von vielfachem Nichtwissen treten,
das — wie Bonhoeffer es nennt — qualifizierte Schweigen. —
Es hat den Anschein, als ob die Zeit der Kirche als einer
geschlossenen Großmacht ihrem Ende zuginge. Sie spürt es und
reagiert weitestgehend so, daß sie ihre alte Stellung zu
verteidigen und zu festigen sucht. Sie kann sich dabei zu Tode
retten. Die Kirche sollte sich jedoch lieber gefaßt machen auf
die moderne Diasporasituation, die ihr offenkundig
bevorsteht.»

schaftlichen Vorträge, Schriften und Bücher mit einem frommen
Schwänzchen und verwedeln damit die soeben vorgebrachten
Feststellungen. Der Hörer oder Leser, der gespannt den ihm neuen
Erörterungen gefolgt war und schon gefürchtet hatte, der Absetzung
Gottes beiwohnen zu müssen, atmet erleichtert auf: «Also doch!»
Ein anderer, hoffend, nun einmal vom reinen, klaren Quell der
Wissenschaft schlürfen zu können, klappt den Schmöker verärgert
zu, murrend: «Die alte frömmelnde Liebedienerei!»

Ich aber, Idee Gott, frage euch, Gelehrte: «Warum tut ihr das?

Vielleicht weil ihr, wie die Priester und Herrscher aller Zeiten,
glaubt, dem Volke müsse die Religion erhalten werden, weil es sich
sonst von euch nicht meistern ließe? (Seht ihr, Menschen, nicht
ein, daß sie damit das Volk zur Bestie und die Religion zur Peitsche

des Tierbändigers erniedrigen??!) Oder aus geheuchelter
Leutseligkeit? Oder um euerem Ansehen in der öffentlichen Meinung
nicht zu schaden? Oder mit Rücksicht auf die Karriere? Oder weil
ihr nur auf euerem Spezialforschungsgebiet Denker seid, im übrigen

kritiklos, traditionsgebunden wir irgend ein Laie? Oder weil
ihr, gefühlsmäßig im Herkömmlichen verstrickt und aus Hinneigung
zum Mystischen an das Walten übernatürlicher Kräfte im
Naturgeschehen wirklich glaubt oder sogar gerade aus dem Naturgeschehen

auf die Existenz eines willentlich schöpferischen, lenkenden
und erhaltenden Gottes schließen zu müssen wähnt?

Diese Beweggründe können sich in beliebigen Variationen
vermischen, so daß sich im Einzelfalle nicht feststellen läßt, was an
der «Verreligionisierung» der Wissenschaft berechnende Absicht
oder wirkliche Ueberzeugung, Mäntelchen oder Herz ist.

Da aber der Laie an die Gelehrten glaubt, d. h. ihnen als den
Wissenden zutraut, daß sie die Wahrheit kennen und sie ihm sagen,
so gilt ihm dieses von der Naturwissenschaft her niemals erwartete
Bekenntnis zu Gott als eine besonders wertvolle, überzeugende
Bejahung der christlichen Heilslehre, an der er, der Laie, vielleicht
schon leise zu zweifeln begonnen hatte.

So steht ihr Menschen also vor der grotesken Tatsache, daß ich,
der bei der Zerstörung des biblischen Weltbildes von der Wissenschaft

ins Fabelreich der Mythologie abgedrängte Gott, von den
Wissenschaftern wieder auf den immerhin wacklig gewordenen
Thron gehoben werde. Sie haben keine Ahnung davon, wie ster-
bensmüde ich, Idee Gott, bin, und daß es nur eines frischen
Windhauchs aus dem Morgen-Land der Wahrheit bedürfte, um mich aus
Millionen erwachender Gehirne hinauszufegen. Ich sehne mich
darnach, nicht mehr sein zu müssen, was ich nicht bin.

53


	Gott sprach zu sich selber (6. Fortsetzung)

