
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 7

Artikel: Es spricht Prof. Friedrich Tramer:

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mensch der Gegenwart

«Der Mensch der Gegenwart: nicht der gegenwärtig lebende
Mensch, sondern der durch die Gegenwart bestimmte und seinerseits

die Gegenwart bestimmende Mensch; der Mensch der der

Gegenwart ihr Gesicht gibt: der eine autonome Kultur aufgebaut
hat und in ihr aufnehmend und mitschaffend steht. Es ist der
Mensch, der Humanismus und Renaissance, Idealismus und
Romantik, Realismus und Expressionismus als Elemente seiner

geistigen Wirklichkeit bewußt oder unbewußt in sich trägt und
weiter entwickelt Es ist der autonome Mensch, der in
seiner Autonomie unsicher geworden ist. Er hat keine
Weltanschauung mehr. Und er hat das Bewußtsem, damit der
Wirklichkeit gerechter zu werden, freilich auch in einer tieferen
Fragwürdigkeit der Existenz zu stehen als der Mensch, der
diese Fragwürdigkeit durch eine Weltanschauung verdeckt.
Selbstverständlich steht er den kirchlichen Verkündigungen in
der gleichen Haltung wie den autonomen Weltanschauungen
gegenüber.

Daß er die ganze Fragwürdigkeit durchleben muß, daß in
ihm die Entscheidung fallen muß — das ist ihm nicht
fragwürdig. Darin steht er in der autonomen Tradition und ist
verbunden mit der Autonomie der letzten Jahrhunderte. Darin

aber unterscheidet er sich von der vergangenen Entwicklung,

daß er in der Autonomie nicht mehr selbstsicher schaffend,

sondern beunruhigt, zwiespältig, oft verzweifelnd steht.

Es liegt nahe, daß die Kirchen aus dieser Lage die Folgerung

ziehen und gegenüber der gebrochenen Autonomie die
Rückkehr zur Heteronomie, die Rückkehr zur Tradition und
Autorität empfehlen... In dieser Lage ist naturgemäß die
katholische Kirche bevorzugt. Denn nur sie hat eine konsequent

durchgeführte Heteronomie (Gegensatz zur Autonomie,
zur Selbstbestimmung). Nur sie hat eine ungebrochene
Tradition und Autorität. Infolgedessen übt die katholische Kirche

auf die Menschen der Gegenwart einen starken Zauber aus.

Wo der Einzelne in freier Entscheidung (eben in Autonomie)

über den Dingen und Gegebenheiten stellt, ist er losgelöst

von der unmittelbaren Verbundenheit mit ihrem Gehalt.
Das Stehen in der Freiheit, auch der religiösen Freiheit, wird
bezahlt mit Verlust an lebendiger Substanz. Der Substanzverlust
seit Ausgang des Mittlalters, der geistige und religiöse, ist
außrordentlich und streift ständig an die Grenzen völliger
Entleerung. Nur an wenigen Orten gibt es noch ein selbstverständlich

quellendes Leben. Die Quellen der Vergangenheit
sind fast erschöpft, die Substanz ist fast vergeudet.

Die katholische Kirche aber hat offenbar Substanz bewahrt,

wenn auch in einer immer härter werdenden Verkrustung. Dem

Menschen der Gegenwart rückt die katholische Kirche nahe

durch die Befreiung von der LasJ autonomer Verantwortung
und durch das Anerbieten uralter, einst eigener Lebenssubstanz.

Merkwürdig nur, daß dies nicht noch in ganz anderem

Ausmaße geschieht... Weshalb? Der Mensch, der in der —
wenn auch noch so gebrochenen und entleerten — Autonomie
steht, hat etwas erfahren, was er unter keinen Umständen
preisgeben kann, und was er preisgeben müßte, wenn er dem Ruf der

katholischen Kirche folgen wollte: Dieses Etwas ist das Erlebnis

der menschlichen Grenzsituation oder der unbedingten
Bedrohtheit des menschlichen Seins, das ihn dazu treibt, sich der

Not der Autonomie nicht zu entziehen. So kommt es zum
Protest gegen alle Versuche, jener Grenzsituation mit religiösen

Mitteln auszuweichen, und wäre es mit Hilfe der ganzen

Fülle und Tiefe und Weite der mystischen und sakramentalen
Frömmigkeit.»

Dieses tapfere, dogmenfreie Bekenntnis eines protestantischen
Theologen, eines führenden Theoretikers des religiösen
Sozialismus, schreibt Prof. Paul Tillich in seinem Buche «Religiöse
Verwirklichung» (2. Auflage 1950, S.27ff). Es drückt längst
nicht nur die Meinung eines Einzelgängers aus, obwohl danebe;)
auch dogmatisch mehr oder weniger gebundene Richtungen im
heutigen Protestantismus bestehen. Doch selbst von diesen
klafft noch ein ungeheuer weiter Abstand zu der römisch-
katholischen Haltung, wie sie sich z. B. in den folgenden Sätzen

äußert, an deren widerspruchsvollen Primitivitäten freilich

wohl auch der berichtende Journalist teilweise Schuld
haben mag.

Im «Corriere della Sera» vom 30. September erzählt ein
italienischer Journalist aus Hamburg von der Unterhaltung mit
einem viel gereisten Jesuitenpater, die sich vor allem auf das

Problem der Familie im protestantischen Nordeuropa bezog.
Noch heute, vier Jahrhunderte nach der Reformation, seien
sie schwankend zwischen protestantischem Widerstand und
Rückkehr zum katholischen Glauben. Ueberall in Schweden

wie Dänemark, Pommern und Mecklenburg herrsche die

gleiche Hinwendung zum römischen Bekenntnis. In Kopenhagen

leite ein katholischer Bischof mit Weisheit und Takt diese

kaum spürbare Bewegung des kollektiven Gewissens. Aehnliches

könne man von Hamburg, Bremen, Lübeck sagen, wo
das Problem noch heikler sei wegen der Nähe der Sowjetzone

Der Protestantismus neige zur Gottesleugnung. Der
Gottlose aber zum Katholizismus. Warum? Weil dieser die
Unauflöslichkeit der Ehe bekenne

Der Mensch wolle Sicherheit. Die Fragen der Karriere, des

Geldes, der materiellen Interessen scheinen vordringlich. Aber
sie seien nur zweiten Ranges. Der Maim lebe für die Frau
und umgekehrt. In erster Reihe stehe immer eine sexuelle

Frage. Die Reformation habe auf diesem Gebiete beachtliche
Freiheit gebracht. Aber sie ist nur scheinbar. «Wir müssen sie

in ihren praktischen Auswirkungen würdigen. Für die
Protestanten ist das Leben vor allem eine Frage des Erfolges und
der wirtschaftlichen Sicherheit. Es sind brave Leute. Aber die
Ehe ist ihnen nicht ein Sakrament, das die Beziehungen
zwischen Mann und Frau bestimmt. Sie ist ihnen nur eine
biblische Einsegnung, um mit einem religiösen Akt eine
zeitweilige Zuneigung zu sanktionieren. Wenn die Zuneigung
wechselt, fällt alles zusammen. So ergibt das Leben Freiheit,
doch es verliert Gewißheit und kollektive Dauerhaftigkeit.»

WFZ.

Es spricht Prof. Friedrich Tramer:

Wenn tausend auch ein anderes Urteil fällen,
das mit dem deinen nicht im Einklang ist,
so laß dir doch die Wahrheit nicht vergällen,
wenn du allein auch gegen tausend bist!

*

Wenn auch der Sieg nicht immer leicht errungen,
wenn sich die Wahrheit schwer zum Lichte ringt,
zuletzt wird doch der böse Geist bezwungen,
wenn die Vernunft der Menschheit Klärung bringt.

50


	Es spricht Prof. Friedrich Tramer:

