Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 6

Artikel: Wie den Katholiken das Gruseln beigebracht wird
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410895

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche hin. Und der Riickzug von fiinf Morgenpredigern darf
nun gewif} als ein solcher Teilerfolg bewertet werden.

5. In der Wahrheitsfrage steht W. auf dem gut gesicherten
Boden des philosophischen Realismus. Dieser Realismus gibt
W. im Kampf gegen die heutige Theologie zwei wertvolle Waf-
fen in die Hand, nimlich die zwei Thesen:

a) Die Theologie nimmt fiir die Offenbarung und fiir einige
wesentliche Fakten aus dem Leben und Sterben Christi reale
und historische Tatsiichlichkeit in Anspruch; zugleich aber
entzieht sie diese Tatsiichlichkeiten aller wissenschaftlichen
Kritik und Kontrolle. Mit vollem Recht protestiert W. gegen
eine solche Inkonsequenz. Alles, was von der Kirche her aus
Sicherheitsgriinden in Raum und Zeit der historischen Realitit
hineingestellt wird, das unterliegt damit auch der diesseitig-
wissenschaftlichen Kritik und darf dieser Kritik unter keinen
Umstéinden entzogen werden.

b) Andererseits wollen viele Theologen glaubhaft machen,
daB fiir den echten Christenglauben die historische Realitit
der Offenbarung und des Lebens Christ nicht von entschei-
dender Bedeutung seien. Entscheidend seien aber die Berichte
dariiber und die religiosen Auswirkungen, die von diesen Be-
richten ausgehen; auf historische Realitdt kénne und miisse
unter Umstiinden verzichtet werden. Mit Recht aber wendet
hier, aus seinem gesunden Realismus heraus, W. ein, dal
denn doch vorerst die Fragen des Seins, der Realitit und der
darauf sich griindenden Wahrheit gelost sein miissen, bevor
man von den tatsichlichen Auswirkungen einer solchen Jesus-
Personlichkeit sprechen diirfe.

6. Eine kleine Richtigstellung wird mir der Verfasser nicht
itbelnehmen. Wiederholt und nachdriicklich klagt W. dar-
iiber, daB} die jungen Geistlichen, wenn sie von der Universitiit
her in ihr Pfarramt eintreten, das alles vergessen und ab-
schworen, was ihnen die Theologie auf der Universitit an wert-
vollen religionswissenschaftlichen Einsichten mitgegeben hat.
Ja, das mag stimmen fiir die letzten Jahrzehnte des 19. Jahr-
hunderts, fiir die Zeit also, da W. selbst noch Theologie stu-
dierte. Damals 6ffneten sich wirklich fiir die Universititstheo-
logie iiberall neue Aspekte in die Religionswissenschaft hin-
ein, die Universitiitstheologie niiherte sich in Methode und
Zielsetzung der integralen Religionswissenschaft. Das alles aber
sieht heute ganz anders aus.

W. schreibt p. 99: «Nun weil} ich freilich nicht aus persén-
licher Kenntnis, wie es gegenwirtig auf den theologischen
Kathedern zugeht; es ist ja 60 Jahre her, dal} ich selbst in
die Theologie Einblick genommen habe.» Wir kénnen es ihm
sagen, wie es da heute zugeht: Die dialektische Theologie hat
griindlichen Wandel geschaffen, hat die Theologie aus allen
religionswissenschaftlichen Bindungen und Verpflichtungen
herausgetrieben und zuriickgefiihrt in eine engere und inni-
gere Bindung an den christlichen Glauben. Die Universitiits-
theologie ist heute nicht mehr Religionswissenschaft, sie ist
heute Theologie der Offenbarung; als solche ist sie durch-
aus Instrument und Funktioniirin der Kirche. Die religions-
wissenschaftlichen Ueberreste aus besserer Zeit konnen sich
nur noch halten in den Randgebieten theologischer Arbeit, in
der Historie und in der Textkritik. Der Rif3 zwischen dem
zentralen Wahrheitsanliegen des Christenglaubens hier und
den rein peripheren Wahrheitsanspriichen der eben noch ge-
duldeten Religionswissenschaft zieht sich heute durch die
theologische Fakultitsarbeit selbst; der Rif} liegt aber nicht
mehr, wie W, voraussetzt, zwischen Fakultdt und Amt.

7. Schweren Herzens verzichten wir auf Textproben.

Wir wiinschen der tapferen und wertvollen Kampfschrift des
hochbetagten fithrenden Piddagogen W. recht viele ebenso tap-
fere, ebenso aufgeschlossene und mitgehende Leser. Sie verdient
es. In Gedanken stellen wir W. neben den groBlen Physiker

46

Max Planck. Haben doch beide Denker in hohen und spiiten
Jahren, als Ertrag eines iiberaus reichen und wertvollen Le-
bens, sich offen und entschieden gegen den Zwang der kon-
fessionellen Konvention, gegen Zwang und Aufdringlichkeit
des Christenglaubens, aufgelehnt und in schéner Offenheit sich
zu Positionen bekannt, die vollig aulerhalb des Christenglau-
bens liegen. Beide sind sie uns ehrwiirdige und ermutigende
Vorbilder. Beiden wissen und sagen wir fiir ihre priichtige
Offenheit aufrichtigen Dank. Omikron

Wie den Katholiken das Gruseln
beigebracht wird

Das «Pfarrblatt der katholischen Pfarrei Neuhausen am
Rheinfall», das bereits im 21. Jahrgang erscheint, bringt in
Nr. 9 vom 1. Mirz 1959 den SchluB3 eines Artikels, der den
Titel «Die GroBoffensive Satans» trigt und den wir den Lesern
nicht vorenthalten mochten. Er zeigt wieder einmal mehr, wie
die Gliubigen an der Strippe gehalten werden. Das Wort hat
das «Pfarrblatt»:

«Lassen wir noch in der Schilderung von Pierre I'Ermite
den letzten Rapport eines Teufels erfolgen. Es handelt sich
um den Verwirrer der ingstlichen Seelen.

«Bitte vorlassen!» briillt Luzifer durch die Halle, denn
nun empfingt er einen Erzteufel, auf dessen Rapport er mit
ganz besonderer Spannung wartet.

Mit diisterem Blick und ganz in Schwarz gehiillt tritt die-
ser ein.

«Aber fasse dich kurz!» empfingt Luzifer ihn.

«Wenn ich mich auch kurz fasse, so muflt Du mich den-
noch bis zum Ende anhéren.»

«Das heiljt?»

«Du weillt doch: ich bin ein Spezialist! Die Schwachen,
die Ueberingstlichen und die Kranken — die liegen mir
ganz besonders. Und wie deren Zahl stiindig im Steigen be-
griffen ist!»

«Du machst Dir wohl deren Aengste zu Nutzen?»

«Und wie! Ich bringe selbst die Sterbenden zur Verzweif-
lung!»

«Dazu begliickwiinsche ich Dich!»

«Ja, ja, Luzifer, mein Arbeitsfeld ist unbegrenzt. Ich
arbeite in den Krankenhiusern und in den Dachkammern.
In den Klgstern und bei der mondinen Welt. Ich wiihle in
den Gewdlben der Gewissen herum und stébere alle mog-
lichen Geschichten aus den Familienarchiven auf.

Dem Skrupulésen fliistere ich ins Ohr: ,0 weh, gerade
diese Siinde hast Du nicht gebeichtet. Und diesen wichtigen
Umstand der anderen Siinde hast Du verschwiegen. Wie
wird gerade dadurch die Art der Siinde vollstiindig verindert
und Deine Schuld vergréBert. Du muf3t zuriick in den Beicht-
stuhl. Du muBt den Geistlichen beschwéren, Dich nochmals
anzuhren. Wenn Du das auch nicht aus Liebe zu Deinem
Gewissen tun willst, so doch aus der berechtigten Angst her-
aus, von der Du befallen bist.’

Und weil eben auch diese neue Anklage villig erfolglos
geblieben ist, lasse ich dem Geiingstigten keine Ruhe, bis er
einen anderen Geistlichen aufgesucht hat. Ist er so von einem
zum andern in den Beichtstuhl gegangen, dann kommt er
immer wieder auf das zuriick, was er sich selbst einredet:
,Wiirde der Geistliche mich so kennen, wie ich mich selbst
kenne, niemals hitte er mir die Lossprechung so ohne wei-
teres erteilt.” Und so hilt er sich dann dran und der Zustand
verschlimmert sich bis zur Unertriiglichkeit.



Die gesunden Seelen aber plage ich damit, da3 ich ihnen
immer wieder einrede, sie seien auf ganz unrechtmiBige
Weise zu ihrem Vermogen gekommen. Auch gewisser Ge-
winne wegen, die sie auf dem Buckel armer Schlucker ein-
steckten, mache ich ihnen allerlei Vorhaltungen.

Meine ganz besondere Spezialitiit aber gilt den Sterben-
den. Die kénnen mir kaum widerstehen. Nicht nur ihr Kér-
per, auch ihre Seele ist geschwicht. Fast mache ich mit
ihnen, was ich will.»

«Sorge nur ja, daf3 ich bei diesen nicht zu kurz komme»,
unterbricht Luzifer, «denn gerade dann gliickt es mir immer
wieder, eine Anzahl von ihnen fiir mich zu ergattern.»

«Ja, gerade das ist das Ziel meines dimonischen Wirkens.
Bald gliickt es mir, zu erreichen, daf} der Geistliche gerade
verhindert ist, bald, daB er zu spit eintrifft. Dann kommt es
oft vor, daf} ein solcher Mensch wie ein Tier dahinstirbt.

In anderen Fillen wieder jage ich dem Sterbenden einen
heillosen Schrecken ein. Ich erkldre ihm:

,Siehst Du, der Tod ist der grofite aller Schrecken. Hienie-
den hast Du alles, was Du brauchst, um Dein Leben weiter
zu genieBen. Und nun sollst Du alles im Stiche lassen?! Ist
Dir klar geworden, was das bedeutet? Du mufBlt alles im
Stich lassen, was Dir gehort. Und dabei hast Du ein so herr-
liches Haus und ein so grofles Vermdgen! Nun hort das alles
auf: Deine Augen schlieBlen sich fiir immer, Deine Zunge
wird nicht mehr reden. Dein Herz hort auf zu schlagen. Du
endest im Nichts. In der Verwesung. Schon nach wenigen
Tagen verscharrt man Dich im Boden.

Und nach Deinem Tode? Welch ein Geheimnis und doch
keines: es gibt eben nichts mehr nach dem Tode! Wenn Du
gar das Ungliick gehabt hast, an einen gerechten und barm-
herzigen Gott zu glauben, welch eine Enttiuschung fiir
Dich...!”

Wenn ich dem Sterbenden das beigebracht habe, wieder-
hole ich es immer wieder. Und das hat sich als eine erfolg-
reiche Methode erwiesen. Wie oft, daf} er dann eines gar
schrecklichen Todes stirbt. Und das will ich gerade ja haben
— fiir Dich, Luzifer, denn diese Toten sind fiir Dich.»

«Ich danke Diry, erwiderte Luzifer, «<mach so weiter!
Treibe sie mir herdenweise in die Arme. Entreifle sie Chri-
stus. Entreie ihm so viele Seelen, wie Du nur eben ver-
magst. Luzifer ist zufrieden mit Dir!»

Wie man den Leuten das Gruseln beibringt! Was wartet
dem Abgefallenen? Wir lesen im Katechismus, den jeder Katho-
lik einmal gelernt hat:

— In die Holle kommen alle, die in der Todsiinde sterben.
Der Todsiinder hat die heiligmachende Gnade nicht. In sei-
nem Leben auf Erden hat er sich freiwillig von Gott. ge-
trennt.

—- Die Verdammten in der Hélle sind fiir immer von der Herr-
lichkeit Gottes ausgeschlossen und leiden entsetzliche Qua-
len im ewigen Feuer. Zu ihnen hat der gittliche Richter ge-
sprochen: «Weichet von mir, ihr Verfluchten, in das ewige
Feuer» (Mt. 25,41). «Ich kenn euch nicht» (Mt. 25,12).
Christus nennt die Hélle einen Ort der Qual, eine ewige
Pein, ein unausloschliches Feuer, eine duflerste Finsternis,
wo Heulen und Zihneknirschen sein wird. usw.

So zu lesen im «Katholischen Katechismus fiir das Bistum
Basel. Herausgegeben und verordnet vom bischoflichen Ordi-
nariaty.

Wir Freidenker glauben weder an den Teufel noch an die Holle,
und auch die protestantische Kirche hat diese beiden «Insti-
tutionen» weitgehend hinter sich liegen lassen. Und wenn es
noch einen lebendigen Teufel gibt (in der Mehrzahl!), dann
sicher in Menschengestalt. Wir glauben den «Verwirrer» zu er-
kennen: Mit diisterem Blick und ganz in Schwarz gehiillt tritt
dieser ein!, so wie ihn Pierre I'Ermite geschildert hat!!

[ LITERATUR

)“__

Simpson, George Gaylord. Auf den Spuren des Lebens. (The Mean-
ing of Evolution.) Berlin, Colloquium Verlag, 1957. 224 Seiten,
Preis gebunden Fr. 14.50.

G. G. Simpson (Professor an der Columbia University New York)

ist einer der international filhrenden Paldontologen. Er schrieb die-

ses Buch iiber die Geschichte vom Ursprung, Werden und Ziel des

Lebens in der Absicht, dem Laien ein Verstindnis fiir die Krifte

zu vermitteln, die das Leben bestimmen und in ihm wirksam sind.

Hierbei setzt er die Evolution in den Mittelpunkt seiner Darstel-

lung und behandelt eingehend ihre Bedeutung fiir das Wesen, die

Wertmalistibe und die ethischen Gesetze sowie schlieBlich das zu-

kiinftige Schicksal des Menschen.

Die drei Fundamentalthesen seiner Arbeit sind: 1. Materialis-
mus der Evolution. 2. Alte und neue Evolution. 3. Ethik der Er-
kenntnis und der Verantwortung.

1. In seiner ersten These hilt der Verfasser eine vernichtende
Abrechnung mit den vitalistischen und finalistischen Theorien, die
nicht nur bei der Deutung der Evolutionsvorginge versagen, son-
dern mit diesen Erscheinungen véllig unvereinbar sind. Eingehend
weist er nach, dal tatsidchlich alle objektiven Erscheinungen der
Geschichte des Lebens durch rein materielle Faktoren gedeutet
werden konnen. Das Leben ist seiner Natur nach materialistisch.
Auch der Mensch entstand als Ergebnis der Auswirkungen der or-
ganischen Evolution, als Ergebnis eines nicht zweckbestimmten ma-
teriellen Prozesses. Er verkorpert zufillig die «hochste jemals auf-
getretene Organisationsform von Materie und Energie».

2. WesensmiBig ist der Mensch ein Teil der Natur und allem Le-
benden verwandt. Der Mensch ist eindeutig ein Tier, stellt aber
einen vollkommen neuen Tiertyp dar. Bei seiner Entstehung waren
andere Entwicklungen beteiligt, die zu einer grundsitzlichen Un-
terscheidung fiithrten: Wihrend in der organischen Evolution neue
Faktoren als vom Willen unabhingige Mutation entstehen, entste-
hen in der menschlichen Evolution neue Faktoren als Elemente im
BewuBltsein (in Beziehung zu Wiinschen und Bediirfnissen). Durch
diesen grundsitzlichen Unterschied zwischen der alten und der
neuen Evolution wird letztere einer bewuBten Kontrolle unterwor-
fen: als einziges von allen Lebewesen ist der Mensch allein fihig,
seine eigene Evolution zu lenken. Diese neue Form der Evolution
ist in der gesellschaftlichen Struktur wirksam; sie ist abhiingig vom
Lernen, ihre Moglichkeiten entstehen aus dem Verstand des Men-
schen. Zielstrebigkeit, die bisher in der Evolution fehlte, erschien
erst mit dem Auftreten des Menschen und ist fiir die auf ihn be-
schrinkte Evolution charakteristisch.

3. Auch die Moral (ethisches Bediirfnis) tritt erst mit dem Men-
schen auf. Daher muB die Ethik eine menschliche Ethik sein, denn
eine absolute Ethik ist unmoglich. Die wahre menschliche Ethik
ist eine «Ethik der Erkenntnis und der Verantwortung». Die dem
Menschen zukommende Fihigkeit zur Erkenntnis schliefit nimlich
auch die Verpflichtung zur Suche nach der Wahrheit ein und
ebenso auch die Verantwortung zu ihrer Verbreitung. Da diese
Verantwortung letzten Endes eine personliche ist, erheischt sie vor
allem die Integration und Entwicklung der Personlichkeit. Dies
bedeutet jedoch keinen Gegensatz zwischen Vergesellschaftung und
Individualisierung, vielmehr konnen beide zusammenwirken und
zur gegenseitigen Forderung beitragen. Abzulehnen sind dagegen
alle autoritiren und totalitiren Machtanspriiche. Das einzige poli-
tische System, welches den Grundsitzen der hier entwickelten
Ethik entspricht, kann nur eine Demokratie sein.

Ueber die kiinftige Evolution des Menschen ldft sich heute nicht
voraussagen, ob sich dieselbe auf- oder abwirts wenden wird. Die
unmittelbare Aufgabe besteht darin, «fiir eine Fortdauer unserer
Art, fiir eine Vermeidung frither Selbstvernichtung, fiir die Beile-
gung ideologischer Kimpfe und einen Fortschritt auf einen ethisch
guten Weltzustand hin zu sorgen». Eine Voraussetzung hierzu ist
die Erweiterung unseres Wissens, wobei gegenwiirtig den soziologi-
schen Wissenschaften die groBere Bedeutung zukommt. Auch miis-
sen wir erkennen, dal} die technischen Errungenschaften «nicht die
niitzlichsten Erkenntnisarten» sind.

Die vorstehenden (umstindehalber leider sehr konzentrierten)
Ausfithrungen mégen aber noch durch ein besonders beachtens-
wertes Zitat abgeschlossen werden: «Der gegenwirtige chaotische

47



	Wie den Katholiken das Gruseln beigebracht wird

