
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 6

Artikel: Wie den Katholiken das Gruseln beigebracht wird

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche hin. Und der Rückzug von fünf Morgenpredigern darf
nun gewiß als ein solcher Teilerfolg bewertet werden.

5. In der Wahrheitsfrage steht W. auf dem gut gesicherten
Boden des philosophischen Realismus. Dieser Realismus gibt
W. im Kampf gegen die heutige Theologie zwei wertvolle Waffen

in die Hand, nämlich die zwei Thesen :

a) Die Theologie nimmt für die Offenbarung und für einige
wesentliche Fakten aus dem Leben und Sterben Christi reale
und historische Tatsächlichkeit in Anspruch; zugleich aber
entzieht sie diese Tatsächlichkeiten aller wissenschaftlichen
Kritik und Kontrolle. Mit vollem Recht protestiert W. gegen
eine solche Inkonsequenz. Alles, was von der Kirche her aus

Sicherheitsgründen in Raum und Zeit der historischen Realität
hineingestellt wird, das unterliegt damit auch der
diesseitigwissenschaftlichen Kritik und darf dieser Kritik unter keinen
Umständen entzogen werden.

b) Andererseits wollen viele Theologen glaubhaft machen,
daß für den echten Christenglauben die historische Realität
der Offenbarung und des Lebens Christ nicht von entscheidender

Bedeutung seien. Entscheidend seien aber die Berichte
darüber und die religiösen Auswirkungen, die von diesen
Berichten ausgehen; auf historische Realität könne und müsse

unter Umständen verzichtet werden. Mit Recht aber wendet
hier, aus seinem gesunden Realismus heraus, W. ein, daß

denn doch vorerst die Fragen des Seins, der Realität und der
darauf sich gründenden Wahrheit gelöst sein müssen, bevor

man von den tatsächlichen Auswirkungen einer solchen Jesus-

Persönlichkeit sprechen dürfe.

6. Eine kleine Richtigstellung wird mir der Verfasser nicht
übelnehmen. Wiederholt und nachdrücklich klagt W.
darüber, daß die jungen Geistlichen, wenn sie von der Universität
her in ihr Pfarramt eintreten, das alles vergessen und
abschwören, was ihnen die Theologie auf der Universität an
wertvollen religionswissenschaftlichen Einsichten mitgegeben hat.
Ja, das mag stimmen für die letzten Jahrzehnte des 19.

Jahrhunderts, für die Zeit also, da W. selbst noch Theologie
studierte. Damals öffneten sich wirklich für die Universitätstheologie

überall neue Aspekte in die Religionswissenschaft hinein,

die Universitätstheologie näherte sich in Methode und

Zielsetzung der integralen Religionswissenschaft. Das alles abei
sieht heute ganz anders aus.

W. schreibt p. 99: «Nun weiß ich freilich nicht aus persönlicher

Kenntnis, wie es gegenwärtig auf den theologischen
Kathedern zugeht; es ist ja 60 Jahre her, daß ich selbst in
die Theologie Einblick genommen habe.» Wir können es ihm
sagen, wie es da heute zugeht: Die dialektische Theologie hat
gründlichen Wandel geschaffen, hat die Theologie aus allen
religionswissenschaftlichen Bindungen und Verpflichtungen
herausgetrieben und zurückgeführt in eine engere und innigere

Bindung an den christlichen Glauben. Die Universitätstheologie

ist heute nicht mehr Religionswissenschaft, sie ist
heute Theologie der Offenbarung; als solche ist sie durchaus

Instrument und Funktionärin der Kirche. Die
religionswissenschaftlichen Ueberreste aus besserer Zeit können sich

nur noch halten in den Randgebieten theologischer Arbeit, in
der Historie und in der Textkritik. Der Riß zwischen dem
zentralen Wahrheitsanliegen des Christenglaubens hier und
den rein peripheren Wahrheitsansprüchen der eben noch
geduldeten Religionswissenschaft zieht sich heute durch die
theologische Fakultätsarbeit selbst; der Riß liegt aber nicht
mehr, wie W. voraussetzt, zwischen Fakultät und Amt.

7. Schweren Herzens verzichten wir auf Textproben.
Wir wünschen der tapferen und wertvollen Kampfschrift des

hochbetagten führenden Pädagogen W. recht viele ebenso
tapfere, ebenso aufgeschlossene und mitgehende Leser. Sie verdient
es. In Gedanken stellen wir W. neben den großen Physiker

Max Planck. Haben doch beide Denker in hohen und späten
Jahren, als Ertrag eines überaus reichen und wertvollen
Lebens, sich offen und entschieden gegen den Zwang der
konfessionellen Konvention, gegen Zwang und Aufdringlichkeit
des Christenglaubens, aufgelehnt und in schöner Offenheit sich
zu Positionen bekannt, die völlig außerhalb des Christenglaubens

liegen. Beide sind sie uns ehrwürdige und ermutigende
Vorbilder. Beiden wissen und sagen wir für ihre prächtige
Offenheit aufrichtigen Dank. Omikron

Wie den Katholiken das Gruseln
beigebracht wird

Das «Pfarrblatt der katholischen Pfarrei Neuhausen am
Rheinfall», das bereits im 21. Jahrgang erscheint, bringt in
Nr. 9 vom 1. März 1959 den Schluß eines Artikels, der den
Titel «Die Großoffensive Satans» trägt und den wir den Lesern
nicht vorenthalten möchten. Er zeigt wieder einmal mehr, wie
die Gläubigen an der Strippe gehalten werden. Das Wort hat
das «Pfarrblatt» :

«Lassen wir noch in der Schilderung von Pierre l'Ermite
den letzten Rapport eines Teufels erfolgen. Es handelt sich
um den Verwirrer der ängstlichen Seelen.

«Bitte vorlassen!» brüllt Luzifer durch die Halle, denn
nun empfängt er einen Erzteufe], auf dessen Rapport er mit
ganz besonderer Spannung wartet.

Mit düsterem Blick und ganz in Schwarz gehüllt tritt dieser

ein.
«Aber fasse dich kurz!» empfängt Luzifer ihn.
«Wenn ich mich auch kurz fasse, so mußt Du mich

dennoch bis zum Ende anhören.»
«Das heißt?»
«Du weißt doch: ich bin ein Spezialist! Die Schwachen,

die Ueberängstlichen und die Kranken — die liegen mir
ganz besonders. Und wie deren Zahl ständig im Steigen
begriffen ist!»

«Du machst Dir wohl deren Aengste zu Nutzen?»
«Und wie! Ich bringe selbst die Sterbenden zur Verzweiflung!»

«Dazu beglückwünsche ich Dich!»
«Ja, ja, Luzifer, mein Arbeitsfeld ist unbegrenzt. Ich

arbeite in den Krankenhäusern und in den Dachkammern.
In den Klöstern und bei der mondänen Welt. Ich wühle in
den Gewölben der Gewissen herum und stöbere alle
möglichen Geschichten aus den Familienarchiven auf.

Dem Skrupulösen flüstere ich ins Ohr: ,0 weh, gerade
diese Sünde hast Du nicht geheichtet. Und diesen wichtigen
Umstand der anderen Sünde hast Du verschwiegen. Wie
wird gerade dadurch die Art der Sünde vollständig verändert
und Deine Schuld vergrößert. Du mußt zurück in den Beichtstuhl.

Du mußt den Geistlichen beschwören, Dich nochmals
anzuhören. Wenn Du das auch nicht aus Liebe zu Deinem
Gewissen tun willst, so doch aus der berechtigten Angst heraus,

von der Du befallen bist.'
Und weil eben auch diese neue Anklage völlig erfolglos

gehliehen ist, lasse ich dem Geängstigten keine Ruhe, bis er
einen anderen Geistlichen aufgesucht hat. Ist er so von einem
zum andern in den Beichtstuhl gegangen, dann kommt er
immer wieder auf das zurück, was er sich selbst einredet:
,Würde der Geistliche mich so kennen, wie ich mich selbst
kenne, niemals hätte er mir die Lossprechung so ohne
weiteres erteilt.' Und so hält er sich dann dran und der Zustand
verschlimmert sich bis zur Unerträglichkeit.

46



Die gesunden Seelen aber plage ich damit, daß ich ihnen
immer wieder einrede, sie seien auf ganz unrechtmäßige
Weise zu ihrem Vermögen gekommen. Auch gewisser
Gewinne wegen, die sie auf dem 'Buckel armer Schlucker
einsteckten, mache ich ihnen allerlei Vorhaltungen.

Meine ganz besondere Spezialität aber gilt den Sterbenden.

Die können mir kaum widerstehen. Nicht nur ihr Körper,

auch ihre Seele ist geschwächt. Fast mache ich mit
ihnen, was ich will.»

«Sorge nur ja, daß ich bei diesen nicht zu kurz komme»,
unterbricht Luzifer, «denn gerade dann glückt es mir immer
wieder, eine Anzahl von ihnen für mich zu ergattern.»

«Ja, gerade das ist das Ziel meines dämonischen Wirkens.
Bald glückt es mir, zu erreichen, daß der Geistliche gerade
verhindert ist, bald, daß er zu spät eintrifft. Dann kommt es

oft vor, daß ein solcher Mensch wie ein Tier dahinstirbt.
In anderen I ällen wieder jage ich dem Sterbenden einen

heillosen Schrecken ein. Ich erkläre ihm:
Siehst Du, der Tod ist der größte aller Schrecken. Hienieden

hast Du alles, was Du brauchst, um Dein Leben weiter
zu genießen. Und nun sollst Du alles im Stiche lassen? Ist
Dir klar geworden, was das bedeutet? Du mußt alles im
Stich lassen, was Dir gehört. Und dabei hast Du ein so
herrliches Haus und ein so großes Vermögen Nun hört das alles
auf: Deine Augen schließen sich für immer, Deine Zunge
wird nicht mehr reden. Dein Herz hört auf zu schlagen. Du
endest im Nichts. In der Verwesung. Schon nach wenigen
Tagen verscharrt man Dich im Boden.

Und nach Deinem Tode? Welch ein Geheimnis und doch
keines: es gibt eben nichts mehr nach dem Tode! Wenn Du

gar das Unglück gehabt hast, an einen gerechten und
barmherzigen Gott zu glauben, welch eine Enttäuschung für
Dich...!'

Wenn ich dem Sterbenden das beigebracht habe, wiederhole

ich es immer wieder. Und das hat sich als eine erfolgreiche

Methode erwiesen. Wie oft, daß er dann eines gar
schrecklichen Todes stirbt. Und das will ich gerade ja haben
— für Dich, Luzifer, denn diese Toten sind für Dich.»

«Ich danke Dir», erwiderte Luzifer, «mach so weiter!
Treibe sie mir herdenweise in die Arme. Entreiße sie Christus.

Entreiße ihm so viele Seelen, wie Du nur eben
vermagst. Luzifer ist zufrieden mit Dir!»

Wie man den Leuten das Gruseln beibringt! Was wartet
dem Abgefallenen? Wir lesen im Katechismus, den jeder Katholik

einmal gelernt hat:
— In die Hölle kommen alle, die in der Todsünde sterben.

Der Todsünder hat die heiligmachende Gnade nicht. In
seinem Leben auf Erden hat er sich freiwillig von Gott
getrennt.

— Die Verdammten in der Hölle sind für immer von der Herr¬
lichkeit Gottes ausgeschlossen und leiden entsetzliche Qualen

im ewigen Feuer. Zu ihnen hat der göttliche Richter
gesprochen: «Weichet von mir, ihr Verfluchten, in das ewige
Feuer» (Mt. 25,41). «Ich kenn euch nicht» (Mt. 25,12).
Christus nennt die Hölle einen Ort der Qual, eine ewige
Pein, ein unauslöschliches Feuer, eine äußerste Finsternis,
wo Heulen und Zähneknirschen sein wird. usw.

So zu lesen im «Katholischen Katechismus für das Bistum
Basel. Herausgegeben und verordnet vom bischöflichen
Ordinariat».

Wir Freidenker glauben weder an den Teufel noch an die Hölle,
und auch die protestantische Kirche hat diese beiden
«Institutionen» weitgehend hinter sich liegen lassen. Und wenn es
noch einen lebendigen Teufel gibt (in der Mehrzahl!), dann
sicher in Menschengestalt. Wir glauben den «Verwirrer» zu
erkennen: Mit düsterem Blick und ganz in Schwarz gehüllt tritt
dieser ein!, so wie ihn Pierre l'Ermite geschildert hat!!

f LITERATUR
^

Simpson, George Gaylord. Auf den Spuren des Lebens. (The Meaning

of Evolution.) Berlin, Colloquium Verlag, 1957. 224 Seiten,
Preis gebunden Fr. 14.50.

G. G. Simpson (Professor an der Columbia University New York)
ist einer der international führenden Paläontologen. Er schrieb dieses

Buch über die Geschichte vom Ursprung, Werden und Ziel des
Lebens in der Absicht, dem Laien ein Verständnis für die Kräfte
zu vermitteln, die das Leben bestimmen und in ihm wirksam sind.
Hierbei setzt er die Evolution in den Mittelpunkt seiner Darstellung

und behandelt eingehend ihre Bedeutung für das Wesen, die
Wertmaßstäbe und die ethischen Gesetze sowie schließlich das

zukünftige Schicksal des Menschen.
Die drei Fundamentalthesen seiner Arbeit sind: 1. Materialismus

der Evolution. 2. Alte und neue Evolution. 3. Ethik der
Erkenntnis und der Verantwortung.

1. In seiner ersten These hält der Verfasser eine vernichtende
Abrechnung mit den vitalistischen und finalistischen Theorien, die
nicht nur bei der Deutung der Evolutionsvorgänge versagen,
sondern mit diesen Erscheinungen völlig unvereinbar sind. Eingehend
weist er nach, daß tatsächlich alle objektiven Erscheinungen der
Geschichte des Lebens durch rein materielle Faktoren gedeutet
werden können. Das Leben ist seiner Natur nach materialistisch.
Auch der Mensch entstand als Ergebnis der Auswirkungen der
organischen Evolution, als Ergebnis eines nicht zweckbestimmten
materiellen Prozesses. Er verkörpert zufällig die «höchste jemals
aufgetretene Organisationsform von Materie und Energie».

2. Wesensmäßig ist der Mensch ein Teil der Natur und allem
Lebenden verwandt. Der Mensch ist eindeutig ein Tier, stellt aber
einen vollkommen neuen Tiertyp dar. Bei seiner Entstehung waren
andere Entwicklungen beteiligt, die zu einer grundsätzlichen
Unterscheidung führten: Während in der organischen Evolution neue
Faktoren als vom Willen unabhängige Mutation entstehen, entstehen

in der menschlichen Evolution neue Faktoren als Elemente im
Bewußtsein (in Beziehung zu Wünschen und Bedürfnissen). Durch
diesen grundsätzlichen Unterschied zwischen der alten und der
neuen Evolution wird letztere einer bewußten Kontrolle unterworfen:

als einziges von allen Lebewesen ist der Mensch allein fähig,
seine eigene Evolution zu lenken. Diese neue Form der Evolution
ist in der gesellschaftlichen Struktur wirksam; sie ist abhängig vom
Lernen, ihre Möglichkeiten entstehen aus dem Verstand des
Menschen. Zielstrebigkeit, die bisher in der Evolution fehlte, erschien
erst mit dem Auftreten des Menschen und ist für die auf ihn
beschränkte Evolution charakteristisch.

3. Auch die Moral (ethisches Bedürfnis) tritt erst mit dem
Menschen auf. Daher muß die Ethik eine menschliche Ethik sein, denn
eine absolute Ethik ist unmöglich. Die wahre menschliche Ethik
ist eine «Ethik der Erkenntnis und der Verantwortung». Die dem
Menschen zukommende Fähigkeit zur Erkenntnis schließt nämlich
auch die Verpflichtung zur Suche nach der Wahrheit ein und
ebenso auch die Verantwortung zu ihrer Verbreitung. Da diese
Verantwortung letzten Endes eine persönliche ist, erheischt sie vor
allem die Integration und Entwicklung der Persönlichkeit. Dies
bedeutet jedoch keinen Gegensatz zwischen Vergesellschaftung und
Individualisierung, vielmehr können beide zusammenwirken und
zur gegenseitigen Förderung beitragen. Abzulehnen sind dagegen
alle autoritären und totalitären Machtansprüche. Das einzige
politische System, welches den Grundsätzen der hier entwickelten
Ethik entspricht, kann nur eine Demokratie sein.

Ueber die künftige Evolution des Menschen läßt sich heute nicht
voraussagen, ob sich dieselbe auf- oder abwärts wenden wird. Die
unmittelbare Aufgabe besteht darin, «für eine Fortdauer unserer
Art, für eine Vermeidung früher Selbstvernichtung, für die Beilegung

ideologischer Kämpfe und einen Fortschritt auf einen ethisch
guten Weltzustand hin zu sorgen». Eine Voraussetzung hierzu ist
die Erweiterung unseres Wissens, wobei gegenwärtig den soziologischen

Wissenschaften die größere Bedeutung zukommt. Auch müssen

wir erkennen, daß die technischen Errungenschaften «nicht die
nützlichsten Erkenntnisarten» sind.

Die vorstehenden (umständehalber leider sehr konzentrierten)
Ausführungen mögen aber noch durch ein besonders beachtenswertes

Zitat abgeschlossen werden: «Der gegenwärtige chaotische

47


	Wie den Katholiken das Gruseln beigebracht wird

