
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 42 (1959)

Heft: 1

Artikel: Papa Pacelli

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Da verlaugt die dialektische Theologie, die im gegenwärtigen

Deutschland in hohem Ansehen steht, den Mut zur
Paradoxie, zum Denkärgernis, und im Dienst dieser Paradoxie
hat Karl Barth früher einmal, gegen mindestens 20 sehr
schwere Bedenken, daran festgehalten, daß die Schlange im
Paradies wirklich gesprochen hat — Naturwissenschaft hin
oder her! Dieser Mut zur Paradoxie ist der Kirchenleitung
heute abhanden gekommen, er lebt offenbar nur noch bei den

Fundamentalisten. Die Kirchenleitung weicht einer Entscheidung

aus ; sie will weltklug sein, will auf zwei Pferden zugleich
reiten, will zwei Herren und zwei Wahrheiten zugleich
dienen, will es mit keinem der beiden Alternativpartner verderben.

In diesem Verhalten sehen wir weder eine besondere
Offenheit noch eine besondere Tapferkeit. Den wirklich
Gottgläubigen beschleicht dabei das unbehagliche Gefühl einer
beklemmenden Unsicherheit, das als Tatsache der sonst öffentlich

zur Schau getragenen Glaubenszuversicht gröblich
widerspricht. Nach den wohlgesetzten und weltklug berechneten
Worten des Herrn Generalsuperintendenten und der Kirchenleitung

steht der integral Gläubige ratlos vor der bangen
Frage: Was gilt nun eigentlich? Omikron.

«Die katholische Kirche ist selbst die gewaltigste und

zugleich die feinste, geistige Verkörperung des Autoritätsgedankens.

Wenn wir von einer in echter, wahrer Verwirklichung
,autoritär geführten' Gemeinschaft sprechen können, dann ist

es die katholische Kirche. Am augenfälligsten tritt diese autoritäre

Führung nach außen in Erscheinung im geradezu wundervoll

organischen Aufbau der kirchliclien Hierarchie.'»

Bundesrat Dr. Philipp Etter
im Frontenfrühling 1934

tote Schweigen, das so absolut nur dem Nichts eigen ist — ich
sage euch: Von mir ist weder etwas zu hoffen noch zu fürchten,
zu fordern noch zu erbetteln; ich bin unbeeinflußbar! Glaubt es

mir, ihr Händeriuger auf den Knien und ihr Drohenden mit meiner
Strafe und Rache, ihr Frommen und ihr Priester, glaubt es mir:
Ich bin unbeeinflußbar!! Ja, ich möchte sagen: All die Ströme und
Meere warmen Blutes, die um mich von euch vergossen worden
sind, lassen mich kalt! Aber es wäre falsch, so zu sprechen, denn
ich weiß nichts davon, und nur insofern kann man sagen, daß
mich eure Gebete erreichen, als sie im Nichts verhallen, wie ein
Notschrei mitten in der Wüste — nur daß hier der Zufall eintreten

könnte, daß ihn ein Ohr vernimmt; aber bei mir, in dem
vollkommenen Nichts, gibt es solche Möglichkeiten nicht.

Ich bin grenzenlos gegen die Weite und gegen die Enge hin,
weder groß noch klein, überall und nirgends, raumlos, zeitlos,
unfaßbar, unbegreifbar in jeglichem Sinne, weil an mir nichts
Erfaßbares oder Begreifbares ist!

An mir?? — Widerspruch auf Widerspruch! Dieses «mir»
besteht nicht. Aber es läßt sich nicht anders machen, als daß ich
«mir» und «ich» sage; die Sprache ist der Notbehelf, Dinge geistig
sichtbar zu machen, auch «Undinge», wie ich eines bin. Die Sprache

ist nichts anderes als eine Umschreibung der Dinge. Ohne
Dinge gäbe es keine Sprache. Umgekehrt: Was die Sprache
berührt, mag es noch so sehr Phantom, ja in noch strengerem Sinne
"nichts sein als ein Phantom, wird dinghaft. So wird selbst das
Nichts dinghaft, sobald der Mensch mit der Sprache daran rührt.

Jede Vorstellung ringt nach bleibender Form im Worte. Denken
ist nichts anderes als ein Bilden und Verketten von Vorstellungen
durch das Mittel des Wortes.

Aber es gibt eine Grenze des menschlichen Schauens, außerhalb
welcher für den Menschen das absolute Dunkel, das Nichtwissen,

Papa Pacelli

(WFZ) Auch in der Schweizer Presse ist der Tod von Pius
XH., des Eugenio Pacelli, beachtet worden. Die Zeitungen aller
Parteien haben den in hohem Alter auf seinem Sommersitz in
Castel Gandolfo über dem Albaner See verschiedenen Staats-

manne ehrerbietige Nachrufe gewidmet, durchwegs mit
sachlichem Hinweis auf seine Leistungen, ohne gehässige Polemik,
ganz so, wie es sich in unserem Lande der Gedankenfreiheit
und der langbewährten konfessionellen Toleranz geziemt,
einem Land, das nicht sonderlich durch klerikale Herrschaftsansprüche

beunruhigt wird (obwohl sie unter der Oberfläche
existieren). Heute dürfte es nun an der Zeit sein, in aller
Ruhe auch auf einige kritische Stimmen zu hören, wie sie

eher im Ausland laut wurden. Einiges davon hat das bekannte
religiös-sozial protestantische Wochenblatt «Der Aufbau»
abgedruckt, worauf unsere Leser angelegentlich hingewiesen seien.

Aber wir möchten ihnen doch auch selber ein paar Belege
kritischer Schau vorlegen, die zu eigenem Nachdenken anregen
sollen. Wir dürfen es nie vergessen: das Papsttum ist längst
nicht nur eine innere Angelegenheit der katholischen Kirche,
sondern immer noch eine Weltmacht, deren imperialistischen
Infiltrationsbestrebungen alle Nationen des Erdballs als

Volksgesamtheiten — unbekümmert um ihre religiösen Ueberliefe-

rungen — ausgesetzt sind und die gerade heute wieder ganz
besonders heftig die Geistesfreiheit kaum weniger gefährden
als Moskau, das sich immerhin auf die Länder hinter dem

Eisernen Vorhang beschränken muß, während der Vatikan
mit seiner alterprobten Diplomatie und seinem bis ins
hinterste Dorf verästelten Netz kirchlicher Organisation unter
straffster römischer Lenkung die ganze freie Welt durchdringt
und beherrschen möchte mit Glaubenszwang und Ketzerver-
folgung.

Der Londoner «Spectator» (10. Oktober) erinnert daran, daß

das Nichts ist, das sich nicht denken läßt, weil es räum- und zeitlos,

unerreichbar und weder Ursache noch Wirkung ist. Das Nichts
ist unvorstellbar.

Allein der Mensch ist gleich einer Wespe im Zimmer, die das

hemmende Glas des Fensters nicht erkennt und im Glauben, der
Weg sei frei, hundertmal dagegen anrennt, hundertmal den Kopf
zerstößt und mit verzweifelter Ausdauer an dem unsichtbaren
Widerstand hin und her, auf und ab surrt und nicht begreift, warum

es nicht weiter geht.
Ja, so ist der Mensch. An der unsichtbaren Schranke der

Erkenntnismöglichkeit schwirrt er ab und auf, her und hin und findet

den Ausgang nicht, weil — es keinen gibt.
Hinwiederum ist der Mensch nicht wie die Wespe, die endlich

vom Kampfe mit der rätselhaften Wand abläßt und nach den

Süßigkeiten sucht, die es in dem Räume gibt, in den sie nun einmal

geraten ist. Für sie gibt es nämlich ein Draußen; sie ist von
dort irtümlicherweise hereingekommen. Für den Menschen
hingegen ist die Welt im weitesten Sinne des Wortes der «Raum».
Da ist er hineingeboren worden, da hinein gehört er, und dieser
«Raum», die Welt, hat kein «Draußen». Aber er bildet sich ein
solches ein, tut, als ob es auch da eine durchsichtige Scheibe gebe,
durch die er in das «Draußen», in eine andere Welt, sehe. Ja, er
bildet sich ein, zu wissen, wie diese andere Welt vor der imaginären

Scheibe beschaffen sei. Wie bringt er diese Selbsttäuschung
fertig? Indem er die sinnliche Welt hinüberspiegelt, das heißt,
indem er willkürlich an die Stelle des Undenkbaren etwas Denkbares
setzt, zum Beispiel: eine willkürlich gesetzte Ursache als treibende
Kraft, wie er in der Welt der Dinge willkürlich treibende Kräfte
einsetzen kann —¦ ein ordnendes Prinzip, wie er in seiner sinnlichen

Welt selber ordnend wirkt — ein Schicksal bildendes und
leitendes Etwas, wie es in seiner sinnlichen Welt Mächte mit

3



Eugenio Pacelli im Jahre 1917 von Benedikt XV. (Della Chie-
sa) als Nuntius nach München gesandt wurde, um des Papstes
Friedensbemühungen zu unterstützen. Als er aber bald einsah,
daß die Deutschen auf die unerläßliche Vorbedingung der
Räumung Belgiens nie eingehen würden, wußte er, daß die
Aussichten auf Frieden hoffnungslos waren imd daß das Deutsche

Reich zerstört werden würde. Als Augenzeuge der kurzen
kommunistischen Revolution in Bayern überzeugte er sich,
daß in dem Kampfe zwischen den christlichen Völkern und
dem christentumsfeindlichen Kommunismus unvermeidlich auf
lange Sicht der Kommunismus Sieger werde. In diesem Gedanken

führte er den Kampf für den Frieden, der sein Pontifikat
füllte, zu dem er nach langem Amt als Staatssekretär von
Pius XL (Ratti) berufen wurde. Er brachte als Eignung zum
Papst ein höchst ungewöhnliches Maß an Kenntnis fremder
Sprachen und an Aufenthalt im Ausland mit.

Er hatte gelernt, daß die Tage einer ausschließlich katholi-
lischen Gesellschaft vorbei sind. Die Katholiken müssen in der

heutigen Welt mit vorwiegend nicht katholischen Volksteilen
zusammen arbeiten. Deshalb anerkannte seine erste Enzyklika
den guten Glauben der Nichtkatholiken, die mit den Gläubigen

einig seien in der Liebe zu Christus und im Glauben an
Gott. Pflicht der Katholiken sei politische, bürgerliche und
soziale Duldsamkeit gegen die Bekenner anderer Konfessionen.

— Er hatte auch erkannt, daß mit dem Weltkrieg die
Hegemonie Europas über die Welt gebrochen war und daß
nunmehr nicht länger die europäischen Katholiken mit Vorzug
gegenüber den übrigen Katholiken dürfen behandelt werden.
Deshalb ernannte er manche Kardinäle aus anderen Erdteilen.
Außer dem Grundsatz internationaler Zusammenarbeit
predigte Pius XII. ein Evangelium sozialer und industrieller
Zusammenarbeit. Er suchte die beiden bisher widerstreitenden
Strömungen im Katholizismus zu vereinigen: die Kritik am
Kapitalismus und das laisser faire — wie sie in den Enzykliken

«Rerum Novarum» (Leo XHL) und «Quadragesimo Anno»
(Pius XI.) ausgesprochen waren — und auf der anderen Seite
die Kritik am extremen Staatssozialisnius als der Alternative
des Kapitalismus. Pacelli bestrebte sich, über die rein negative
Verurteilung unhaltbarer Extreme hinaus zu gelangen zu
einem positiven Mittelweg der Kooperation und der Aufhebung
des Klassenkampfes.

Pius XL hatte in den Enzykliken «Mit brennender Sorge»
und «Non abbiamo bisogno» die deutsche und die italienische
Regierung wegen ihrer Verletzung der Konkordate mit dem
Vatikan angeklagt und zur Zeit von Hitlers Besuch in Rom
dessen Regime als hochmütige Verleugnung Christi gebrand-
markt. Die Beziehungen zwischen den beiden Achsenmächten
imd dem Vatikan waren damals sehr gespannt. Und die Wahl
von Pius XII. anfangs 1939 wurde als eine weitere unfreundliche

Wendung der Kirche gegen den Faschismus gewertet
Die Bemühungen Pacellis um den Frieden wurden immer
aussichtsloser. Er erklärte sich gegen den Einmarsch Mussolinis
in Albanien (am Karfreitag 1939), gegen die Ueberfälle von
Polen, Finnland, Skandinavien, den Niederlanden. Der letzte
Protest brachte ihn in offenen Konflikt mit dem Duce, der
damals den Eintritt in den Krieg vorbereitete. «In diesen letzten

Tagen» — schrieb Ciano in sein Tagebuch — «wiederholt
er (Mussolini) oft, daß das Papsttum ein Krebs ist, der an
unserem nationalen Leben nagt, und er beabsichtigt, wenn
nötig dieses Problem ein für allemal zu liquidieren» So

blieb dem Papst nichts als karitatives Wirken für die
Kriegsgefangenen und vor allem für die jüdischen Flüchtlinge. Der
König von Schweden, dem wenigst katholischen Lande,
verlieh ihm dafür den hohen Prinz-Karl-Orden.

Nach Kriegsende bestätigte sich die Voraussicht des Papstes:
der einzige Sieger war der Kommunisnius. Von da an
widmete sich Pius XII. aufs eifrigste dessen Bekämpfung. Deshalb
rief er auch, entgegen dem bisherigen Verbot, die Gläubigen

Schicksalsgewalt gibt: Herrscher großen und kleinen Stils, über
viele oder wenige, in weitem oder engem Kreis, im Ausmaß von
Jahrhunderten, eines Menschenlebens oder eines Tages; auch
Naturgewalten, Zufälle von außen haben Schicksalsmacht. — Er
erfüllt das Nichts mit einem Etwas. Das Material dazu aber muß er
wohl oder übel der Welt entnehmen, die er kennt; eine andere
Bezugsquelle gibt es nicht. Und weil jene Hinterwelt eine Welt
der Erfüllung sein soll, nachdem er in der wirklichen Welt
der Wünsche und Hoffnungen nicht auf seine Rechnung gekommen

ist, überträgt er Leben, Freude, Glück dorthin, stellt Tod und
Trübsal in einen Erdenwinkel und gelangt auf diese Weise für
jene Welt zu ewigem Leben und ewig ungetrübter Lust; die
ausgleichende Gerechtigkeit gehört auch dazu. Und da er in seiner
Wirklichkeitswelt die Erfahrungen macht, daß die Menschen eine
unbotmäßige Masse sind, wenn sie nicht einem ordnenden Willen,
einem Gesetz unterstehen, so projiziert er auch diese irdische
Einrichtung hinüber. Den Inhaber der Herrschergewalt nennt er
Gott.

So bin ich zu meinem Ich gekommen, schuldlos, unbeteiligt,
tatlos; ich wurde erschaffen, nicht ich erschuf, ich Nichts. Zu einem

Wort wurde ich gemacht. Und ein Wort ist nicht Schall und
Rauch; darin hat sich der große Dichter geirrt! Löscht das Wort
Gott aus, und auch ich bin ausgelöscht, und dann wäre ich wieder,
was ich wirklich bin: nicht das reine, sondern das eigenschaftslose
Nichts.

Man mißverstehe mich nicht: Obwohl ich gesagt habe «Ich bin
das Nichts», so wäre es doch falsch, das Wort so zu verstehen, daß

ich aus dem Nichts entstanden sei. Ich komme aus der sinnlichen
Welt her, ich bin eine Vorstellung, ich bin ein Gedanke; ich bin
geworden zu einer Zeit, als der Mensch seiner Kraft noch nicht
bewußt war, als ihn die unsichtbare Schranke der Erkenntnis noch

eng umgab, als er hinter jeder Wirkung etwas Menschen- oder
Tierhaftes als Ursache denken mußte, weil er im engen Kreise
seiner Erfahrungen und seiner Erkenntnis an die Vorstellung gebunden

war, daß Wirkungen von wollenden Wesen ausgehen müssen.
Das Nichts ist nicht der Mutterschoß für ein Etwas. Der kluge

Schreiber des Johannes-Evangeliums hat recht; er schrieb nicht
«Am Anfang war das Nichts», er schrieb «Am Anfang war das

Wort». Die Sprache bewegt die Welt, die Sprache schafft
Werte. Er schrieb weiter «Und Gott war das Wort». Auch darin
sah er klar, die Geschichte hatte es ihn gelehrt. Was hat das Wort
Gott auf der Welt nicht angerichtet! Mit seinen tausend und
tausend verschiedenen Begriffsinhalten hat es zu ebenso vielen
Metzeleien Anlaß gegeben! Hätten mich die Menschen sein lassen, was
ich war und bin, das Nichts, das eigenschaftslose, wahrhaftig, sie

wären besser dran! Aber sie haben aus mir ein Wort gemacht, das

Wort «Gott», und nun bin ich Nichts dazu verdammt, ein
schicksalschweres Etwas zu sein.

*

Ohne Mittel keine Macht

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheek-Konto VHI 4 88 53.

L J
4



zu eifriger Teilnahme an der Politik des Staates auf: Fernhaltung

von den Wahlen wurde zu einer Todsünde. Und natürlich

mußte christlich-demokratisch gewählt werden.
So weit der «Spectator». Die sehr wohlwollende Darstellung

verschweigt, daß die Parole gegen den Konununismus —
wenigstens in späteren Jahren — immer stärker zu einem raffiniert

berechneten Wahlschlager (die Kirche als das einzige
Bollwerk gegen die Gefahr aus dem Osten) mißbraucht wurde,
um die den Machtgelüsten des Vatikans willfährige, von dort
ihre Instruktionen empfangende Partei der Democristiani zu
stärken. — Auch an anderen Stellen tönt der Spectator-Artikel
wohl etwas allzu günstig. Vielleicht deshalb spricht in einer
späteren Ausgabe (vom 24. Oktober) ein anderer Mitarbeiter
kritischer von der vatikanischen Politik. Aus diesem seien

einige Einzelheiten notiert:
In der Enzyklika «Summi pontificatus» verurteilte Pius XII.

die Nationalisierung privaten Eigentums Der Papst pflegte
die gegenwärtige internationale Anarchie unmittelbar auf den

verruchten Individualismus zurückzuführen, welchen die
Reformation der päpstlichen Autorität entgegengesetzt hatte.
Freiheit war für ihn natürlich weit entfernt von einem absoluten

Guten und nur annehmbar, wenn sie der Kirche half oder
sie nicht hinderte. Religiöse Duldsamkeit und Gewissensfreiheit

waren etwas ganz Unerlaubtes, obwohl es mitunter ratsam sein

möge, sie zu dulden. Gegen freie Rede und freie Aussprache
möchte nichts einzuwenden sein, so lange sie nicht Dinge in
Frage ziehen, welche die Kirclie als unerläßlich für das Seelenheil

betrachteten (eine weitherzige und elastische Umgrenzung

Angriffskriege hat Papst Pacelli ausdrücklich verurteilt;
doch der Einfall in Albanien 1939 scheint nur ein paar
allgemeine Bemerkungen des Vatikans über die Schönheit von
Frieden und Gerechtigkeit veranlaßt zu haben. Später freilich,
als Hitlers Uebergriffe und Ruchlosigkeiten immer ungehemmter

wurden, sandte der Papst Sympathiebotschaften den
Katholiken Polens und Belgiens, die von den deutschen Nazi
überrannt worden waren; nicht aber den Opfern des italienischen

Faschismus in Frankreich und Griechenland Vichy
wurde sofort anerkannt und die Chance begrüßt, endlich
Verhandlungen über ein Konkordat einzuleiten.

Wahrscheinlich hätte Pacelli 1939—1945 trotz seiner öffentlich

erklärten Unparteilichkeit einen Sieg der Alliierten
vorgezogen. Aber die Interessen der Kirche waren wohl zu
verletzlich, als daß Kriegshandlungen in der Nähe Roms hätten
ermuntert werden dürfen Im Juni 1940 erinnerte der Papst
die Bischöfe an ihre Treueverpflichtung gegen die verschiedenen

Länder, und Pastoralbriefe bewillkommneten den gerechten

Krieg für Italiens unzweifelhaftes Recht auf Ausdehnung.
— Niemand kami der Kirche Recht und vielleicht Pflicht
bestreiten, alle diese Entscheidungen zu treffen. Vielleicht war
ihrer Grundhaltung der Liberalismus verdammenswerter als

der Nazismus und Kommunismus, der ärgste Feind von allen.
Doch ist unbezweifelbar, daß die Kirche auf diese Weise
verleitet wurde, geringere Uebel zu propagieren, die manche
Katholiken und Nichtkatholiken verabscheuen. Und ironischerweise

wurde gerade durch die verfehlte Unterstützung des

Faschismus als des Verteidigers gegen den Kommunisnius diesem
die Türe geöffnet für die Ueberflutung Europas und Italiens.

Mehr und mehr spricht man von wachsendem Antiklerikalismus,

der immer durch den Klerikalismus geweckt wird. Das

führt zu dem Mangel an katholischen Laien-Schriftstellern und
Denkern, die den hierarchischen und mönchischen Traditiona¬

lismus der Kirche mildern könnten. Viel beklagt unter den
Laien wird die wachsende kirchliche Einmischung in die
Politik und in die Besetzung von Universitätslehrstühlen. Man
kritisiert Bischöfe, die die Staatsgesetze nicht achten und von
den Gerichtshöfen Ausnahmen für sich beanspruchen. Man
kritisiert die vielen öffentlichen Verlautbarungen der Kirche
zu jedem Aspekt des weltlichen Lebens; man kritisiert eine
Zensur, die selbst vor Machiavelli und Shakespeare nicht
haltmacht usw. Wenn die Katholiken in England so behandelt
würden wie heutzutage die Protestanten in Italien, würde der
Himmel taub werden vor berechtigten Entrüstungsschreien.

Mit wachsender Zentralisierung wird die Kirclie in Religion
wie Politik immer mehr Herrschaft beanspruchen. Diese theo-
kratische Tendenz hat mächtig den Triumph der Democristiani
begünstigt und hat die Azione cattolica umgewandelt von
einem «Laienapostolat» zu einer streng politischen Organisation,

welche die ganzen Beziehungen zwischen Kirclie und
Staat zu ändern droht. Einmal an der Macht, ist eine katholische

Partei weit mehr totalitär und anpassungsfeindlich als

wenn sie ihre eigenen Rechte in der Opposition fordern
muß Es wird ein schwarzer Tag sein, wenn die einzige
Hoffnung für die parlamentarische Regierungsform auf dem

europäischen Kontinent auf den «Ketzern» und den Antiklerikalen

liegen wird. Und manche Ketzer sowie Katholiken
schauen deshalb mit einiger Besorgnis auf das gegenwärtige
Konklave. (Aeußerung zur erfolgten Papstwahl steht noch
aus.)

Hier mag noch eine «katholische» Notiz aus dem «Manchester

Guardian» angefügt werden :

Der neue Generaldirektor der UNESCO als Nachfolger von
Luther Evans : Dr. Vittorino Veronese war früher Präsident
der Azione cattolica italiana, und da man ihn als Vertreter
des Vatikans verdächtigte, wurde er von zwei skandinavischen
Ländern abgelehnt. Gegen ilin stimmte auch — wohl aus
demselben Grunde — der Sowjetblock. Hingegen scheint dieses

Motiv niclit für die ebenfalls ablehnenden Araber zuzutreffen.
Noch vor zwei Jahren war Veronese keinem Widerstand
begegnet, als er in Neu-Delhi einstimmig zum Verwaltungsrats-
präsidenten der UNESCO gewählt wurde.

Veronese ist 1910 in Vicenza (Oberitalien) in einer bescheidenen

Lehrerfamilie geboren, lehrte eine Zeitlang am Sozial-
wissenschaftlichen Listitut des (klerikalen) Angelicum in Rom,
wurde Sekretär eines Verbandes katholischer Akademiker und
war von 1944—1952 Präsident der Katholischen Aktion
Italiens*. Doch hat er sich auch für neutrale Kulturaufgaben
eingesetzt.

* Nach ihm kam zum großen Mißvergnügen zahlreicher liberaler
Elemente der intransigente Professor Gedda ans Ruder, den nun die Zeitungen

als eines der ersten Opfer des neuen Kurses unter Johannes XXIII.
ankündigen.

entralvorstand, Geschäftsstelle und

Redaktion entbieten den Mitgliedern und Abonnen¬

ten die besten Wünsche zum Jahreswechsel


	Papa Pacelli

